



چهنگا رینه فرخ در الله ساله در رینه فضیاه نیه مح مراه محرکتر می حفظا

www.KitaboSunnat.com

منتبر الميكام منتبر الرياض لاهن الدياض

لاهور، الركياض

## بسراته الجمالح

## معزز قارئين توجه فرمائين!

كتاب وسنت وافكام پردستياب تمام اليكرانك كتب .....

- مام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔
- (Upload) مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی با قاعدہ تصدیق واجازت کے بعد آپ لوڈ

کی جاتی ہیں۔

دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ،پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندر جات نشر واشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

## 🖈 تنبیه 🖈

- استعال کرنے کی ممانعت ہے۔
- ان کتب کو تجارتی یادیگر مادی مقاصد کے لیے استعال کر نااخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں ﴾

🛑 نشرواشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قشم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔

kitabosunnat@gmail.com www.KitaboSunnat.com عالمِ اسلام کے کبار علماءِ کرام کے فتاویٰ کی روشنی میں جسمانی و روحانی مریضوں اور معالجین و عاملین کے لیے راهنما کتاب

450 سوال حوا بلئ



ترهیک حافظ عبدالله سلیم عظامته لأصحابائنضيلة الإِمام) ابن بَاز العلاَمة اليمين العلاَمة الفُوزَان سَعودى فتوى كمينى

مكتبه بيت السلام رياض لاهور



### جمله حقوق بحق ناشر محفوظ هيں





كتاب وسنت كى اشاعت كامعيارى اداره



منى 2014

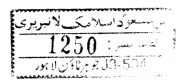
كتاب وسنت كى اشاعت كامعيارى اداره

Tel: +966114381155 - +966114381122 Fax: Mob: +966542666646,+966566661236,+966532666640

Web: baitussalam.exai.com

Facebook page :Baitussalam book store

#### www.KitaboSunnat.com







# فهرس

| 37                                               | 🖸 عرضِ ناشر                                    |
|--------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| 39                                               | 🗀 مقدمه 🧿                                      |
| یاں اور ان کا علاج                               | رىپلىشم؛ جسمانى بيار                           |
| 43                                               | 🛠 آ ز مائش اورمصیبت پرصبر کرنا .               |
| ت میں مبتلا کرنے میں اللہ تعالی                  | 🖸 1-اپنے بندوں کو آ زمائش اور مصیبہ            |
| 43                                               | کی حکمت                                        |
|                                                  | 🖸 2- بیاری پر صبر کرنے کی فضیلت                |
| کرتی ہے' کامفہوم48                               | 3 - حدیث'' تقدیر کوصرف دعا ہی رد               |
| ہاری کے متعلق دوسروں سے گفتگو                    | 🖸 4- بیاری کے سبب سے رونے اور بی               |
| 48                                               | کرنے کا حکم                                    |
| 50                                               | 🧿 5- يمارى كو چھپإنا                           |
| ہے اپنے بیاروں کا علاج کرؤ'                      | 6 - حدیث''صدقے کے ذریعے۔                       |
|                                                  | ی تشریح                                        |
| رَدَّ الْقَضَاءِ وَإِنَّمَا نَسُأَلُكَ اللُّطُفَ | 7- ال وعا: (( اللَّهُمَّ إِنَّا لَا نَسُأَلُكَ |

| 600 | 5 سوال جوائ <sup>ات</sup> صحت علان                                  | 00       |
|-----|---------------------------------------------------------------------|----------|
|     | فِيُهِ )) کا حکم                                                    |          |
|     | 8- ایک حدیث کی تشریح8                                               | •        |
|     | 9- با نجھ آ دمی کے لیے زکر یا علیقا کی دعا کرنے کا حکم              | •        |
|     | 10- ایسے شخص کی تو بہ جوالیں بیاری میں مبتلا ہوجس سے شفا یا بی      |          |
|     | کی امید نه ہو                                                       |          |
|     | 11-ایڈز کے مریض کی توبہ                                             | •        |
|     | 12-غير قبله رخ فوت هونا                                             | •        |
|     | 13- مریض کے آرام کی خاطراس کے لیے جلدی موت طلب کرنا 61              | •        |
|     | 14- عورت کی دورانِ ولا دت وفات                                      | •        |
|     | 15- کیا ہر پیٹ کی بیاری سے مرنے والاشہید شار ہوگا؟ 72               | •        |
|     | 16- كيا حيات دنيا ميں پہنچنے والے مصائب پر انسان كواجروثواب         | •        |
|     | دیاجاتا ہے؟                                                         |          |
|     | 17-مصائب گناہوں کا کفارہ ہیں                                        | •        |
|     | بیاروں کی زیارت اور بیار پرسی کے احکام 76                           | <b>%</b> |
|     | 18-مریض کی زیارت اور بیار پرس کامسنون طریقه                         | •        |
|     | 19- بیار پرسی کے آ داب                                              | •        |
|     | 20- مریض کے حق میں دعا                                              | •        |
|     | 21- بعض بیار پری کرنے والوں کا بیار کے پاس کثرت سے حوقلہ پڑھنا . 82 |          |
|     | 22- بياروں كو پھولوں كا تحفہ پیش كرنے كا حكم                        |          |

| 87                                            | ,                    |          |
|-----------------------------------------------|----------------------|----------|
| راس کی اہمیت                                  | 23- حفظانِ صحت او    | •        |
| یار کرنے سے اعراض کرنا                        | 24- اسبابِ شفا اختب  | •        |
| نے کا تھم100                                  |                      |          |
| ن کم ہونے کی صورت میں علاج اور آ پریشن نہ     | 26- كامياني كا امكار | •        |
| 101                                           | 1                    |          |
| ، بیار یوں کی بہتات کے اسباب 101              | 27- موجوده دور میل   | •        |
| 103                                           | 28- بیاری کا متعدی   | •        |
| . درمیان تطیق                                 | 29- دواحادیث کے      | •        |
| ك ايك فرمان كي حكمت                           |                      |          |
| اور نشر آور اشیانشلسل کے ساتھ استعال کرنا 107 | 31- نيندآ ورادويات   | •        |
| (خالص توبه) کی شرائط                          | 32-''توبه نصوح''(    | •        |
| يار                                           | 33- سچى توبەكا داروم | •        |
| دی اور اس کو رواج دینے والے شخص کی دنیا       | 34- منشات کے عا      | •        |
| ج؟                                            | وآخرت میں کیا سزا    |          |
| محبت چھوڑنے کی نصیحت                          | 35- گناه گاروں کی'   | •        |
| ے متعلق حکومت کی ذمہ داری 114                 | 36- معذور اور ایا جج | •        |
| نے کے لیے رسول اللہ مُناتِیْم کی دعا 115      | 37- رخي وغم دور کر۔  | •        |
| ) معاينه                                      | شادی ہے پہلے طبی     | <b>%</b> |

| 100000000000000000000000000000000000000 | واب حت علاق مواب حث علاق من مواب حث علاق من مورمون مورمون مورمون مورمون مورمون مورمون مورمون مورمون مورمون مور | 00000    |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 121                                     | 38- شادی سے پہلے طبی معاینہ کرانے کا حکم.                                                                      | •        |
| م <sup>طب</sup> ی معاینه 122            | 39- بیوی کا کنوارہ بن ثابت کروانے کے لیے                                                                       | •        |
| ى كاچناؤ كرنا 122                       | 40- (شادی کے لیے) امراض سے محفوظ بیوک                                                                          | •        |
| 123                                     | 41- شادی کے وقت بانجھ بن کو چھپانے کا حکم                                                                      | •        |
| لط فنهى 123                             | 42- قریبی رشته داروں میں شادی کے متعلق غ                                                                       | •        |
| 124                                     | 43- دور کے لوگوں میں شادی کرنے کے فوائد                                                                        | 0        |
| 126                                     | 44- شادی کے طبی اور اجتماعی فوائد                                                                              | •        |
| 131                                     | میسٹ ٹیوب بے بیز اور جنین (حمل)                                                                                | <b>%</b> |
| 131                                     | 45- ٹیسٹ ٹیوب بے بیز کا تھم                                                                                    | •        |
|                                         | 46- وقتی اور عارضی و قفے کے لیے حمل رو کنے والے                                                                |          |
| س آیت کے منافی ہے:                      | 47- رحم میں موجود بچے کی جنس معلوم کرنا، کیا ا                                                                 | •        |
| 132                                     | ﴿ وَ يَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ ﴾ [لقمان: ٣٤]                                                               |          |
| اسقاط                                   | 48- حمل کے بدشکل ہونے کی وجہ سے اس کا                                                                          | •        |
| 135                                     | ا علاج معالجے کے احکام                                                                                         | *        |
| ہے اور ڈ اکٹر وں نے                     | 49- ايك عورت جس كو ورمٍ رحم كا عارضه لاحق                                                                      | •        |
| 135                                     | اس کے لیے رحم نکلوانا تجویز کیا ہے                                                                             |          |
| 135                                     | 50- ہیجوں کا معاملہ                                                                                            | •        |
| 136                                     | 51- منی کے معاینے کے لیے مشت زنی کرنا                                                                          | 0        |
| 136                                     | 52- جسم کے کسی جھے کوسن کرنا                                                                                   | 0        |

| 53- يا گل كا علاج ترك كرنا                                           | (        |
|----------------------------------------------------------------------|----------|
| 54- عُرِق النساء كے مرض ميں مبتلا شخص كا علاج                        | (        |
| 55-سلس البول (پیشاب بندنه ہونے کی بیاری)                             | •        |
| 56- والدكواليي دوائي كھلانا جواس كوسكريث نوشي ترك پر مجبور كر دے 140 |          |
| 57- اس حدیث: (( لَحُمُ الْبَقَرِ دَاءٌ )) '' گائے کا گوشت بیاری      | •        |
| ہے۔'' کا جھوٹ اور باطل ہونا                                          |          |
| دوا کے احکام<br>58- علاج کا حکم                                      | <b>₩</b> |
| 58- علاج كاحكم                                                       | •        |
| 59- درختوں کے ساتھ علاج کرنا                                         | •        |
| 60- بالوں كے علاج كے ليے ادويات استعال كرنا                          | •        |
| 61- حيوانات كى چر بي والى كريميس                                     | •        |
| 62- طبي ضروريات ميں الكلائن اور الكحل (الكومل) استعال كرنا 144       | •        |
| 63- کھانے پینے کی اشیاء میں الکوحل کا استعال                         | •        |
| 64- طبی الکوحل وضونہیں تو ژتا                                        | •        |
| 65- نیند آور دوائی کا استعال کرنا                                    | •        |
| 66- (زخم وغيره كو) داغ كرعلاج كرنا                                   |          |
| 67- داغنے سے ممانعت کی شرعی حیثیت                                    |          |
| 68- وہر کے گوہر سے علاج                                              | 0        |
| 99- بیاری آنے سے پہلے ٹیکا لگوانے کا حکم                             | •        |
|                                                                      |          |

| ⊙ 70- مانع حيض گوليوں كے استعال كا حكم                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>71 - عورت کا دورانِ حیض الیی چیز استعال کرنے کا حکم جوخون کو</li> </ul> |
| بند کر دے                                                                        |
| <ul> <li>72 - ڈسپنسری کا ایک گران وہاں سے دوائیاں لے کر دوسرے ہیں تال</li> </ul> |
| کے مریض کو دیتا ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                           |
| کے مریض کو دیتا ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                           |
| تبدیلی کرنا                                                                      |
| ⊙ 74- عوامي ڈاکٹرول کے متعلق اسلام کا موقف                                       |
| <b>158</b> حرام چیزوں کے ساتھ علاج کرنا                                          |
| ⊙ 75- حرام چیزوں کے ساتھ علاج کرنے کا حکم                                        |
| ⊙ 76- حرام ادویات کے استعال کا حکم                                               |
| ⊙ 77- الیی ادویات کی خرید وفروخت اور استعال کا حکم جن میں حرام                   |
| چیزوں کی آمیزش ہو                                                                |
| ⊙ 78- افیون کے ذریعے سے علاج                                                     |
| • 79- شراب کے ذریعے سے علاج                                                      |
| 🖸 80- گھر بلو گدھی کا دودھ بطور علاج پینا 163                                    |
| 🖸 81- علاج کی خاطر خون پینا                                                      |
| 82 - چیتے کی چربی سے علاج کرنا۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔               |
| © 83- ادومات میں بعض حیوانات کا خون استعال کر نر کا حکم 165                      |

| 84- علاج کی خاطر سانپوں کا زہر استعال کرنے کا حکم 165             | • |
|-------------------------------------------------------------------|---|
| 85- گرهی کے دودھ سے علاج                                          |   |
| 86- خزیر کے اجزا سے شوگر کا علاج                                  |   |
| 87- ادویات میں نشه آور الکوحل کی آمیزش                            |   |
| 88- موسیقی کے ذریعے سے علاج                                       |   |
| 89- علاج كى غرض سے خون كے ساتھ عسل كرنے كا حكم 170                | • |
| ؟ طب نبوی                                                         |   |
| 90- تلبینہ اور اس کے فوائد                                        | • |
| 91- عود ہندی                                                      |   |
| 92- زہر کا علاج                                                   | • |
| 93 - آب زمزم میں شفا ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔       |   |
| 94 - سینگی لگوانے کی فضیلت اوراس کے طبی فوائد                     | 0 |
| ا 95- فاسدخون نکلوانے کے لیے فصد ( فاسدخون نکالنے کے لیے رگ       | • |
| کھولنا) لگانے کا حکم                                              |   |
| ) 96-سینگی لگوانے کے لیے خون نکلوانے اور خون کا عطیہ دینے کے      | • |
| لیے خون نکلوانے میں فرق                                           |   |
| ) کاسمبیک سرجری (                                                 | • |
| ) 97- خنثیٰ مشکل (اییا ہیجواجس کے مذکر یا مؤنث ہونے کی تمییز کرنا | • |
| مشکل ہو) کا آپریشن کرنا ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔      |   |

| <b>①</b> |
|----------|
| •        |
|          |
| •        |
| •        |
| •        |
| •        |
| •        |
| •        |
|          |
| •        |
| <u> </u> |
| U        |
| •        |
| <b>o</b> |
| •        |
| •        |
| 0        |
| •        |
|          |

| 113 - گنج بن کے شکار آ دی کا بالوں کی پوند کاری کروانا 195                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 🖸 114- چېرے پر ماسک لگا کرصفائی کروانا                                                            |
| 115 - پھلہری کے نشانات مٹانا                                                                      |
| <ul> <li>198 198 مردول کے لیے ہیرے جواہرات اور سونے چاندی کا استعال 198</li> </ul>                |
| 117 - كاسميك كم تعلق علم حاصل كرنے كا حكم                                                         |
| 🔏 بوسٹ مارٹم اور اعضاء کی منتقلی وعطیہ دینا 201                                                   |
| 🖸 118- ثبوت کی غرض سے جسمانی پوسٹ مارٹم                                                           |
| 🖸 119- تعلیمی غرض و غایت کے لیے پوسٹ مارٹم کرنے کا تھم 201                                        |
| 202 - موت کا سبب جانے کے لیے پوسٹ مارٹم کرنا 202                                                  |
| 🖸 121- تعلیم کی غرض سے ولادت کے بعد فوت ہونے والے بچے                                             |
| كى لاش كو دوا اور مصالحه لكا كر محفوظ ركھنا                                                       |
| 🧿 122- شرع طبی مرکز میں محفوظ کرنے کے لیے فوت شدہ جسموں (کے                                       |
| اعضا) ہے نمونے حاصل کرنا                                                                          |
| ہ حصا) سے وقع کا س رہا۔<br>204۔ پوسٹ مارٹم کے لیے تیار کی گئی میت کا ستر دیکھنے کا حکم 204<br>نتا |
| 🖸 124- هل إعضاء                                                                                   |
| 🖸 125- ایک عورت کے بیضہ انٹیٰ لے کر دوسری عورت میں داخل                                           |
| 205t (Inject)                                                                                     |
| © 126- والدكو گردے كا عطيه دينا                                                                   |
| € 127- عورت كا اپنى بيٹى كورتم عطيه كرنا                                                          |
|                                                                                                   |

13

| 50 سال جوائے صحبہ فعان<br>128 - خون کا عطیہ دینا                | 0        |
|-----------------------------------------------------------------|----------|
| 128- خون كا عطيه دينا                                           | •        |
| 129-ایسے شخص کوخون کا عطیہ دینا جس کا دین خون دینے والے کے      |          |
| دین سے مختلف ہو                                                 |          |
| 130- قرض ادا کرنے کے لیے اپنے جسم کے اعضا فروخت کرنا 208        | •        |
| 131- کیا انسانی جسم سے کاٹا ہوا ایک زائدعضور دی چیزوں کے        | •        |
| ساتھ پھینکا جائے یا اسے دفن کیا جائے؟                           |          |
| مریضوں کے طہارت کے احکام ومسائل                                 | <b>%</b> |
| 132- اييا مريض جو پاني نه چھوسکتا ہو                            | •        |
| 133- مريض كا تيمّ م                                             | 0        |
| 134- پٹی اور اس کے متعلقہ احکام                                 | 0        |
| 135- تناسلي اعضاء كي ناليون كا آپريشن كرنا اور وضو كا توثنا 214 | 0        |
| 136- كتة كا كا ثنا وضوئهين تو ژنا                               | •        |
| 137- جس شخص کو بیٹھنے میں دشواری ہوتی ہواس کا کھڑے ہو کر        |          |
| پیثاب کرنا                                                      |          |
| 138- اسہال کی وجہ سے دونمازیں جمع کرنا                          | •        |
| 139- پیٹاب کے رائے کا بدلنا                                     | •        |
| 140- گردے واش کرنے سے وضوٹوٹ جاتا ہے؟                           | 0        |
| 141- عورت كالمسلسل بہنے والى سيال رطوبتوں كى وجه سے وضوكرنا 219 | •        |
| 142- دوران وضو وغسل بي كاحكم                                    |          |

| 1                                       |
|-----------------------------------------|
|                                         |
| 77                                      |
| 600000000000000000000000000000000000000 |

| 143- حمل ساقط ہونے کے نتیج میں نکلنے والے خون کا حکم 220             | 0 |
|----------------------------------------------------------------------|---|
| 144- عورت کی شرمگاہ سے نگلنے والی رطوبتوں کا حکم 220                 | • |
| 145- کٹے ہوئے ہاتھ کی طہارت                                          | • |
| 146- کٹے ہوئے پاؤل کی طہارت                                          | 0 |
| 147- ایسے اپا چھ شخص کی نماز جو قضاءِ حاجت کے لیے جانے کی بھی        | • |
| استطاعت نہیں رکھتا                                                   |   |
| 148- (شرمگاہ کے علاوہ کسی جگہ ہے) خون کا نکلنا اور وضو کا ٹوٹنا 223  | • |
| 149- سیلانِ خون کے مرض میں مبتلاعورت کی نماز اور روزے کی کیفیت . 223 | 0 |
| 150- استحاضه كامفهوم                                                 | • |
| 151- متحاضه کے مختلف احوال                                           | • |
| 152- اس عورت كا حال جومتحاضه سے مشابهت ركھتى ہو 231                  | • |
| نماز کے احکام ومسائل                                                 | * |
| 153- مریض کی نماز کابیان                                             | 0 |
| 154- کیا ہاتھ پر پلیتر لگے ہوئے شخص کاعلم میں ہم پلہ اور سیح وسالم   | 0 |
| شخص کی موجودگی میں لوگوں کی امامت کروانا درست ہے؟ 234                |   |
| 155- قصرنماز                                                         | 0 |
| 156- جب مسجد میں نماز ادا کرنے کے دوران میں میرے زخم سے              |   |
| تھوڑا سا خون نکل آئے تو کیا میں اپنی نماز توڑ دوں؟                   |   |
| 157- پيرشي سيوش شي آنول لوکي نماز 238                                |   |

| 200000000 | 5 سوال جوائب صحبت عملاج محت علاق<br>مورون مناسب معنان معرض معنان معرض معنان معرض معنان معرض معنان معرض معنان معنان معنان معنان معنان معرض معنان م |   |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 238       | 158- آنگھوں کا مریض کیسے منہ دھوئے؟                                                                                                               | • |
| 240       | 159- مریض کا اپنے گھر میں رہ کر امام مسجد کی اقتدا میں نماز ادا کرنا (                                                                            | 0 |
| 240       | 160- امام كا دورانِ نمازتھك ( كربيٹھ) جانا                                                                                                        | • |
|           | 161- مریض کا اس خدشے کی بنا پر باجماعت نماز ترک کرنا کہ کہیں                                                                                      | • |
| 242       | اس کی بیاری متعدی ہو کر کسی دوسر ہے شخص کو نہ لگ جائے                                                                                             |   |
| 242       | 162- مریض کا آپریش کی وجہ ہے نماز کومؤخر کرنا                                                                                                     | • |
| 244       | 163-اس مریض کی نماز جے پیثاب کی تھیلی (Catheter) گلی ہو 1                                                                                         | • |
|           | 164- جس شخص کے کپڑوں پرخون کے دھیے لگے ہوں، کیا وہ انہی                                                                                           | • |
| 246       | کپڑوں میں نماز ادا کرلے یا صاف کباس آنے تک انتظار کرے؟                                                                                            |   |
|           | 165- بعض عورتوں کو اخراج رطوبت کے ساتھ ایک دن یا زیادہ                                                                                            | • |
| 247       | دنوں تک در دِ زہ جاری رہتی ہے، وہ نماز کیسے ادا کرے؟                                                                                              |   |
| 247       | 166- ييارول كا نماز مؤخر كرنا                                                                                                                     | 0 |
| 249       | 167- معذور کی نماز کا حکم                                                                                                                         | • |
| 249       | 168- بِ بُوشِ آ دی کی نماز                                                                                                                        | • |
|           | 169-وه مریض جونماز میں اپنی شرمگاه ڈھانپنے کی طاقت ندر کھتا ہو                                                                                    |   |
|           | 170- معذور کی نماز                                                                                                                                |   |
|           | ؟ روزے کے احکام ومسائل                                                                                                                            |   |
|           | ر دورے ہے ہوں ہوتی ہے۔<br>171- جو شخص روزہ رکھنے سے عاجز ہے                                                                                       |   |
|           | 171و ل دوره رف ف م                                                                                                                                |   |
| 200       | (16)                                                                                                                                              | J |
|           | <u> σδασοφοροροροσοσδο</u>                                                                                                                        |   |

| 🔾 173- روزے دار کا خون ٹییٹ کرنا 255                            |
|-----------------------------------------------------------------|
| 256 - جسم سے بہنے والا خون اور روزہ                             |
| 0 175- گردوں کا مریض روزہ چھوڑ سکتا ہے؟                         |
| 6 176- ماو رمضان میں دن کے وقت نئے آنا                          |
| 0 177- ماہ رمضان میں دن کے وقت ٹیکا لگوانے کا حکم 258           |
| 178 - روزے دار کا خون تبدیل کرنا                                |
| 259 - روزے دار کا دے کی وجہ سے سپرے (inhaler) استعال کرنا . 259 |
| 259 - روز بے دار کا ڈاڑھ نکلوانا                                |
| 🔾 181- ماہِ رمضان میں دن کے وقت جسے بے ہوشی طاری ہوگئی 259      |
| ﴾ قج کے اَحکام ومسائل 261                                       |
| و 182- معذور کا فج 182                                          |
| <ul> <li>183 - بیاری کی وجہ سے وقوفِ عرفات نہیں کیا؟</li> </ul> |
| 184-سلس البول كے مریض كا حج184                                  |
| 🖸 185- معذور کی طرف سے حج کرنا                                  |
| 🖸 186- ایک شخص میقات پر پہنچنے سے پہلے بیار ہو گیا              |
| ﴾ میڈیکل سٹاف کے متعلق احکام ومسائل 266                         |
| 🖸 187- مسلمان مرد کے سامنے عورت کا بغرض علاج ستر کھولنا 266     |
| 🖸 188- ڈاکٹر کے لیےعورتوں کا علاج کرنے کا حکم 266               |
|                                                                 |

17

| 189- عورتوں کو انجیکشن لگانا                                          | • |
|-----------------------------------------------------------------------|---|
| 190- عورت كا اين سسركى دوائى داروكرنا اوراس كے ستركو ديكھنا 267       | • |
| 191- غيرمسلم مرد كالمسلمان عورتوں كا علاج كرنا                        | • |
| 192- گھر سے میڈ یکل سنٹر کے چند کلومیٹر دور ہونے کی وجہ سے            | • |
| لڑے کا اپنی والدہ کو انجیکشن لگانا                                    |   |
| 193- مرد ڈاکٹر کاعورتوں اور زچگی کے متعلق تخصص کرنے کا حکم 268        | • |
| 194-میڈیکل کے طالب علم کے لیے عورتوں کے آپریشنز دیکھنے کا حکم 269     | • |
| 195- ڈاکٹر کے زن کے ساتھ معاینہ گاہ میں تنہائی اختیار کرنے کا حکم 270 | • |
| 196- مریض عورت کا ڈاکٹر کے ساتھ خلوت کرنا                             | • |
| 197- عورت كا مردول كى دوائى داروكرنا                                  | • |
| 198- لیڈی ڈاکٹروں اور نرسوں کے متعلق مسائل 271                        | • |
| 199- ڈاکٹر کے فتوے کی حیثیت                                           | • |
| 200- ڈسپنسر کا نرس سے خلوت کرنا                                       | • |
| 201- نرس کا معاینہ گاہ میں ڈاکٹر کے ساتھ خلوت اختیار کرنا 276         |   |
| 202- ڈاکٹر کی غلطی کا حکم                                             | • |
| 203- وہ احکام شرعیہ جن کا ڈاکٹروں اور ان کے معاونین کے لیے            | • |
| جاننا ضروری ہے                                                        |   |
| 204- ڈاکٹر کا آپریشن کرنے کے لیے دونمازوں کو جمع کرنا 281             | • |

| 🔾 205-غيرمسلم كامسلمان عورتوں كا دوائى داروكرنا                  |
|------------------------------------------------------------------|
| 🧿 206- ڈاکٹر کا مریض ہے (اس کی کسی مصلحت کی خاطر ) جھوٹ بولنا    |
| اور اسے خلاف واقعہ خبر دینا                                      |
| 207 - بعض لوگوں کا نرسوں کو''رحمت کے فرشتے''لقب دینے کا حکم 283  |
| 🧿 208-ایسے ڈاکٹر کا آپریشن کرنے میں پیش قدمی کرنا جو آپریشن کرنے |
| كا ماېر نه بو                                                    |
| 🧿 209- اپنی زندگی ہے مایوس مریض کا خون نکال کر ڈاکٹر کی ٹریننگ   |
| اور تربيت                                                        |
| اور تربیت<br>210 - ڈیپنسر کونصیحت ۔۔۔۔ 210 ق                     |
| 🧿 211- بعض لوگوں کے لیے یہ کہنے''اگر ڈاکٹر نہ ہوتا تو مریض فوت   |
| ہوجاتا'' پرشریعت کیا حکم لگاتی ہے؟                               |
| 🖸 212- ہیتال کے خواتین عملے کے لیے تنگ لباس پہننے کا حکم 288     |
| 🖸 213- کیا مسلمان عورت کے لیے عیسائی عورت سے علاج معالجہ         |
| کروانا جائز ہے؟                                                  |
| (دوسری قتم؛ روحانی بیاریاں اور ان کا علاج                        |
| <b>%</b> وم کے اُحکام ومسائل                                     |
| ⊙ 214- دم اور حجمارٌ رچھونک کا حکم                               |
|                                                                  |

| 213- شرعی دم کا بیان                                            | • |
|-----------------------------------------------------------------|---|
| 216- دم کرنے والے کے جنوں پر قابو پانے کی غرض سے عورت کے        | • |
| کسی عضو کو چھونے کا حکم                                         |   |
| 217- ٹیلی فون کے ذریعے سے دم کرنے کا حکم                        | • |
| 218- یہ کہاں تک درست ہے کہ نظر زدہ مریض کو دورانِ دم نظر لگانے  | • |
| والے كا تصور اور صورت ذہن ميں لانا چاہيے؟                       |   |
| 219- چنداشخاص کا مریض کے پاس جمع ہو کر قر آن پڑھنے اور بعض      | • |
| سورتوں کی اختیامی آیات پڑھنے کا حکم                             |   |
| 220- جنوں كا انسانوں پرظلم وزيادتی كرنا                         | • |
| 229- سانپ، کچھواور کچنسی کا دم                                  | • |
| 222- شفا کی غرض سے غیر مسلم پر قرآن مجید پڑھنا 302              | • |
| 223- عاملین کے لیے قواعد وضوابط                                 | • |
| 224- ایک دم کامفہوم                                             | • |
| 225- بیاریوں کا پھیلنا اور ان کے علاج معالجہ کے لیے شعبرہ بازوں | • |
| اور جادوگروں کے پاس جانا                                        |   |
| 226- زچگی میں عورت کے پڑھنے کے لیے ایک دعا 309                  | • |
| 227- دم كرنے كى اجرت ومزدورى لينے كا حكم                        | 0 |
| 228- شفاطلی کی غرض ہے کسی معین شخص کی طرف سے آب زم زم           | 0 |

| پر کچھ پڑھنے کا علم                                                 |   |
|---------------------------------------------------------------------|---|
| 229- بعض آیات قرآنیه کو پانی میں ڈال کر پینے کا حکم 315             | • |
| 230-معوذ تين كي تلاوت                                               | • |
| 231- بچھو کا شخ کا دم                                               | • |
| 232 ـ دم كرنے والے كا آسيب زدہ مريض كا گله گھو نٹنے كا حكم 320      | • |
| 233- (بذربعہ جادو وغیرہ) جماع سے روکے ہوئے شخص کا علاج . 321        | • |
| 234- نفساتی بیاریوں کا دم کے ذریعے سے علاج                          | • |
| 235- ایسے دم کرنے والے کا حکم جو اہلِ علم میں سے نہ ہو 326          | • |
| 236- دم کرنے والے کاعورت کے جسم سے تکلیف والے عضو کو نزگا           |   |
| كرنے كا حكم                                                         |   |
| 237- شفاطلَی کی غرض ہے بعض آیات قرآنیہ جیسے آیۃ الکری کو            | • |
| برتنول پر لکھنے کا حکم                                              |   |
| 238- دم تو کل کے منافی نہیں ہے                                      |   |
| 239- پانی میں پھونک مارنے کا تھم                                    | • |
| 240- نبی اکرم مُلَاثِیْم کے علاوہ کسی کے تھوک سے برکت حاصل کرنا 331 | • |
| 241- تسى كاغذ پر قرآنی آیات لکھنے، انھیں دھو كرپينے اور بياری والی  | • |
| عبگه پررگڑنے کا حکم                                                 |   |
| 242- علاج کی غرض سے آبِ زمزم کو دوسرے شہریا ملک کی طرف              | • |

| كے جانا                                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ⊙ 243- مسلمان کا ازخود کچھ(آیات وادعیہ) پڑھ کرپانی میں پھونک                                                                  |
| كر بينيا اورا بنا علاج كرنا                                                                                                   |
| ⊙ 244- کسی پاک چیز پر قرآن مجیدلکھنا اور اسے پانی کے ساتھ دھونا                                                               |
| اه مریض کو مانا                                                                                                               |
| اور کریاں رچاہ است ہوں ہے گئے ہوئے آیات کواعقاد رکھے بغیر تکرار<br>• 245- مخصوص امراض کے لیے بعض آیات کواعقاد رکھے بغیر تکرار |
| كے ساتھ پڑھنا                                                                                                                 |
| <ul> <li>⊙ 246- دم کیسے مفید ومؤثر ثابت ہوسکتا ہے؟</li> </ul>                                                                 |
| <ul> <li>340 فرعى دم مين عامى الفاظ استعال كرنا</li> </ul>                                                                    |
| <ul> <li>248 - مخصوص امراض کے علاج کے لیے مخصوص آیات کو تعداد متعین</li> </ul>                                                |
| کر کے تکرار کے ساتھ پڑھنے کا حکم                                                                                              |
| € 249- عورتوں کو دم کرنے کے لیے ایک جگہ جمع کرنا                                                                              |
| <ul> <li>250 - جو ایمان نہیں رکھتا کہ قرآن میں شفاہے؟</li> </ul>                                                              |
| ⊙ 251- رسول الله مثلاثياً بيم منقول شرعى دم                                                                                   |
| 252 - حائضہ کے دم کا تھم                                                                                                      |
| <ul> <li>253 - جس مریض کو دم کیا جائے اس کا حدث (بے وضو کی حالت)</li> </ul>                                                   |
| سے خالی ہونا شرط نہیں ہے                                                                                                      |
| <ul> <li>254 و بانی، تیل اور مرہم پٹیوں پر کچھ بڑنا اور زعفران کے ساتھ</li> </ul>                                             |

| اذ كار و وظا نُف ككصنا                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| © 255- اليي دعاؤل كي ساته دم كرنا جورسول الله طاليّيم سے ثابت نه مول 351                |
| 🕥 256- عورت كودم كرتے وقت اس كى آئكھوں پر پٹی باندھنے كا تھم 353                        |
| ⊙ 257- دور بے کو دم کرنے کا جواز اور اس کے عوض اپنی ذات کے                              |
| لیے کوئی مطالبہ کرنے کی کراہت                                                           |
| € 258- پانی کے ٹینکوں اور ڈیموں پر دم کرنے کا حکم                                       |
| <ul> <li>259 معدنی پانیوں کے ساتھ شفاطلی اوران کے قریب جانور ذیح کرنا 354</li> </ul>    |
| ⊙ 260- مخصوص امراض کے علاج کی خاطر مخصوص اوصاف کے حامل                                  |
| جانور ذبح کرنے کا حکم                                                                   |
| ⊙ 261- مریض کے سینے پر ذرج کرنے یا اس کے ہاتھ میں چاندی کا                              |
| چھلہ یا کپڑے کا ٹکڑا پہنانے کا حکم                                                      |
| <ul> <li>262-"زار" (مرگ کی ایک قسم) کے علاج کی خاطر پچھوڈن کرنے کا حکم . 361</li> </ul> |
| ⊙ 263- جنوں کے خوف کے وقت چہرے پر مصحف قرآنی رکھنے کا حکم 362                           |
| ⊙ 264- ایک حدیث کی وضاحت                                                                |
| 🖸 265- دم جھاڑے کے لیے مخصوص دکا نیں کھولنا                                             |
| ⊙ 266- قرآنی آیات اور الله کا نام دهو کر پینے کا حکم                                    |
| ⊙ 267- ایک شرکیه دعا کے ساتھ دم کرنا                                                    |
| <ul> <li>268 - سورت زلزال کے متعلق بعض لوگوں کا غلط عقیدہ</li></ul>                     |

| تعویذ گنڈوں کے احکام ومسائل                                       | * |
|-------------------------------------------------------------------|---|
| 269- ايك حديث كامفهوم                                             | • |
| 270- اس شخص کا حکم جو قرآنی آیات لکھتا (تعویذ لکھتا ہے) اور       | • |
| لوگوں کو (گلے وغیرہ میں) لڑکانے کا حکم دیتا ہے 372                |   |
| 271- تعویذ گنڈے لکھنے کا حکم                                      | 0 |
| 272- ایک شبح کا ازالہ                                             | • |
| 273- بعض آیات قرآنی کولکھ کرتکھ یا دروازے کے نیچ رکھنے کا حکم 378 | • |
| 274- ''الحصن الحصين''،''حرز الجوثن'' اور اس طرح کی کتابیں         | • |
| اٹھانے کا حکم                                                     |   |
| 275- قرآنی آیات لکھ کر مریض کے گلے (وغیرہ) میں لٹکانے کا حکم 381  | • |
| 276- بعض حیوانات کے بالوں سے بنے ہوئے دھا گوں کو گلے              | • |
| (وغیرہ) میں لٹکانے کا حکم                                         |   |
| 277- يماريال لاحق ہونے كى صورت ميں تعويذ لينے كا حكم 385          | • |
| 278- قرآنی آیات اور اذ کار کو دیواروں پر لٹکانے کا حکم 386        | Ō |
| 279- اسباب کے ساتھ تعلق کا حکم                                    | 0 |
| 280- الله كے كلمات كے ذريع سے مدوطلب كرنا 391                     | • |
| 281- جوڑوں اور پھوں کے درد کے علاج کی خاطر کڑے اور کنگن           | • |
| پہننے کا حکم                                                      |   |

| جادو كا علاج                                                                  | * |
|-------------------------------------------------------------------------------|---|
| 282- جادو کی حقیقت                                                            |   |
| 283- جادو سے نجات حاصل کرنے کا طریقہ                                          |   |
| 284- جادو کے توڑ کا شرعی طریقہ                                                | • |
| 285- جادو کے توڑ کی خاطر جادوگروں کے پاس جانے کا تھم 403                      |   |
| 286- حديث: (( تَعَلَّمُوُ السِّحُرَ وَ لَا تَعُمَلُو ابِهِ )) '' جا دوسيكه لو |   |
| اورائے عمل میں نہ لاؤ'' کا حکم                                                |   |
| 287- كيا نبي اكرم مَنْ اللَّهُمْ بِرِ جادو موا تها؟                           | • |
| 288- جادو سے بچاؤ کے شرعی طریقے اوراس کا علاج                                 | • |
| 289- جادو سے محفوظ رہنے کے اسباب                                              | • |
| 290- جادو سے بچاؤ کے شرعی طریقے اور اس کا علاج                                | • |
| 291- زہر کا پیالہ                                                             | • |
| 292- سحرزدہ آ دمی جن تکلیفوں سے دوجیار ہوتا ہے۔                               |   |
| 293- جادو سے مدد لینا                                                         | • |
| 294- جادوختم کرنے کے لیے جادوسکھنا                                            | • |
| 295- جادواورعلم نجوم کی کتابیں پڑھنا295                                       | • |
| 296-اس قول کی حقیقت: ساحر جادو کی کاٹ صرف جادوگر ہی کرسکتا ہے 421             | • |
| 297- جادو کے علاج کے متعلق باطل اعتقادات                                      | • |

| 298- جادوگر کا حکم                                              | • |
|-----------------------------------------------------------------|---|
| 299- دوریشی مظهر (Phenomenon)                                   | • |
| 300- جادو کے ذریعے سے زمین میں دفن شدہ خزانے نکالنا 433         | • |
| مرگی (جنون) اور آسیب زرگی کا علاج                               | * |
| 301- جن کا انسان کو چیٹنا اور اس انسان کا مرضِ صرع (مرگی اور    | • |
| جنون) میں مبتلا ہونا                                            |   |
| 302-وہ اعضاجن کے ذریعے سے جن انسانی بدن میں داخل ہوتے ہیں ۔ 438 | • |
| 303- جنول سے مدد لینے کا حکم                                    | • |
| 304- جنوں کومسخر کرنا اور تابع بنانا                            | • |
| 305- روحوں کو حاضر کرنا                                         |   |
| 306- آسیب زدگی کے علاج کے وقت جبریل علیقا کے اترنے کا           | • |
| اعتقاد رکھنا                                                    |   |
| 307- ہیناٹزم کے متعلق دین اسلام کا حکم                          | • |
| 308- علاج کی غرض سے کا ہنوں کے پاس جانے کا حکم                  | • |
| 309- نجوی کی حقیقت کے متعلق علم کے بغیر اس سے کچھ دریافت        | • |
| كرنے كاتحكم                                                     |   |
| 310- آسيب زده څخص كاصوفيه كے پاس جانے كاحكم                     |   |
| 311- مرگی (جنون اور آسیب) کا علاج کروانے کے لیے گرجا            | • |

| میں جانے کا حکم                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>312 - علم غیب کے دعوے داروں کے پاس جانے کا حکم</li> </ul>             |
| 🖸 313- جن كو حاضر كرنے اور مريض كو ڈھانپنے كا حكم                              |
| <ul> <li>314 - يمل حرام شده كهانت كا حصه ہے</li> </ul>                         |
| ⊙ 315- مریض کے سینے پر ذرج کرنے یا اس کے ہاتھ میں چاندی کا                     |
| چھلہ یا کپڑے کا ٹکڑا پہنانے کا حکم                                             |
| ⊙ 316- انسانوں اور جنوں کے درمیان جنسی تعلقات                                  |
| ⊙ 317- جنوں کا دم کرنے والے کو ڈرانا اور دھمکی دینا                            |
| € 318- انصاب اور از لام                                                        |
| <ul> <li>459 ۔ ورحض لوح محفوظ سے باخبر اور واقف ہونے کا دعوے دار ہو</li> </ul> |
| ⊙ 320- كتاب" آكام المرجان في غرائب وأحكام الجان" پرتبصره 459                   |
| <b>461</b> وسوسه                                                               |
| <ul> <li>321 - شیطان کی انسان کے دل تک پہنچنے کی راہیں</li></ul>               |
| ⊙ 322- ان وساوس كا علاج جو بعض لوگول كو لاحق ميں                               |
| ⊙ 323- شیطانی وسوسے سے چھٹکارا حاصل کرنے کے لیے پڑھی                           |
| جانے والی دعا ئیں                                                              |
| ⊙ 324- شیطانی اوہام سے بچاؤ اختیار کرنے کے اسباب 465                           |
| ⊙ 325- نفساتی فراغت اور وسوسے                                                  |

| 🤇 326- شیطان کا انسان کو وسوسہ ڈالنا اور خالق عز وجل کے متعلق                                                                                                                                       | •                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| شک و شبهه میں مبتلا کرنا                                                                                                                                                                            |                                                             |
| 🤇 327- قلبی وسواس نفاق کی علامت نہیں ہیں                                                                                                                                                            | •                                                           |
| 🤇 328- دل میں پیدا ہونے والے وسوسے پرانسان پکڑانہیں جائے گا 471                                                                                                                                     | •                                                           |
| 🤇 329- نفساتی مرض میں مبتلا شخص کا علاج                                                                                                                                                             | •                                                           |
| ) 330-غم کے اسباب اور اس کا علاج                                                                                                                                                                    | <b>①</b>                                                    |
| ) 331- ۋىنى د با ۇكى بنا پر رونا                                                                                                                                                                    | <b>①</b>                                                    |
| ) 332- ایک انسان جو (پریثان کن) نفسیاتی حالت میں اکثر مبتلا                                                                                                                                         | •                                                           |
| رہتا ہے، کیا اسے اس پر اجر دیا جائے گا؟                                                                                                                                                             |                                                             |
|                                                                                                                                                                                                     |                                                             |
| 9 حبد 477                                                                                                                                                                                           | *                                                           |
| 9 حسر                                                                                                                                                                                               |                                                             |
|                                                                                                                                                                                                     | 0                                                           |
| . 333- نظر لَكُنَّے كى حقيقت                                                                                                                                                                        | ⊙<br>⊙                                                      |
| <ul> <li>477. نظر لگنے کی حقیقت</li> <li>482. حسد کا مطلب ومفہوم</li> </ul>                                                                                                                         | <ul><li>•</li><li>•</li><li>•</li></ul>                     |
| <ul> <li>333 - نظر لگنے کی حقیقت</li> <li>334 - حدد کا مطلب ومفہوم</li> <li>335 - حدد کے درجات</li> </ul>                                                                                           | <ul><li>•</li><li>•</li><li>•</li><li>•</li></ul>           |
| <ul> <li>477 نظر لگنے کی حقیقت</li> <li>482 - حسد کا مطلب ومفہوم</li> <li>483 - حسد کے درجات</li> <li>484 - کیا کوئی حسد جائز بھی ہے؟</li> <li>484 - کیا کوئی حسد جائز بھی ہے؟</li> </ul>           | <ul><li>•</li><li>•</li><li>•</li><li>•</li><li>•</li></ul> |
| <ul> <li>477 نظر لگنے کی حقیقت</li> <li>482 - حسد کا مطلب ومفہوم</li> <li>483 - حسد کے درجات</li> <li>484 - کیا کوئی حسد جائز بھی ہے؟</li> <li>485 - حسد کرنے والا اپنا ہی نقصان کرتا ہے</li> </ul> | <ul><li>•</li><li>•</li><li>•</li><li>•</li><li>•</li></ul> |

| 490                         | زائداجر ملے گا؟                       |
|-----------------------------|---------------------------------------|
| كاحكم                       | 🧿 341- حسد کے ڈرسے کارکو دم کرنے '    |
| ي ما مطالبه كرنے كا حكم 491 | 🖸 342- نظرلگانے والے کاعلم ہونے پراس۔ |
| ، ہوئے دیکھے تو اس کا (نظر  | 🧿 343- جب ڪئ مخص کو کوئی ڪھانا ڪھاتے  |
| چينگنے كا حكم 492           | لگنے کے ڈر سے ) کھانے کا ٹکڑا اورلقمہ |
| ے، گھاس پھوس اور پتوں کی    | € 344- نظرا تارنے کے لیے کیمیائی نمک  |
|                             | دهونی دینے کا حکم                     |
| 493                         | € 345-ایک عجیب وغریب اعتقاد           |
| كو "دَقَّ الُخَشَبُ" (ككرًى | 🖸 346- حاسد کی نظر کے خوف سے لکڑی     |
| 495                         | باریک ہوگئی) کہہ کر کھودنے کا حکم     |
| ن دم کے ذریعے سے علاج       | ⊙ 347- نظر ز ده څخص کا شرعی اور مسنول |
| 495                         | کیا جائے                              |
| 496                         | 🖸 348- نظر بداور تو کل                |
| إں اور ان كا علاج           | (تیسری قشم؛ دلوں کی بیار ب            |
| 501                         | ى ئىدلى كا علاج                       |
| 501                         | ⊙ 349- سُنگد لی اور اس کا علاح        |
| 501                         | ⊙ 350- ایمانی کمزوری کے چندعلاج       |

| 🖸 350- اس شخص کا علاج جس کی ایمانی حالت کچھاس طرح بدل گئی                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ہو کہ اسے ایمان کی حلاوت وشیرینی محسوس نہ ہو                                                   |
| <ul> <li>352-شریعت اسلامیه مین غم کا علاج</li> <li>352-شریعت اسلامیه مین غم کا علاج</li> </ul> |
| € 353- ذكر اللي يانماز كے وقت خشوع نه كرنے والے دل كا علاج 511                                 |
| € 354- اطمینانِ قلب اور شرحِ صدر کے لیے بہترین علاج                                            |
| € 355- انسانی نفوس کی انواع واقسام                                                             |
| ● 356- اعمال كا ثواب كم كرنے والى چيزوں سے چھٹكارا 514                                         |
| € ریا کاری اور د کھلاوا                                                                        |
| © 357- ريا کاري کی تعريف                                                                       |
| ⊙ 358- يەرياكارى نېيىل ہے                                                                      |
| ⊙ 359- دور نے آ دمی کا حکم                                                                     |
| ⊙ 360- حسن سلوك كاحكم                                                                          |
| 🤏 گالی گلوچ اور لعن طعن                                                                        |
| ⊙ 361- لعن طعن كا مطلب ومفهوم                                                                  |
| <ul> <li>362 - مختلف اشیاء کے دین اور طرزِ عمل کو گالی دینا</li></ul>                          |
| ⊙ 363- اپنے والدین اور اپنی اولا د کے والدین پرلعن طعن کرنے والی                               |
| عورت كاحكم                                                                                     |
| ⊙ 364- اولا د کو بدد عا دینا                                                                   |

| ) 365- شوہر کا اپنی ہیوی کو لعن طعن کرنا525                          | <b>①</b> |
|----------------------------------------------------------------------|----------|
| ) 366- مسلمان كا اپنے بھائى كو كفريافىق كا الزام دينا                | <b>9</b> |
| ) 367- انسان کا اپنے اوپرلعن طعن کرنا                                | <b>9</b> |
| . 368- شيطان پرلعنت كرنا                                             | <b>9</b> |
| 369 - حيوان پرلعنت كرنا                                              | <b>9</b> |
| 370 - ماهِ رمضان ميں لعنت كرنے كا حكم                                | •        |
| ) 371- آ دمی کا اپنے والدین پرلعن طعن کرنا                           | <b>9</b> |
| ) 372- اسعورت کا حکم جواپنی اولا د کو بددعا تو دیتی ہے مگر اس کا پیہ | •        |
| مقصود نہیں کہ انھیں یہ بد دعا گے                                     |          |
| 373 - گالی کے جواب میں گالی ؟                                        | Ð        |
| 374 - لعن طعن كي شكيني                                               | Ð        |
| 375 - ہنی خوثی کی خاطر بیہودہ مذاق کرنا                              | •        |
| 376- فخش گوئی کرنے والوں کی صحبت اختیار کرنا                         | •        |
| € طنز و م <b>ذ</b> اق                                                |          |
| 377 - برے ناموں کے ساتھ پکارنے کا حکم                                | •        |
| 378 - آيات قرآنيكونداق مين استعال كرنا                               | •        |
| 379 - پابندِ شرع لوگوں میں سے کسی کا مذاق اڑانے کا حکم 543           | •        |
| 380 - دين كانداق اڙانے كاتھم                                         |          |

| 381- لوگوں کو ہنسانے کی خاطر دین کا مٰداق اڑانے کا حکم                               | •        |
|--------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 382- پابندشریعت لوگوں کا مٰداق اڑانے کا حکم 547                                      | •        |
| 383- مجنون اور پاگل کو مارنا اور اس کا مذاق اڑانا                                    | •        |
| 384- كسى مسلمان كا اپنے بھائى كو كتا كہنا                                            | •        |
| 385- ''انسان حيوان ناطق ہے''اس مقو لے کا حکم                                         | •        |
| 386- دوسروں کے عیب اور خامیاں تلاش کرنا                                              | •        |
| بدگمانی                                                                              | *        |
| 387- بد گمانی دلوں کی بیار یوں میں سے ایک بیاری ہے                                   | •        |
| 388- ﴿يَآ يُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيْرًا مِّنَ الظَّنِّ اِنَّ بَعْضَ | •        |
| الظَّنّ إثُورٌ ﴾ كا مطلب                                                             |          |
| 989- بدگمانی کوئی بنیادنہیں                                                          | •        |
| 390- اس شخص کا حکم جو بیہ کہتا ہے کہ ایا بھے اور معذور لوگ نیز امراض                 | •        |
| کہنہ کے شکار مریض مظلوم ہیں                                                          | •        |
| خود پیندی                                                                            | <b>%</b> |
| 391- اپنی تعریف کرنے کا حکم                                                          | •        |
| 392- خوبصورت آواز پرفخر کرنا اور اسے پیند کرنا 559                                   | •        |
| غصه اور ناراضی                                                                       | *        |
| 393- شريعت اسلاميه ميں غصے كا علاج                                                   | •        |
|                                                                                      |          |

| ، کی حالت میں بہت قشمیں   | 🖸 394- ایک تند مزاح عورت جواپئے غصے                 |
|---------------------------|-----------------------------------------------------|
|                           | اٹھاتی ہے                                           |
|                           | ى غىبت اور چغلى                                     |
| 566                       | € 395- غيبت كامعنى ومفهوم                           |
| 567                       | 🖸 396- فيبت كاحتكم                                  |
| 568                       | € 397- غيبت كا كفاره                                |
| 568                       | € 398- غیبت کرنا کینه پیدا کرے کا سبب               |
| ئيار كرنا                 | ⊙ 399- غیبت والی مجلس سے کنارہ کشی اختا             |
| سوسی کرنے اور چیکے سے ان  | € 400- عمر خلانتيهٔ کی طرف بعض لوگوں کی جا          |
| نيقت 573                  | کی باتیں سننے کا واقعہ منسوب کرنے کی حفا            |
| 574                       | ⊙ 401- غيبت سننے کا حکم                             |
| 574                       | ⊙ 402- صحابه رفحائش کی عیب جوئی کرنا                |
| 575                       | ⊙ 403- علماء برلعن طعن كرنا                         |
| لب ومفهوم                 | <ul> <li>404- عصمت دری اور بے عزتی کا مط</li> </ul> |
| 579                       | ⊙ 405- بچوں کی غیبت کرنا                            |
| عادات کا تذکرہ کرنا 580   | ⊙ 406- کسی کی غیرموجود گی میں اس کی :               |
| ال کے ساتھ تذکرہ کرنا 582 | ⊙ 407- فوت شدگان کا ان کے برے اعم                   |
| كانداق الرانا 583         | 🖸 408- لوگوں پر تنقیدی تبھیرہ کرنا اور ان ک         |

| ) 409- ایک مسلمان کا حکمرانوں پر بہت زیادہ تنقید کرنے والوں کے | <b>①</b> |
|----------------------------------------------------------------|----------|
| پاس بیٹھنے کا حکم                                              |          |
| ) 410- دوسرول کی مصیبت پرخوش ہونا                              | <b>①</b> |
| ) 411- يەخىرخوابى ہے، غيبت نہيں                                | <b>①</b> |
| 412 - صلح كرانے والے كى صفات                                   | <b>9</b> |
| ك 413- فاسق آ دمى سے لوگوں كو بچانا                            |          |
| ) 414- وہ مواقع جن میں کسی مسلمان کے بارے میں کلام کرنا حلال   |          |
| هواورغيبت شار نه هو                                            |          |
| ) 415-منگرات کے مرتکب کی غیبت کرنے کے بجائے اسے نصیحت کرنا 592 | <b>①</b> |
| ك 416- زكاح كرنے والوں كى حقيقت بيان كرنا                      | <b>9</b> |
| ) 417- نافر مانیوں کے مرتکب کے متعلق گفتگو کرنا                | <b>9</b> |
| ) 418- نام ليے بغير کسی حقیقی واقعه کا بيان                    |          |
| ) 419- عورت کا اپنے شوہر کے ساتھ اختلاف کو بیان کرنا 595       | <b>9</b> |
| ) 420- دل میں کسی کے عیب یاد کرنا                              | <b>9</b> |
| ) 421- بیوی کا اپنے گھر والوں سے اپنے شوہر کا شکوہ کرنا 597    | <b>9</b> |
| ) 422- غيبت اور بهتان مين فرق                                  | •        |
| ) 423- (نميمه" (چغلی) كا مطلب ومفهوم                           | <b>9</b> |
| 424 - چغل خوری کاحکم اوراس کے نقصانات                          | <b>9</b> |

| 🖸 425- چغل خور کے ساتھ مجلس کرنا اور اٹھنا بیٹھنا                |
|------------------------------------------------------------------|
| 🥥 426- رسول الله مَنَاتِيْمَ کے اس فرمان:'' چغل خور جنت میں داخل |
| نہیں ہوگا'' کا مطلب                                              |
| 🔏 فخر اور تکبر                                                   |
| € 427- تكبركى تعريف                                              |
| € 428- تكبر كاعلاج اور انكساري كے حصول كاطريقه606                |
| € 429- تکبر کے متعلق ایک حدیث کی وضاحت                           |
| € جھوٹ 611                                                       |
| € 430- زبان کی آفتیں اور خرابیاں                                 |
| € 431- كثرت كلام                                                 |
| 🖸 432- جھوٹ منافقین کی صفت ہے                                    |
| ⊙ 433- جھوٹ کی تقسیم: سفید اور سیاہ جھوٹ 613                     |
| ⊙ 434-اپریل فول کی شرعی حیثیت                                    |
| ⊙ 435- مذاق میں جھوٹ بولنا                                       |
| ⊙ 436- نصاریٰ کےخلاف جھوٹ بو لنے کا حکم                          |
| ⊙ 437-امتحانی شمیٹی اور سلیکشن بورڈ ز میں جھوٹ بولنا616          |
| ⊙ 438- کسی خفیہ بات کا جواب دیتے ہوئے جھوٹ بولنا616              |
| ⊙ 439- لوگوں کو ہنسانے اور خوش کرنے کے لیے عمداً جھوٹ بولنا 617  |

#### www.KitaboSunnat.com

| _                                                               |   |
|-----------------------------------------------------------------|---|
| 440- بے ضرر جھوٹ کا حکم                                         | • |
| 441- جھوٹے خواب کا دعویدار                                      | • |
| 442- جن حالات میں جھوٹ بولنا جائز ہے ان پر قیاس نہ کیا جائے 623 |   |
| 443- صله رحمی کی خاطر حجموث بولنا                               |   |
| 444- "قول الزور" (حجوثي بات) كا مطلب ومفهوم 626                 | • |
| 445- دوستوں کو یہود و نصاریٰ کے ناموں سے پکار کر مذاق اور       |   |
| خوش طبعی کرنا                                                   |   |
| الله کی رحمت سے مالوسی و نا امیری                               | ₩ |
| 446- مايوسي اور نااميدي كي تعريف اوراس كاحكم 628                | • |
| 447- ياس اور قنوط مين فرق                                       | • |
| 448- توبه کی قبویت                                              | • |
| 449- گنا ہوں کی بخشش                                            | • |
| 450- مغفرت كا راسته                                             | • |
|                                                                 |   |



### دِسُواللهِ الرَّمْنِ الرَّحِيْهِ عرضِ نا شر

یہ دنیا تکالیف اور مصائب کی آ ماجگاہ ہے جس میں ہر انسان کسی نہ کسی تکیف اور پریشانی کا سامنا کرتا ہے۔ در حقیقت یہ آ زمائشیں اور امتحانات کسی انسان کو تکلیف و اذبیت دینے کی خاطر اس پر نازل نہیں ہوتے، بلکہ اسے اپنی اصلاح کرنے اور اپنی روش کا ناقد انہ جائزہ لینے کا موقع مہیا کرتے ہیں۔ اور کسی مومن کے لیے تو ہر آ زمائش اور تکلیف اجر و ثواب میں اضافے اور بلندی درجات کا باعث بنتی ہے۔

جس طرح مومن بندہ خوشی اور غنی کے ہرموقع پرصبر وشکر کا مظاہر کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کی چوکھٹ سے وابستہ رہتا ہے، ایسے ہی تنگی و تکلیف کے ہر موقع پر بھی اسی ذات بابر کات سے اپنے دکھوں کا مداوا اور آزمائشوں سے نجات طلب کرتا ہے۔

الله تعالی کے فضل و کرم سے شریعت اسلامیہ میں شعبہ ہائے حیات سے تعلق رکھنے والے ہرفتم کے افراد کے لیے مکمل راہنمائی موجود ہے اور ہر شخص اپی ہمت و استطاعت کے مطابق اس چشمہ صافی سے اپنی سیرانی کا سامان جمع کرسکتا ہے۔

زیر نظر کتاب میں عالم اسلام کے کبار علاء کرام اور مفتیانِ دین کے قاویٰ کی روشیٰ میں جسمانی و روحانی مریضوں اور معالجین و عاملین کو پیش آنے



والے شرعی احکام و مسائل کا معتد بہ ذخیرہ جمع کیا گیا ہے جو بلاشبہہ اردو زبان میں اس موضوع پر پہلی کاوش ہے۔

اس کتاب میں ڈاکٹرز و میڈیکل ٹاف کے متعلقہ شرعی احکام و مسائل بیان کرنے کے ساتھ ساتھ جسمانی و روحانی اور امراضِ قلوب کے لیے کتاب و سنت میں بیان کردہ احکام کو حسنِ ترتیب اور بہترین پیرائے میں پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ علاوہ ازیں اس کتاب میں بیاری و آ زمائش کے متعلق اسلامی نقطہ نظر، مریضوں کی تیار داری کے متعلق مسائل اور جادو ٹونے کے شرعی احکام کا احاطہ کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔

آخر میں دعا ہے کہ اللہ تعالی جمارے لیے اس کتاب کو دنیوی اور اخروی فوز و فلاح کا ضامن اور جنت میں بلندیِ درجات کا باعث بنائے۔ آمین یا رب العالمین.

والسلام ابوميمون حافظ عابدالهي

مدیر مکتبه بیت السلام، ریاض ـ لا *ہور* 

#### مقارمه

الحمد لنَّه رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الخلق والمرسلين، وعلى آله وصحبه، وسلم تسليماً كثيراً.

یہ کبار عاماء کرام کے'' 450 جوابات' کا ایک سلسلہ ہے جس میں ممیں نے ایک مسلمان کو زندگی میں پیش آنے والے مسائل کے جوابات جمع کیے ہیں، یہ جوابات صحت وعلاج اور میڈیکل سٹاف کے شری احکام ومسائل پر مشتمل ہیں۔ یہ جوابات اس اعتبار سے ممتاز ہیں کہ جہاں ان میں ایک طرح کی مرونت، نرمی اور کیک ہے، وہیں یہ ہر زمانے اور ہر علاقے کے تمام انسانوں کے لیے قابل عمل اور بالکل موافق ہیں، کیونکہ یہ انسانی فطرت کے ساتھ مطابقت رکھتے ہیں اور انسان کی تمام روحانی اور نفسیاتی ضروریات اور خواہشات کی تحمیل و تسکین کی مجر پور صلاحیت رکھتے ہیں۔

اس جامعیت اور اکملیت کا راز اجتهاد کا قاعدہ ہے۔ یہ وہ حقیقی اسلامی قاعدہ ہے۔ یہ وہ حقیقی اسلام اللہ پیش آنے والی نئی مشکل اور جدید مسائل و واقعات کاحل پیش کرتا ہے۔

چنانچہ ہمارے فاضل علاءِ کرام نے واقعات اور جدید مسائل کو اسلامی شریعت کے اصول کی کسوٹی پر پیش کرنے میں بھر پور جدوجہد کی ہے تا کہ انسانی حاجات اور ضروریات کو پورا کیا جا سکے، اس مقصد کی خاطر ہم نے اس کتاب

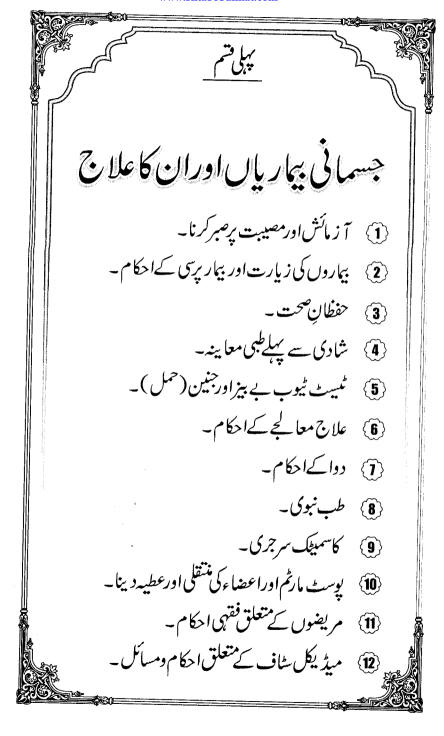


میں صحت و علاج اور میڈیکل شاف کے احکام کے متعلق فتویٰ جات میں "
' 450 جوابات' کا انتخاب کیا ہے اور ان کی با قاعدہ باب بندی اور تقسیم کر دی ہے تاکہ جو ان معاملات میں اللہ تعالیٰ کے حکم کو جاننا چاہتا ہے اس کے لیے یہ کتاب زادراہ بن سکے۔

#### اسلوبِ تاليف:

- صحت وعلاج اور میڈیکل سٹاف کے متعلق احکام کے بارے میں کبار علاءِ
   کرام کے جدید فقاوی میں تقریباً 450 جوابات کا انتخاب۔
- الکی عبارت کو مختصر کر کے فتو کی کے موضوع کے متعلق عنوان بنا کر پیش کر دیا گیا ہے، البتہ جواب کی عبارت میں، سوائے چند حالات کے اور وہ مجھی بقدر ضرورت، کوئی تصرف نہیں کیا گیا، ہر جواب کے آخر میں مفتی صاحب کا نام اور فتو کی کے ماخذ کا ذکر بھی کر دیا گیا ہے۔
- عبارت کا تقابل کر کے تھیج اور موضوعات کی ابواب بندی کر دی گئی ہے۔
   تا کہ قاری جومسئلہ تلاش کرنا چاہے، اس تک آسانی ہے پہنچ سکے۔
  - شمام قرآنی آیات کے نمبر اور سورت کا نام ذکر کر دیا گیا ہے۔
- ا حادیث مبارکہ کی تخر تا کر دی گئی ہے۔ وہ احادیث جو صحیح بخاری و مسلم میں ہیں ان کے صحیح ہونے کے لیے اتنا ہی کافی ہے کہ وہ صحیحین کی احادیث ہیں اور جو حدیث بخاری و مسلم سے باہر ہے اس کو اس کے ماخذ کی طرف منسوب کر دیا گیا ہے اور جن احادیث پر حکم لگائے گئے ہیں ان میں ہم نے شخ البانی رشائلے کی تحقیقات سے استفادہ کیا ہے۔





#### www.KitaboSunnat.com

#### ، زمائش اور مصیبت برصبر کرنا

1- اینے بندوں کو آزمائش اور مصیبت میں مبتلا کرنے میں اللہ تعالیٰ کی حکمت

ا پی مخلوقات میں اللہ تعالیٰ کی جو صمتیں پوشیدہ ہیں، ان کے متعلق پوراعلم اور واقفیت حاصل کرناممکن نہیں ہے، ان میں سے بعض حکمتوں کو ہم سمجھ جاتے ہیں، جبکہ کئی چیزوں کی حکمتیں ہماری سمجھ میں نہیں آتی ہیں، لیکن ہمارا اس بات پر ایمان ہے اور ہم یقین و وثوق کے ساتھ کہہ سکتے ہیں کہ یقیناً اللہ تعالیٰ کا ہرفعل کامل حکمت و دانائی کی بنیاد ہی پر ہوتا ہے، کیونکہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ بے کار و بے فائدہ کام کرنے سے پاک اور مبر آ ہے۔ رہی کافر کو لاحق ہونے والی مصبتیں تو وہ اس کے کفر اور گناہوں کی سزا کے طور پر ہوتی ہیں، چنانچے فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَ لَنُذِيْ يَقَنَّهُمْ مِنْ الْعَنَابِ اللَّهُ دُنی دُوْنَ الْعَذَابِ اللَّهُ کُبَرِ لَعَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہُ کُبَرِ لَعَلَیْ ہُونَ الْعَذَابِ اللّٰ کُبَرِ السجدة: 21

لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [السجدة: 21]

"اور یقیناً ہم انھیں قریب ترین عذاب کا کچھ حصہ سب سے بڑے عذاب سے پہلے ضرور چکھا کیں گے، تا کہ وہ بلیث آئیں۔"
نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:



﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ عَذَابًا دُوْنَ ذَلِكَ ﴾ [الطور: 47] ''اور یقیناً ان لوگوں کے لیے جضوں نے ظلم کیا، اس (آخرت) سے پہلے بھی ایک عذاب ہے۔''

رہیں وہ صیبتیں اور تکلیفیں جو چھوٹے بچوں کو پہنچتی ہیں تو وہ ان کے آباء و اجداد
کوسزا دینے اور آ زمائش میں مبتلا کرنے اور اسی طرح کی دیگر مصلحتوں کے لیے
ہوتی ہیں تا کہ ان کا صبر کرنا اور اس صبر پر تواب کی تو قع رکھنا ظاہر ہو سکے۔ ایسے
ہی جانوروں اور چوپایوں کو جوتکیفیں آتی ہیں، ان کا مقصد بھی ان کے مالکوں کو
ہزا دینا اور آ زمائش میں مبتلا کرنا ہوتا ہے۔ ارشادِ خداوندی ہے:

﴿ وَ لَنَبُلُونَّكُمُ بِشَىء مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوْعِ وَنَقْصِ مِّنَ الْخَوْفِ وَالْجُوْعِ وَنَقْصِ مِّنَ الْاَمُوالِ وَ الْأَنْفُسِ وَ الثَّمَرٰتِ وَ بَشِّرِ الصَّبِرِيُنَ ۚ الَّذِيْنَ اللهِ وَ النَّا اللهِ وَ وَ الْمَا اللهِ وَ الْمَا اللهِ وَ النَّا اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

''اور یقینا ہم شمصیں خوف اور بھوک اور مالوں اور جانوں اور بھلوں کی کمی میں سے کسی نہ کسی چیز کے ساتھ ضرور آزمائیں گے، اور صبر کرنے والوں کوخوشخری دے دے۔ وہ لوگ کہ جب آئھیں کوئی مصیبت بہنچتی ہے تو کہتے ہیں بے شک ہم اللہ کے لیے ہیں اور بے شک ہم اسی کی طرف لوٹے والے ہیں۔'' (الفوزان: المنتقیٰ: 349/1)

2- بیاری پر صبر کرنے کی فضیلت

الله تعالی کا فرمان ہے:



نہیں سبھتے۔ اور یقیناً ہم شمصیں خوف اور بھوک اور مالوں اور جانوں اور پھلوں کی کمی میں سے کسی نہ کسی چیز کے ساتھ ضرور آزما کیں گے

اورصبر کرنے والوں کوخوشخری دے دے۔''

اور یہ بھی ثابت ہے کہ نبی اکرم مَثَاثِیْمُ نے فرمایا:

« مَا يُصِيُبُ الْمُسُلِمَ مَنُ نَصَبَ وَلَا وَصَبَ وَلَا هَمَّ وَلَا غَمَّ وَلَا غَمَّ وَلَا غَمَّ وَلَا غَمَّ حَتَّى الشَّوُكَةُ يُشَاكِهَا إِلَّا كَفَّرَ اللَّهُ بِهَا مِنُ سَيِّعَاتِهِ ﴾

''مسلمان کو جو بھی تھکان، درد، رنج وغم اور ملال کینچتا ہے حتی کہ اس کو اگر کا نٹا بھی لگتا ہے تو اللہ تعالیٰ ان کے بدلے اس کے گناہ معاف کر دیتا ہے۔''

اسى طرح سنن ترفدى وغيره مين حديث ہے كه نبى اكرم طَالِيَّةُم في فرمايا: «إذا أراد الله بعبده الحير عجل له العقوبة في الدنيا وإذا أراد

<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5641]



بعبدہ الشر أمسك عنه بذنبه حتى يوافي به يوم القيامة "

"جب الله تعالی اپنے بندے كے ساتھ خير و بھلائی كا ارادہ كرتا ہے تو
اسے فوراً (جلدی) دنیا ہی میں سزا دے دیتا ہے، اور جب وہ اپنے
بندے كے ساتھ برائی كا ارادہ كرتا ہے تو اس كے گناہ كی سزا كوروك
دیتا ہے، حتی كہ قیامت كے دن وہ اسے اس گناہ كی سزا دے گا۔ '
نیز آپ سُلُائِم نے فرمایا:

( إِنَّ عِظْمَ الْحَزَاءِ مَعَ عِظَمِ الْبَلَاءِ وَإِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَّ قَوُمًا الْبَلَاءِ وَإِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَّ قَوُمًا الْبَتَكَلَّهُمُ فَمَنُ رَضِيَ فَلَهُ الرِّضَا وَمَنُ سَخِطَ فَلَهُ السَّخَطُ اللَّهُ وَمِنُ سَخِطَ فَلَهُ السَّخَطُ الله ويقيا شاندار جزا برى آ زمائش كے ساتھ وابستہ ہے۔ جب الله تعالی سی قوم سے محبت کرتا ہے تو ان کوآ زمائش میں مبتلا کر دیتا ہے، الله کا چوضی اس (آ زمائش) پر راضی رہا تو اس کے لیے (الله کی) لہذا جوشی اس (آ زمائش) پر راضی رہا تو اس کے لیے (الله کی) رضا اور خوشنودی ہے اور جوشی اس پر ناراض ہوا، اس کے لیے (الله کی) ناراضی اور غصہ ہے۔'

آپ سُلِينَا نِي مِن يدفر مايا:

« لا يزال البلاء بالمؤمن حتى يمشي على الأرض وليس عليه خطيئة ﴾

''مومن آ زمائش میں مبتلا رہتا ہے،حتی کہ وہ زمین پر اس حال میں چل رہا ہوتا ہے کہ اس پر کوئی گناہ باقی نہیں رہتا۔''

<sup>1</sup> سنن الترمذي، رقم الحديث [2396]

<sup>🛭</sup> سنن الترمذي، رقم الحديث [4031]

<sup>€</sup> سنن الترمذي، رقم الحديث [2399]

نی اکرم مَثَالِیَّا نے مومن کو اس کچی اور نا پختہ کھیتی سے تشبیہ دی ہے جس کو ہوا دائیں اور بائیں مائل کرتی ہے، یعنی مومن کو اپنی زندگی میں کثرتِ امراض، آفات اور مصائب کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ آپ مَثَالِیُّا نِے فرمایا:

(اشد الناس بلاء الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل يبتليٰ الرجل على قدر دينه، فإن كان في دينه صلابة شدد عليه وإلا خفف عنه) أو ورينه مين سب سے زياده سخت آ زمائش انبياء كى ہوتى ہے، پھر جو الن كى مثل ہوں، آ دى اپنے دين كے مطابق ہى آ زمايا جاتا ہے، پھر اگر وہ اپنے دين مين سخت ہے تو اس كى آ زمائش بھى سخت ہوتى ہے، اور اگر ايبا نہ ہوتو اس كى آ زمائش بھى ہوتى ہے، اور اگر ايبا نہ ہوتو اس كى آ زمائش بھى ہوتى ہے، اور اگر ايبا نہ ہوتو اس كى آ زمائش بھى ہوتى ہے۔''

ایک آدمی نبی اکرم مَنْ اَلَیْمُ کی خدمت اقدس میں حاضر ہوکرعرض کرتا ہے کہ میں آپ مَنْ اللّٰمُ سے محبت کرتا ہوں تو آپ مَنْ اللّٰمُ نے فرمایا:

( إن كنت صادقا فأعد للبلاء تحفافا فإن البلاء أسرع إلى من يحبني من السيل إلى منحدره )

''اگرتم اپنے اس دعویٰ محبت میں سپے ہوتو آ زمائش کے لیے تیاری کر لو کیونکہ جو شخص مجھ سے محبت کرتا ہے تو وہ اتنی جلدی آ زمائش میں مبتلا ہوجاتا ہے کہ اتنی جلدی سیلاب کا پانی بھی نشیبی علاقے میں نہیں پہنچا۔''

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 8/1)

🛭 سنن الترمذي، رقم الحديث [2398]

2 سنن الترمذي، رقم الحديث [2350]



#### **3-** حدیث'' تقدیر کوصرف دعا ہی رد کرتی ہے' کامفہوم

حدیث ﴿ لَا یَرُدُّ الْقَدَرَ إِلَّا الدُّعَاءُ ﴾ ''تقدیر کوصرف دعا ہی رد کرتی ہے' کا مطلب یہ ہے کہ دعا خیر و بھلائی کے حصول میں ایک سبب کی حیثیت رکھتی ہے، اور یہ بات معلوم ہے کہ پچھ چیزیں ایسی ہیں جو اسباب کے ساتھ مقدر اور وابستہ ہیں، لہذا جب سبب قائم ہوجائے تو مقدر ثابت ہوجاتا ہے اور اگر سبب قائم نہ ہوتو مقدر بھی قائم نہیں ہوتا۔ جب مسلمان اپنے رب تعالی سے دعا کرتا ہے تو اس کو خیر و بھلائی نصیب ہوتی ہے اور جب وہ دعا نہیں کرتا تو اس کے ساتھ برائی ثابت ہوتی ہے، جس طرح اللہ تعالیٰ نے صلہ رحی کو درازی عمر کا سبب قرار دیا ہونے کا سبب قرار دیا ہونے کا سبب قرار دیا ہے۔ واللہ اعلم۔ (الفوزان: المنتقیٰ: 348/1)

#### 4- بیاری کے سبب سے رونے اور بیاری کے متعلق دوسروں سے گفتگو کرنے کا حکم

اس میں کوئی حرج نہیں ہے بشرطیکہ بیہ رونا صرف آنکھوں سے آنسو گرانے کے ساتھ ہو، اس میں آواز شامل نہ ہو، کیونکہ نبی اکرم مُثَاثِیْم نے اپنے بیٹے ابراہیم ڈاٹٹیُؤ کی وفات کے موقعے پر فرمایا تھا:

« العين تدمع والقلب يحزن ولا نقول إلا ما يرضى الرب وإنا بفراقك يا إبراهيم لمحزونون الله

" آکھ آنسو بہاتی ہے، ول مملین ہے مگر ہم وہی کچھ کہیں گے جس

• صحيح البخاري، رقم الحديث [1303]

سے ہمارا رب راضی ہوتا ہو اور اے (بیٹے) ابراہیم! ہم تیری جدائی بڑمگین ہیں۔''

اس مفہوم کی احادیث بہت زیادہ ہیں۔ نیز اپنے رشتہ داروں اور دوستوں کو اپنی بیاری کے متعلق بتلانے میں کوئی حرج نہیں ہے، بشرطیکہتم اللہ کی تعریف و ثنا کرتے رہو، اس کا شکریہ ادا کرتے رہو، اس سے صحت و تندری کا سوال کرتے رہو اور بیاری کے علاج کے لیے جائز اسباب اختیار کرتے رہو۔ ہم شخصیں صبر کرنے اور اس صبر کے عوض اللہ تعالی سے اجر و ثواب کی تو قع رکھنے کی نصیب کرتے ہیں، نیز تم اس خیر و جملائی پر خوش ہو جاؤ، جس کے متعلق اللہ سجانہ و تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ إِنَّمَا يُوَقَى الصَّبِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر: 10] " "صرف صبر كرنے والوں ہى كوان كا اجر كسى شار كے بغير ديا جائے گا۔" نيز الله تعالى كا ارشاد ہے:

﴿ وَ بَشِّرِ الصَّبِرِيُنَ ۞ الَّذِينَ إِذَا آصَابَتُهُمُ مُّصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا اللَّهِ وَ إِنَّا اللَّهِ رَجِعُونَ ۞ أُولَئِكَ عَلَيْهِمُ صَلَوْتٌ مِّنُ رَبِّهِمُ وَ رَحْمَةٌ وَ أُولَئِكَ هُمُ الْمُهُتَدُونَ ۞ [البقرة: 155 تا 157]

"اور صبر کرنے والوں کو خوشخبری دے دے۔ وہ لوگ کہ جب انھیں کوئی مصیبت پہنچی ہے تو کہتے ہیں بے شک ہم اللہ کے لیے ہیں اور بے شک ہم اللہ کے لیے ہیں اور بے شک ہم اسی کی طرف لوٹے والے ہیں۔ یہ لوگ ہیں جن پر ان کے رب کی طرف سے کئی مہر بانیاں اور بڑی رحمت ہے اور یہی لوگ ہدایت یانے والے ہیں۔"

(49)

اور نبی اکرم مَثَاثِيْرًا کا فرمان ہے:

(مَا يُصِينُ الْمُسُلِمَ هَمٌّ وَلَا غَمٌّ وَلَا نَصَبَ وَلَا وَصَبٌ ـوَهُوَ الْمَرَضُ ـ وَلَا وَصَبٌ ـوَهُوَ اللَّهُ بِهَا مِنُ خَطَايَاهُ اللَّهُ بِهُمَ اللَّهُ بِهَا مِنُ حَلَى اللَّهُ بِهَا مِنُ خَطَايَاهُ اللَّهُ بِهُمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ال

نیز آپ سَالیّٰیا کا فرمان ہے:

«من يرد الله به خيراً يصب منه»

"جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ خیر و بھلائی کا ارادہ کرتا ہے، اسے کسی تکلیف اور آزمائش میں مبتلا کر دیتا ہے۔"

(ابن باز: مجموع الفتاوي والمقالات: 144/4)

### 5- بيارى كو چھيانا

بیاری کو چھپانا اس کے ظاہر کرنے سے بہتر ہے لیکن اگر شکایت کے علاوہ اس کو ظاہر کیا جائے تو اس میں کوئی حرج علاوہ اس کو ظاہر کیا جائے تو اس میں کوئی حرج بھی نہیں۔ نبی اکرم مُنافین نے (اپنی بیاری کو ظاہر کرتے ہوئے) فرمایا تھا:

«وا رأساه» '' ہائے! سرکو کیا ہوگیا ہے۔''

لہذا جب اسے پوچھا جائے: شمصیں (اس بیاری کی وجہ سے) ڈرنے اور پریشان ہونے کی ضرورت نہیں، ویسے شمصیں کیا تکلیف و بیاری ہے تو بیار جواب میں

50

البخاري، رقم الحديث [5641]

<sup>2</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5645]

کے: مجھے فلال فلال بیاری ہے، بشرطیکہ اس سے اس کا مقصد بیاری کی شکایت کرنا نہ ہو، اگر اس کا قصد وارادہ صرف بیاری کی خبر دینا ہوتو اس میں کوئی مضا تقتیبیں۔
الہذا جائز ہے کہ کوئی مریض شکوہ شکایت کیے بغیر بیاری کی خبر دیتے ہوئے کہے: مجھے فلال فلال بیاری ہے، اور بیہ بات بھی معلوم ہے کہ عقلمند اور سمجھدار آ دمی سے بیمکن نہیں کہ وہ مخلوق کے سامنے خالق کی شکایت کرے، کیونکہ خالق تو اس پرخود اس کی اپنی ذات سے اور اس کی مال سے بھی زیادہ رحم کرنے والا ہے۔ نیز مخلوق سے شکوہ و شکایت کرنا ویسے بھی صبر کے منافی ہے، کیونکہ گلے شکوے کا مطلب بیہ ہے کہ گلہ وشکوہ کرنے والا اللہ کی تقدیر اور اس کے ویضلے پر ناراض ہے۔ ایک شاعر نے کس قدر بچی بات کہی ہے:

و اِذَا شَکُو الرَّحِیْمَ إِلَی الَّذِیُ لَا یَرُحُمُ اِنَّمَا وَالْدِیُ لَا یَرُحُمُ اِلَّی الَّذِیُ لَا یَرُحُمُ

تشکو الرَّحِیمَ إِلَی الدِی لا یَرْحَمَ "اور جب تم ابن آ دم کے سامنے شکایت کرو گے تو اس کا مطلب سے ہے کہ تم (اللہ) رحیم (و کریم) کی شکایت اس (ابن آ دم) سے کر رہے ہو جو رحم نہیں کرتا۔ (ابن تشمین: نور علی الدرب: 30/194)

6- حدیث''صدقے کے ذریعے سے اپنے بیاروں کا علاج کے دریعے سے اپنے بیاروں کا علاج

اس حدیث کو ابونعیم رشاللہ نے اپنی کتاب''الحلیۃ' میں اسود تخفی کے ترجمہ میں بیان کیا ہے، پھر ابراہیم نخعی کے ترجمہ میں بھی نقل کیا ہے۔ ابراہیم نخعی موسیٰ بن عمیر سے بیان کرتے ہیں، موسیٰ بن عمیر حکم سے روایت کرتے ہیں، حکم



ابراہیم سے روایت کرتے ہیں، ابراہیم اسود سے روایت کرتے ہیں اور اسود عبد اللہ علی ایک اور اسود عبد اللہ علی اللہ

« حصنوا أموالكم بالزكوة و داووا مرضاكم بالصدقة وأعدوا للبلاء الدعاء)

''اپنے مالوں کو زکوۃ کے ذریعے سے بچاؤ، صدقے کے ذریعے سے اینے بیاروں کا علاج کرواور آزمائش کے لیے دعا تیار کرو۔''

اس روایت کونقل کرنے کے بعد وہ کہتے ہیں: بید حدیث ابراہیم اور حکم کے واسطے سے غریب ہے کیونکہ اس کو اکیلا مویٰ بن عمیر راوی بیان کرنے والا ہے۔

اس حدیث کوخطیب بغدادی نے اپنی تاریخ میں اسحاق بن کعب مولی بنی ہاشم کے ترجمے میں اپنی سند کے ساتھ نقل کیا ہے اور وہ اسحاق اس کو موسیٰ بن عمیر سے بیان کرتا ہے۔

خطیب نے اس روایت کونقل کرنے کے بعد کہا: اس روایت کو بیان کرنے میں متفرد ہیں۔ نیز اس حدیث کو بیان کرنے میں مقرد ہیں۔ نیز اس حدیث کو امام طبرانی رائٹ نے ''طبرانی کبیر'' میں حدیث نمبر [10196] کے تحت موسیٰ بن عمیر کے واسطے سے اپنے الفاظ اور سند سے نقل کیا ہے، امام بیٹمی رائٹ میں جمی الزوائد' [64/3] میں ذکر کیا ہے اور 'الاوسط' میں بھی اس حدیث کو ''مجمع الزوائد' [64/3] میں ذکر کیا ہے اور 'الاوسط' میں بھی اس کو طبرانی کی طرف منسوب کرتے ہوئے کہا ہے: اس حدیث کی سند میں موسیٰ بن عمیر ایک راوی ہے جو متروک ہے۔

کیکن امام سیوطی رشطشهٔ نے''الجامع الصغیر'' میں اس حدیث کو ان الفاظ

ہے بھی ذکر کیا ہے:

<sup>🛭</sup> طبراني، رقم الحديث [10196]

«داووا مرضاكم بالصدقة»

''اپنے بیاروں کا صدقہ کے ذریعے سے علاج کرو۔''

''مند فردوس'' میں اس حدیث کو امام دیلمی و الله کی طرف منسوب کیا ہے اور اس کے ضعف کی طرف اشارہ کیا ہے۔ امام ابو داود و الله نے ''مراسیل اور مرفوع ابل داود'' میں کتاب الزکوۃ سے پہلے حسن و الله سے اسی طرز پر مرسل اور مرفوع بیان کیا ہے۔ امام مزی و الله نے ''تخفۃ الانثراف' حدیث نمبر (18527) میں اس کی سندکو ذکر کیا ہے۔ چنانچہ اس حدیث کی مذکورہ بالا سندول اور متابعات سے معلوم ہوتا ہے کہ اس حدیث کی کوئی اصل موجود ہے۔ اس حدیث کا مطلب بہ ہے اس کہ یقنیناً صدقہ ایک نفع منداور مفیدعلاج ہے جو بھاریوں سے شفا یاب کرتا ہے اور ان کو ہلکا کرتا ہے۔ نیز نبی منا الله فیرمان بھی مذکورہ حدیث کی تائید کرتا ہے:

«الصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار»

''صدقہ گناہ کو یوں ہی بجھا (مٹا) دیتا ہے جس طرح پانی آگ کو بجھا دیتا ہے۔''

تشری طلب مذکورہ بالا حدیث کا مطلب یہ ہے کہ اگر کوئی بیاری کسی بیار کو اس کے اس گناہ کی وجہ سے لاحق ہوئی ہو، جس کا وہ مرتکب ہوا ہے، تو جب اس کے گھر والے اس کی طرف سے صدقہ دیں گے تو گناہ دور ہوجائے گا، کیونکہ جب بیاری کا سبب بعنی گناہ دور ہوجائے گا تو بیار خود بخو د شفایاب ہوجائے گا، یا اس کا مطلب یہ ہے کہ صدقہ کرنے کی وجہ سے بیار کے نامہ اعمال میں نیکیاں کھی جاتی ہیں تو ان کی وجہ سے بیار کا دل ہشاش ہوجاتا ہے اور اس کے ساتھ بیاری کی تکلیف کی وجہ سے بیاری کی تکلیف بیکی ہوجاتی ہے۔ واللہ اعلم (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیه: 9/2)

<sup>•</sup> سنن الترمذي، رقم الحديث [624]

# 7- اس دعا: «اللَّهُمَّ إِنَّا لَا نَسْأَلُکَ رَدَّ الْقَضَاءِ وَإِنَّمَا نَسُأَلُکَ رَدَّ الْقَضَاءِ وَإِنَّمَا نَسُأَلُکَ اللُّطُفَ فِيُهِ» كَاحَكُم

سوال میں ذکر کردہ دعا: «اللّٰهُمَّ إِنَّا لَا نَسُالُکَ رَدَّ الْقَضَاءِ وَإِنَّمَا نَسُالُکَ اللّٰطُفَ فِیْهِ» ''اے اللہ! ہم تم سے قضا و قدر کے ردکا سوال نہیں کرتے ہم تو صرف اس میں نرمی کرنے کا تجھ سے سوال کرتے ہیں۔' حرام دعا ہے، یہ دعا کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ دعا تو قضا و قدر کورد کیا کرتی ہے، جیسا کہ حدیث میں «لَا یَرُدُ الْقَدُرَ إِلَّا اللّٰهُ عَاءُ»'' تقدیر کوصرف دعا ہی ردکیا کرتی ہے' موجود ہے۔ نیز ندکورہ الفاظ کے ساتھ دعا کرنے والا گویا اللہ تعالی کوچینج کرتے ہوئے کہتا ہے: تو جو چاہے فیصلہ کر لے لیکن اس میں پچھ نرمی کر دے، جبکہ انسان کے لیے لائق یہ ہے کہ وہ عزم ویقین کے ساتھ دعا کیا کرے اور وہ یوں دعا کرے: ''اے اللہ! میں تجھ سے سوال کرتا ہوں کہ تو مجھ پر رقم کرے۔ اے اللہ! میں اس سے تیری پناہ چاہتا ہوں کہ تو مجھ عذاب کر دے۔' اور اس طرح کے ملتے جلتے الفاظ کے ساتھ دعا کیا کرے۔

رہا اس کا یوں کہنا: ''میں تجھ سے تقدیر بدلنے کا سوال نہیں کرتا۔ تو جب تم اللہ سے تقدیر بدلنے کا سوال ہی نہیں کرتے تو تمھاری اس دعا کا کیا فائدہ؟ دعا تقدیر کو بدلتی ہے، چنانچہ اللہ تعالی کسی چیز کا فیصلہ فرما تا ہے اور اس کا ایک سبب مقرر کر دیتا ہے جو اس فیصلے کو روک دیتا ہے، اور دعا بھی ایسا ہی ایک سبب ہے۔ مقرر کر دیتا ہے جو ال فیکورہ دعا جائز اور درست نہیں ہے، انسان پر واجب ہے کہ وہ اس دعا سے پر ہیز کرے اور جس کو بھی یہ دعا کرتے ہوئے سنے، اسے اس کے ترک کرنے کی نصیحت کرے۔ (ابن تشمین: لقاء الباب المفتوح: 36/5)

# 8- ایک حدیث کی تشر تک

﴿ إِذَا كَانَ الْعَبُدُ يَعُمَلُ عَمَلًا صَالِحًا فَشَغَلَهُ عَنُهُ مَرَضٌ أَو سَفَرٌ كُتِبَ لَهُ كَصَالِح مَا كَانَ يَعُمَلُ وَهُوَ صَحِيْحٌ مُقِيُمٌ ﴾

''جب ایک شخص کوئی نیک کام کرتا ہوتا ہے، پھر اس کو بیاری یا سفر اس کام سے روک دیتا ہے تو اس کے حق میں اسی طرح کا نیک عمل لکھا جاتا ہے جو وہ تندرتی اورا قامت کی حالت میں کیا کرتا تھا۔'' ویسے تو اللہ ہی بہتر جانتا ہے، مگر ہماری دانست کے مطابق اس کی

حکمت یہ ہے کہ ایک آ دمی عبادت کرنا پیند کرتا ہے اور وہ تندرتی وا قامت کی حالت میں روزہ، اعتکاف، ذکر، تلاوتِ قرآن، تہجد ادا کرنا، باجماعت نماز، هج وعمرہ، جہاد اور اس طرح کے دیگر کام تسلسل کے ساتھ سرانجام دیتا ہے۔

پھر وہ کسی ایسے مرض میں مبتلا ہوجاتا ہے جو اسے ان اعمال کے ادا کرنے سے روک دیتا ہے یا اسے کوئی ایسا سفرپیش آجاتا ہے جس کی وجہ سے وہ مذکورہ کا م

نہیں کر پاتا تو اللہ تعالیٰ اس کی نیت کی وجہ سے اس کے معمول کے اعمال

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [2996]

صالحہ کا اسے اجرعطا کرتا ہے اور ان اعمال کو بجالانے کی محبت کی وجہ سے اس کے حق میں ثواب لکھتا ہے۔

چنانچہ اس کے نامہُ اعمال میں اس عمل کا اجر وثواب لکھا جاتا ہے جو وہ صحت و تندر سی کے وقت بچا لایا کرتا تھا، مگر بیاری نے اسے اس کی بحا آوری سے روک دیایا وہ حالت اقامت میں وہ عمل کیا کرتا تھا، مگرسفر پر روانہ ہونے کی وجہ سے وہ اس عمل کو ادا نہ کر سکا، کیونکہ وہ اس بات کامتمنی ہے کہ یہ عذر اور ر کاوٹ دور ہوجائے جواس کے اور اس کے اس عمل کے درمیان حائل ہوگئی ہے، جوعمل وہ تسلسل اور با قاعدگی کے ساتھ سر انجام دیا کرتا ہے۔ اس بات کو سمجھنے کے لیے اس آ دمی کی مثال دیکھیں جس کو اللہ تعالیٰ نے علم و مال سے نوازا ہو اور حق کی راہ میں اس کو صرف کرنے کے کام پرلگا دیا ہو، اور ایک دوسرا آ دمی ہو جس کو الله تعالیٰ نے علم تو دیا ہو مگر مال نہ دیا ہوتو وہ شخص اس بات کی آرزو كرے كە كاش! الله تعالى اسے مال عطاكرے تو وہ فلاں (مال خرچ كرنے والے ) شخص کی طرح ہیہ مال اللہ کی راہ میں خرچ کرے، پس بیہ مال و دولت کے حصول کی نیت اور اس کو راہِ حق میں خرچ کرنے کا ارادہ رکھنے والاشخض اور بالفعل اس پرعمل کرنے والاشخص اجر وثواب میں برابر ہوں گے۔سوایسے ہی وہ مریض جس کو اس کی بیاری نے رات کے قیام اور دن کے روزے سے روک دیا ہوتو اللہ تعالیٰ اس کے ان اعمال کا اجر وثواب اس کے حق میں درج کر دیتا ہے جو وہ حالت صحت میں کیا کرتا تھا۔ اس طرح اس کو ہر اس عمل کا تواب عطا کیا جاتا ہے جو وہ بیاری یا سفر کے سبب سے ادا نہ کر سکے۔

56

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 42/1)

مکیں مذکورہ دعا کرنے میں کوئی حرج نہیں سمجھتا۔ اور اگر وہ اس کے علاوہ

کوئی اور دعا کرے جیسے پیددعا ہے:

"اللَّهُمَّ ارْزُقُنِي ذُرِيَّةً طَيِّبَّةً، اَللَّهُمَّ هَبُ لِي ذُرِّيَّةً صَالِحَةً"

''اے اللہ! مجھے پاکیزہ اولا دیے نواز۔اے اللہ! مجھے نیک اولا دعطا کر۔'' حدی کے بیات ہے ہے۔

اور اس جیسی دیگر دعا ئیں کرے تو بیسب درست اور اچھی دعا ئیں ہیں۔ نیز وہ اللّٰد تعالٰی کے اس فرمان کے ساتھ دعا کرسکتا ہے:

﴿ رَبِّ هَبُ لِي مِنْ لَكُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيْعُ التُّعَاءِ﴾ [آل عمران: 38]

''اے میرے رب! مجھے اپنے پاس سے ایک پاکیزہ اولاد عطا فرما، بے شک تو ہی دعا کو بہت سننے والا ہے۔''

ان دعاؤں کے ساتھ ساتھ اس کے لیے مشروع اور مناسب سے ہے کہ وہ اس مئلے کے اسپیشلسٹ ڈاکٹرز اور اطبا سے اپنا طبی معاینہ کروائے،

کیونکہ بعض اوقات ایک شخص فی الحقیقت بانجھ نہیں ہوتا بلکہ اس کی بے اولادی کے معاملے میں کوئی ایسی رکاوٹ ہوتی ہے جس کا علاج ممکن ہوتا ہے، نیز

اس کے لیے بیر مناسب ہے کہ وہ الی عورت سے شادی کرے جو پہلے سے اولا دپیدا کر چکی ہو، کیونکہ ہوسکتا ہے کہ بے اولا دی کی علت اور سبب اس کی

ہیں۔ بیوی میں ہو نہ کہ اس میں۔عین ممکن ہے کہ اللہ تعالیٰ اسے یونہی نیک اور

پاکیزہ اولا دیسے نواز دیے۔

نی اکرم مَثَاثِیَّا ہے صحیح سند کے ساتھ مروی ہے کہ آپ مَثَاثِیَّا نے فرمایا:

57

﴿ تَزَوَّ جُوا الْوَلُو دَ الْوَدُو دَ فَإِنِّي مُكَاثِرٌ بِكُمُ الْأُمَمَ يَوُمَ الْقِيَامَةِ ﴾

'' بكثرت بي جننے والى اور بہت محبت كرنے والى عورت سے شادى كرو، كيونكه ميں قيامت كے دن تمھارى كثرت كى وجہ سے دوسرى امتوں سے مقابله كرول گے۔' (ابن باز: مجموع الفتاوى والمقالات: 422/8)

10- ایسے شخص کی توبہ جوالیم بیاری میں مبتلا ہوجس سے شفایابی کی امید نہ ہو

اس شخص کی تو بہ درست ہے جو اپنی زندگی سے مایوس اور نا امید ہو چکا ہو، یا اس کی مایوس ایسے مرض کی وجہ سے ہو جس سے شفا یابی کی امید نہ ہو، جیسے کینسر کا مرض ہے، یا اس وجہ سے کہ اسے قتل کرنے کے لیے پیش کر دیا گیا ہو، جیسے وہ شخص جس کو قصاص لینے کے لیے قتل گاہ میں اتار دیا گیا ہو اور قتل کرنے والا جلاد اور سیّاف تلوار لے کر اس کے سر پر کھڑا ہو، یا وہ ایساشخص ہو کہ اس نے شادی شدہ ہونے کے باوجود زنا کیا ہواور اسے رجم کی سزا سنا دی گئی ہو اور اس کو رجم کی سزا سنا دی گئی ہو اور اس کو رجم کرنے کی تیاری مکمل کرتے ہوئے بیھر تک جمع کیے جا چکے ہوں تو پھر بھی اس کی تو بہ درست ہے، کیونکہ اللہ تعالی انسان کی تو بہ اس وقت تک قبول کرتے ہیں جب تک نزع کی کیفیت طاری نہیں ہوجاتی۔

فرمانِ باری تعالی ہے:

﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللهِ لِلَّذِيْنَ يَعْمَلُوْنَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيْبِ فَأُولَئِكَ يَتُوبُ الله عَلَيْهِمُ وَ كَانَ الله

❶ سنن أبي داود، رقم الحديث [2050]

عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: 17]

''توبہ (جس کا قبول کرنا) اللہ کے ذمے (ہے) صرف ان لوگوں کی ہے جو جہالت سے برائی کرتے ہیں، تو ہیں وجلد ہی توبہ کر لیتے ہیں، تو یہی لوگ ہیں جن پر اللہ پھر مہر بان ہو جاتا ہے اور اللہ ہمیشہ سے سب کچھ جاننے والا، کمال حکمت والا ہے۔''

الله تعالى كے اس فرمان: ﴿ يَتُوبُونَ مِنْ قَدِيْبِ ﴾ [النساء: 17] كا مطلب ہے كہ وہ موت سے پہلے پہلے توبه كر ليتے ہيں، كيونكه اس آيت كے بعد فرمان خداوندى ہے:

﴿ وَ لَيُسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِيْنَ يَعْمَلُونَ السَّيِّاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ النِّنَ ﴾ [النساء: 18]

"اور توبدان لوگوں کی نہیں جو برے کام کیے جاتے ہیں، یہاں تک کہ جب ان میں سے کسی کے پاس موت آ جاتی ہے تو وہ کہتا ہے بے شک میں نے اب توبہ کرلی۔"

لیکن توبہ کی صحت کے لیے پانچ شرطوں کا ہونا ضروری ہے، اور وہ پانچ شرطیں یہ ہیں: ﴿ اضلاص، ﴿ اسپِ کیے پر نادم و پشیمان ہونا، ﴿ اس گناہ سے فوراً رک جانا، ﴿ مستقبل میں اس کا دوبارہ ارتکاب نہ کرنے کا عزم وارادہ کرنا، ﴿ توبہ اس وقت میں کی جائے جو توبہ کی قبولیت کا وقت ہے، یعنی توبہ موت سے پہلے پہلے کی جائے یا سورج کے مغرب سے طلوع ہونے سے پہلے (جو قیام قیامت کی نشانی ہے) کی جائے۔ (ابن شیمین: لقاء الباب المفتوح: 14/53)



## 11-ایڈز کے مریض کی توبہ

سوال ایک شخص ایڈز کے مرض میں مبتلا ہے، ڈاکٹروں نے تحقیق کر کے اس بات کو ثابت کیا ہے کہ اس مریض کی عمر دنیا کی زندگی میں بہت کم باقی رہ گئی ہے۔اس وقت اس مریض کی توبہ کا کیا حکم ہوگا؟

جواب اس مریض پر لازم ہے کہ وہ جلدی سے توبہ کرلے، چاہے موت کی گھڑی ہی میں سہی، کیونکہ جب تک اس کی عقل اور شعور، ہوش اور حواس قائم ہیں توبہ کا دروازہ کھلا ہوا ہے۔ لہذا اس پر واجب ہے کہ وہ توبہ کرنے میں جلدی کرے اور گناہوں کے ارتکاب سے پر ہیز کرے، اگر چہ ڈاکٹروں نے یہ کہا ہے کہ تمھاری عمر کم رہ گئی ہے مگر عمریں اللہ کے ہاتھ میں ہیں، کبھی ایبا بھی ہوتا ہے کہ ڈاکٹروں کا اس قسم کا گمان اور اندازہ غلط ثابت ہوتا ہے اور جس مریض کے متعلق انھوں نے ایسی تحقیق کی ہوتی ہے وہ دیر تک زندہ رہتا ہے۔

بہر حال مٰدکورہ مریض کو سیچ دل سے اور جلدی تو بہ کرنی جا ہے تا کہ اللہ تعالیٰ اس کی تو بہ قبول کرے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا آيُّهَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ تُفْلِحُونَ ﴾ [النور: 31]

''اورتم سب الله کی طرف تو به کرواے مومنو! تا کهتم کامیاب ہو جاؤ۔'' نیز اللہ سبحانہ وتعالیٰ نے فر مایا:

﴿ وَ اِنِّى لَغَفَّارٌ لِّمَنُ تَابَ وَ امْنَ وَ عَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ الْهُتَالَى ﴾ [طه: 82]

''اور بے شک میں یقیناً اس کو بہت بخشنے والا ہوں جو تو بہ کرے اور

ایمان لائے اور نیک عمل کرے، پھرسید ھے راستے پر چلے۔' اور اسے اس لیے بھی جلدی توبہ کر لینی چاہیے کیونکہ نبی اکرم مَثَاثِیَّا کا فرمان ہے:

. ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَقُبَلُ تَوْبَةَ الْعَبُدِ مَا لَمُ يُغَرُغِرُ ﴾

''جب تک بندے کی جان حلق کو نہ پہنچ جائے تو اللہ تعالی اس کی توبہ قبول کرتا ہے۔''

مطلب یہ ہے کہ جب تک انسان کے طلق میں جان آ کر اس کا شعور ختم نہیں ہوتا اس کی توبہ قبول ہوتی ہے۔ (ابن باز: الفتادیٰ: 18)

#### 12-غير قبله رخ فوت ہونا

سوال مسلمانوں میں سے کوئی مریض غیر قبلہ کی جانب فوت ہوجاتا ہے۔ کیونکہ ہیتال میں اس کی چار پائی غیر قبلہ کی جانب وقت ہوتا ہے۔ مسلمانوں کا غیر قبلہ کی جانب فوت ہونا کیسا ہے؟

جواب اس میں کوئی حرج نہیں ہے، مریض پر جب نزع کی کیفیت طاری ہوجائے تو سنت ہیہ ہے کہ اگر ہو سکے تو اسے قبلہ رولٹایا جائے اور اگر ایسا نہ ہو سکے تو کوئی حرج نہیں ہے۔ (ابن باز: الفتادیٰ: 19)

#### 13-مریض کے آرام کی خاطراس کے لیے جلدی موت طلب کرنا

مریض پرحرام ہے کہ وہ خودکثی کرتے ہوئے یا الیی دوائیں استعال کرتے ہوئے موت کو جلدی طلب کرے جن دوائیوں سے وہ اپنے آپ کوقل

🛚 سنن الترمذي، رقم الحديث [3537]

61

کرے، اسی طرح ڈاکٹر، ڈسپنسر وغیرہ پرحرام ہے کہ وہ مریض کی اس طلب کو پورا کرتے ہوئے اس کوکوئی اس قتم کی دوائی دے، اگر چہ اس کا مرض ایبا ہی کیوں نہ ہو کہ جس سے شفا یابی کی امید نہیں ہے۔ جس نے بھی اس کام میں اس کی مدد کی وہ اس کے گناہ میں شریک ہوگا، کیونکہ وہ عمداً ناحق اس کی معصوم جان کو ماحق قتل کرنے کا سبب بنا ہے۔ کتنی ہی ایسی نصوص ہیں جو کسی جان کو ناحق قتل کرنے کی حرمت پر دلالت کرتی ہیں۔ اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ وَ لَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِ ﴾ [الأنعام: 151] "اوراس جان كوتل نه كرو جسے الله نے حرام طهرایا ہے مگر حق كے ساتھ۔" نيز فرمايا:

﴿ وَ لَا تَقْتُلُواۤ اَنْفُسَكُمۡ اِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمۡ رَحِيْمًا ۞ وَ مَنْ يَفُولُ ذَٰلِكَ عُدُواْنًا وَ ظُلُمًا فَسَوُفَ نُصُلِيْهِ نَارًا وَ كَانَ ذَٰلِكَ عَلَى اللّٰهِ يَسِيْرًا﴾ [النساء: 30,29]

"اور اپنے آپ کوفل نہ کرو، بے شک اللہ تم پر ہمیشہ سے بے حد مہربان ہے۔اور جوزیادتی اورظلم سے ایبا کرے گا تو عنقریب ہم اسے آگ میں جھونکیں گے اور میداللہ پر ہمیشہ سے بہت آسان ہے۔"

حضرت الومريه والتُوني بيان كرتے بين كه رسول الله طَالِيُّم في فرمايا:
( مَنُ قَتَلَ نَفُسهُ فَهُوَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ يَتَرَدُّى فِيهِ خَالِدًا مُخَلَّدًا
فِيهَا أَبَدًا وَمَنُ تَحَسَّى سُمَّا فَقَتَلَ نَفُسهُ فَسُمُّهُ فِي يَدِه
يَتَحَسَّاهُ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا وَمَنُ قَتَلَ نَفُسهُ
بِحَدِيدَةٍ فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِه يَحَأَّ بِهَا فِي بَطْنِه فِي نَارِ جَهَنَّمَ

خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا ﴾

''جس شخص نے لوہے (کے تیز دھار آلے) کے ساتھ اپنے آپ کو قتل کر دیا (خود کشی کرلی) تو اس کا وہ لوہا اس کے ہاتھ میں ہوگا اور وہ جہنم کی آگ میں ہمیشہ ہمیشہ کے لیے اس کو اپنے پیٹ میں مارتا رہے گا۔ جس شخص نے زہر پی کر اپنے آپ کوقل کرلیا (خود کشی کرلی) تو وہ ہمیشہ ہمیشہ جہنم کی آگ میں اس (زہر) کو پیتیا رہے گا اور جس نے پہاڑ سے گر کر اپنے آپ کوقل کرلیا (خود کشی کرلی) تو وہ جہنم میں ہمیشہ ہمیشہ آگ میں (پہاڑ سے) گرتا رہے گا۔'' جہنم میں ہمیشہ ہمیشہ آگ میں (پہاڑ سے) گرتا رہے گا۔'' ابوقلا بہ پڑالشہ سے مروی ہے، وہ ثابت بن ضحاک ڈٹائیا سے قبل کرتے ہیں ابوقلا بہ پڑالشہ سے مروی ہے، وہ ثابت بن ضحاک ڈٹائیا سے قبل کرتے ہیں

که رسول الله مثالیماً نے فرمایا:

(مَنُ قَتَلَ نَفُسَهُ بِحَدِيُدَةٍ عُذَّبَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ (اللهُ مَعَنَّمَ اللهُ مَعَنَّمَ اللهُ مَعَنَّمَ اللهُ مَعَنَّمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5778] مسلم [109/175]

<sup>2</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [110/176]

 <sup>€</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [1364]

''تم سے پہلے دور کی بات ہے کہ ایک آدمی کو (ہاتھ پر) زخم لگ گیا، اس نے بیتاب ہو کر چھری کپڑی اور اس کے ساتھ اپنا ہاتھ کاٹ لیا تو اس کا خون (ایبا جاری ہوا کہ) رکا ہی نہیں حتی کہ وہ مر گیا۔ اللہ تعالی نے فرمایا: میرے بندے نے اپنے نفس کے ساتھ مجھ پر جلدی کی ہے، میں نے اس پر جنت حرام کر دی ہے۔''

( لَا يَتَمَنَّيَنَّ أَحَدُكُمُ الْمَوْتَ مِنُ ضُرِّ أَصَابَةً فَإِنْ كَانَ لَا بُدَّ فَاعِلًا فَلْيَقُلُ: كَانَ لَا بُدَّ فَاعِلًا فَلْيَقُلُ: اَللَّهُمَّ أَحْيِنِي مَا كَانَتِ الْحَيَاةُ خَيْرًا لِي وَتَوَفَّنِي إِذَا كَانَتِ الْحَيَاةُ خَيْرًا لِي ﴾

" تم میں سے کوئی شخص کسی تکلیف میں مبتلا ہونے کی وجہ سے موت کی تمنا نہ کرے، اگر اسے ایسا کرنا ہی ہے تو وہ کہے: «اللَّهُمَّ أُحینِيُ مَا كَانَتِ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِيُ وَتَوَفَّنِي إِذَا كَانَتِ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِيُ ) " ما كانَتِ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِيُ ) " ناے اللہ! مجھے اس وقت تك زندہ ركھ جب تك ميرے ليے زندگی بہتر ہو۔ " بہتر ہو۔ " بہتر ہو۔ " بہتر ہو۔ "

امام بخاری رشش نے دوسرے الفاظ کے ساتھ بھی اس روایت کو ابو ہریرہ رہائی کے کا سطے سے نقل کیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول الله مُثَاثِیْمَ کو رہ فرماتے ہوئے سنا:

<sup>€</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5671] صحيح مسلم [268/10]

﴿ وَلَا يَتَمَنَّينَ ۚ أَحَدُكُمُ الْمَوْتَ إِمَّا مُحْسِنًا فَلَعَلَّهُ أَنْ يَزُدَادَ خَيرًا وَلَا يَتَمَنَّينَ أَخَدُكُمُ الْمَوْتَ إِمَّا مُحْسِنًا فَلَعَلَّهُ أَنْ يَشْتَعُتِبَ ﴾

روقتم میں سے کوئی شخص موت کی تمنا نہ کرے، اگر وہ نیکی کر رہا ہے تو ہوسکتا ہے کہ وہ (لمبی عمر میں مزید نیکیاں کر کے) اپنے لیے خیر و بھلائی کا اضافہ کرے اور اگر وہ گناہ کر رہا ہوتو ہوسکتا ہے کہ وہ اس سے باز آ جائے۔''

پس جب انسان کو محض موت کی تمنا کرنے اور اللہ تعالیٰ سے موت کا سوال کرنے سے منع کر دیا گیا ہے تو پھر اس کا اقدام خود کشی کرنا یا خود کشی کرنے میں تعاون کرتے ہوئے شریک ہونا، اللہ کی حدول سے تجاوز کرنے اور اس کے احکام کی خلاف ورزی کرنے کے مترادف ہے کیونکہ اس کا بیغل اللہ کے فیصلوں پر صبر کرنے کے منافی ہے، اس کے فعل میں اللہ کی قضا وقدر پر اعتراض ہے، اور اللہ کی حکمت خیر وشر کے ساتھ اپنے بندوں کا امتحان لینے کے لیے جس چیز کا تقاضا کرتی ہے اس کے فعل میں اس سے بصبری کا مظاہرہ ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَ نَبُلُو كُمْ بِالشَّرِّ وَ الْخَيْرِ ﴾ [الأنبياء: 35]

''اور ہم شخصیں برائی اور بھلائی میں مبتلا کرتے ہیں۔''

الله تعالی جو اپنے افعال میں حکیم و دانا اور اپنے بندوں کی مصلحوں کو جانے والا ہے، جب اپنے بندوں میں سے کسی کو بیاری میں مبتلا کرتا ہے تو وہ بیاری اس کے لیے خیر و بھلائی کا یوں باعث بنتی ہے کہ اس کی نیکیوں میں اضافہ ہوتا ہے، اس کا ایمان مضبوط ہوجاتا ہے اور اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے سامنے عاجزی و

<sup>●</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5673]65

انکساری، گر گرانے، اطاعت اختیار کرنے، اس پر توکل کرنے اور اس سے دعا کرنے سے اس کا قرب حاصل ہوجاتا ہے۔ لہذا انسان کو لائق یہ ہے کہ جب وہ کسی بیاری میں مبتلا ہوتو وہ اس آ زمائش و تکلیف پرصبر کرے اور اس کے عوض اللہ تعالیٰ سے اجر و ثواب کی تو قع رکھے۔ صبر کی کئی قسموں میں سے ایک قسم آ زمائش و تکلیف پرصبر کرنا ہے، تا کہ وہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی رضا و خوشنودی، اپنی نیکیوں میں اضافے اور آ خرت میں درجات کی بلندی جیسی چیزوں کو حاصل کر نیکیوں میں اضافے اور آ خرت میں درجات کی بلندی جیسی چیزوں کو حاصل کر کے کامیاب ہوجائے۔ اس کی دلیل وہ حدیث ہے جوصہیب ڈاٹھ سے مروی ہے کہ رسول اللہ عالیہ ہے فرمانا:

( عَجِبُتُ مِنُ أَمُرِ الْمُؤُمِنِ إِنَّ أَمُرَ الْمُؤُمِنَ كُلَّهُ لَهُ خَيْرٌ وَلَيْسَ ذَلِكَ لِهُ ذَلِكَ لَهُ ذَلِكَ لِلَّا لِلْمُؤْمِنِ إِنْ أَصَابَتُهُ سَرَّاءُ شَكَرَ فَكَانَ ذَلِكَ لَهُ خَيْرٌ وَإِنْ أَصَابَتُهُ ضَرَّاءُ فَصَبَرَ فَكَانَ ذَلِكَ خَيْرًا لَهُ ﴾ خَيْرٌ وَإِنْ أَصَابَتُهُ ضَرَّاءُ فَصَبَرَ فَكَانَ ذَلِكَ خَيْرًا لَهُ ﴾

'' مجھے مومن کے معاملے پر تعجب ہے بقیناً مومن کا معاملہ تمام کا تمام اس کے حق میں بہتر ہے اور یہ مقام صرف مومن ہی کو حاصل ہے، اگر اسے آ سودگی وخوشحالی پنچے اور وہ شکر ادا کرے تو یہ اس کے حق میں بہتر ہوتا ہے اور اگر اسے تنی ومصیبت پنچے اور وہ صبر کرے تو یہ اس کے حق میں بہتر ہوتا ہے۔''

صبر کی مٰدکورہ قشم پر اللّٰہ تعالیٰ کا پیفر مان بھی گواہ ہے:

﴿ وَ الصَّبِرِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ ﴾ [الحج: 35]

''اوران پر جومصیبت آئے اس پرصبر کرنے والے۔''

<sup>€</sup> صحیح مسلم [2996/64]€ 66

نیز فرمانِ باری تعالی ہے:

﴿ وَ بَشِّرِ الصَّبِرِينَ ۚ الَّذِينَ إِذَاۤ أَصَابَتُهُمُ مُّصِيبَةٌ قَالُوْ ٓ النَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا اللَّهِ وَ النَّهِ رَجِعُوْنَ ﴾ [البقرة: 156,155]

"اور صبر كرنے والوں كوخوشخرى دے دے۔ وہ لوگ كہ جب انھيں كوئى مصيبت چنچتى ہے تو كہتے ہيں اور بے مصيبت چنچتى ہے تا اور بے شك ہم اللہ كے ليے ہيں اور بے شك ہم اسى كى طرف لوٹے والے ہيں۔"

مزيد فرمايا:

﴿وَالصَّبِرِينَ وَالصَّبِرَٰتِ وَالْخَشِعِينَ وَالْخَشِعْتِ وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقْتِ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّنِمْتِ وَالْخَفِظِينَ فُرُوْجَهُمْ وَ الْحَفِظْتِ وَ الذَّكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَ الذَّكِرَٰتِ اَعَدَّ اللَّهُ لَهُمُ مَّغْفِرَةً وَ اَجْرًا عَظِيْمًا ﴾ [الأحزاب: 35]

"اور صبر کرنے والے مرد اور صبر کرنے والی عورتیں اور عاجزی کرنے والے مرد اور عاجزی کرنے والی عورتیں اور صدقہ دینے والے مرد اور صدقہ دینے والے مرد اور صدقہ دینے والے مرد اور روزہ رکھنے والے مرد اور روزہ رکھنے والے مرد اور روزہ رکھنے والی عورتیں اور اپنی شرمگا ہوں کی حفاظت کرنے والے مرد اور حفاظت کرنے والے مرد اور دفاظت کرنے والے مرد اور ذکر کرنے والی عورتیں ، ان کے لیے اللہ نے بڑی بخشش اور بہت بڑا اجر تیار کر رکھا ہے۔"

انس والنيُّ سے مروی ہے کہ رسول الله مَالَيْمَ نے قرمایا:

(إِنَّ عِظَمَ الْحَزَاءِ مَعَ عِظَمِ الْبَلَاءِ وَإِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَّ قَوُمًا الْبَلَاهُ مِ فَمَنُ رَضِي فَلَهُ الرِّضَا وَمَنُ سَخِطَ فَلَهُ السَّخَطُ اللَّهُ عَمَلُ الْبَلَاهُ مُ فَمَنُ رَضِي فَلَهُ الرِّضَا وَمَنُ سَخِطَ فَلَهُ السَّخَطُ اللَّهُ وَمُنَ سَخِطَ فَلَهُ السَّخَطُ اللَّهُ وَيَقِينًا بِرُا تُوَاب بِرِى آزمائش كساتھ ہے اور جب الله تعالى سى قوم سے محبت كرتا ہے تو ان كوسى آزمائش ومصيبت ميں مبتلا كر ديتا ہے، للبذا جو راضى رہا، اس كے ليے (الله كي) رضا وخوشنودى ہے اور جوكوئى ناراض اور غصے ہوا، اس كے ليے ناراضى ہے۔''

مصعب بن سعد والنون في باپ سے روایت کیا ہے کہ میں نے عرض کی: یا رسول الله مَن الله عَلَیْمَ الله الله مَن الله عَلَیْمَ الله الله مَن الله عَلَیْمَ الله مَن الله عَلَیْمَ الله مَن الله عَلَیْمَ الله مَن الله الله مَن الله الله مَن الله مَن الله مَن الله الله مَن الله مِن الله مَن ا

(اَلْأَنْبِيَاءُ، ثُمَّ الْأَمْتَلُ فَالْأَمْتَلُ، يُبْتَلَىٰ الرَّجُلُ عَلَى حَسُبِ دِينِهِ، فَإِنْ كَانَ فِي فَإِنْ كَانَ فِي الْبَلَاءِ، وَإِنْ كَانَ فِي فَإِنْ كَانَ فِي دِيْنِهِ مِلْابَةٌ شُدِّدَ عَلَيْهِ فِي الْبَلَاءِ، وَإِنْ كَانَ فِي دِيْنِهِ، فَمَا يَبُرَ حُ الْبَلَاءُ بِالْعَبُدِ حَتَّى يَرُوكُ الْبَلَاءُ بِالْعَبُدِ حَتَّى يَتُوكَ لَا يَبُرَ حُ الْبَلَاءُ بِالْعَبُدِ حَتَّى يَتُوكَ لَا يَبُرَكُ الْبَلَاءُ بِالْعَبُدِ حَتَّى يَتُوكَ لَا يَبُرَكُ الْبَلَاءُ بِالْعَبُدِ حَتَّى يَتُوكَ لَا يَبُوكُ اللَّامُ مِا عَلَيْهِ خَطِيئَةً اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ الْعُلِيْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُومُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الللْمُولُولُومُ الْمُوامُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللْمُولُومُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ ال

''انبیا کی، پھر جو ان کی مثل ہو، پھر جو ان کی مثل ہو۔ انسان کی آزمائش اس کی دینداری کے مطابق ہوتی ہے، اگر تو اس کی دینداری سخت ہوتی ہے اور اگر اس کی دینداری سخت ہوتی ہے اور اگر اس کی دینداری میں نرمی ہوتو اس کی آزمائش اس کی دینداری کے حساب ہی سے ہوتی ہے، چنانچہ بندہ ہمیشہ آزمائش میں مبتلا رہتا ہے حتی کہ وہ ایسا زمین پر چلنے والا بن جاتا ہے کہ اس پر کوئی گناہ ہی باقی نہیں رہتا۔''

<sup>1</sup> سنن الترمذي، رقم الحديث [2396]

ع سنن الترمذي، رقم الحديث [2396]

اور وہ حدیث بھی صبر کی مذکورہ قتم کی دلیل ہے جسے ابوہریرہ رُٹائیُّ نے روایت کیا ہے، کہتے ہیں کہرسول الله مَالَیْاً نِے فرمایا:

« مَا يَزَالُ الْبَلَاءُ بِالْمُؤُمِنِ وَالْمُؤُمِنَةِ فِي نَفُسِهِ وَوَلَدِهِ وَمَا لِهِ حَتَّى يَلُقَىٰ اللَّهَ وَمَا عَلَيُهِ خَطِيئَةٌ ﴾

''مومن مرد اورعورت ہمیشہ اپنی ذات، اولاد اور مال کے متعلق آزمائش میں مبتلا رہتے ہیں حتی کہ وہ اللہ کو اس حال میں ملے گا کہ اس کے نامہُ اعمال میں کوئی گناہ نہ ہوگا۔''

بنا بریں بیاری میں مبتلا کسی بھی انسان پرحرام ہے کہ وہ اقدام خودکشی کرے، کیونکہ اس کی زندگی اس کی ملکیت نہیں ہے، بلکہ وہ تو صرف اس اللہ کی ملکیت میں ہے جس نے تقدیریں اور زندگیاں مقدر کی ہیں۔ اور اس لیے بھی خودکشی حرام ہے کہ بندے کی موت کے ساتھ اس کے اعمال کا سلسلہ منقطع ہوجاتا ہے اور مومن جو زندگی گزار رہا ہوتا ہے اس کے لیے اس سے بہتری کی امید کی جاتی ہے، اگر وہ مزید زندہ رہے تو ہوسکتا ہے کہ وہ اپنے گزشتہ گناہوں سے اللہ سبحانہ وتعالی کے ہاں تو بہ کر لے اور نماز، روزہ، زکوۃ، جے، ذکر الہی، اللہ سبحانہ وتعالی کے ہاں تو بہ کر لے اور نماز، روزہ، زکوۃ، جے، ذکر الہی، اللہ سبحانہ وتعالی سے دعا اور تلاوت قرآن جیسے نیک اعمال کا توشہ اور سفر آخرت کا زوراہ تیار کر لے اور اسطرح وہ اللہ کے ہاں اعلیٰ درجے حاصل کر لے، اس کے ساتھ ساتھ وہ یہ بات بھی یادر کھے کہ بیاری کے دوران میں جو اعمال وہ بجا لاتا ساتھ ساتھ وہ یہ بات بھی یادر کھے کہ بیاری کے دوران میں مسلسل کھا جاتا ہے، جیسا کہ شجے احادیث سے یہ بات ثابت ہے۔

❶ سنن الترمذي، رقم الحديث [2399]

رہے وہ لوگ جو مریض کی خودکشی کی خواہش کو بورا کرتے ہیں اور اس معاملے میں اس کے ساتھ تعاون کرتے ہیں،خواہ وہ ڈاکٹر ہوں یا اورلوگ تو وہ سب اس میں گناہ گار ہوں گے۔ اس معاملے میں ان کی سوچ ناقص ہے اور ان کا ایسا کرنا ان کی جہالت پر دلالت کرتا ہے، کیونکہ وہ انسان کی زندگی اور اس کی بقا کو اس کی قوتِ حیوانیت، اقتذار، غلبے اور قبضے والا ہونے کے زاویے سے ر کھتے ہیں۔ وہ انسانی زندگی کو اس نظر سے نہیں دیکھتے کہ وہ اینے رب کے ساتھ وابستہ ہواور آخرت کے لیے اعمال صالحہ کا توشہ اور زادِراہ تیار کرنے والا ہو، اس بھاری کی وجہ سے اس کا دل نرم ہوجاتا ہے اور الله سجانہ وتعالیٰ کے سامنے عاجزی و انکساری کرتا ہے اور گڑ گڑ اتے ہوئے اس کا متبع و فرمانبردار بن جاتا ہے، تو اس طرح وہ اس شخص سے زیادہ الله کامحبوب اور اس کا مقرب بن حاتا ہے، جو تکبر وسرکشی کرتا ہے اور اپنی قوت حیوانیہ کو ناحق ایسے کامول میں صَرف كرتا ہے جن سے اللہ تعالی ناراض ہوتا ہے، اسی طرح اللہ سجانہ وتعالی اس کوشفا دینے کی بھی قدرت رکھتا ہے۔ آج اگر ایک بیاری سے شفا ملنا انسان کی نگاہ میں محال اور ناممکن ہے تو قدرت اللی سے متنقبل میں اس کے علاج میں آسانی پیدا ہوسکتی ہے کیونکہ اللہ کوتو زمین وآسان کی کوئی چیز کسی کام کے کرنے سے عاجز نہیں کرسکتی۔ (اللجنة الدائمة: 19165)

#### 14- عورت کی دورانِ ولا دت وفات

جب عورت اس حال میں فوت ہوجاتی ہے کہ اس کے پیٹ میں بچہ ہوتا ہے یا وہ دورانِ ولادت وفات یا جاتی ہے یا ولادت کے بعد نفاس کی مدت میں



جان کی بازی ہار جاتی ہے تو وہ اللہ کے حکم سے شہید شار ہوگی، کیونکہ راشد بن حبیش بطلقہ سے مروی ہے کہ بلاشبہہ رسول الله مَثَاثِیْنَ عبادہ بن صامت رافینی کے پیش بطلقہ سے مروی کے دوران میں گئے تو آپ مُثَاثِیْنَ نے فرمایا:

« أَتَعُلَمُونَ مَن الشَّهِيدُ مِن أُمَّتِيُ؟ فَأَرَمَّ الْقَوْمُ فَقَالَ عُبَادَةً: سَانِدُونِي وَأَسُنَدُوهُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ الصَّابِرُ الْمُحْتَسِبُ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ إِنَّ شُهَدَاءَ أُمَّتِي إِذاً لَقَلِيُلٌ، ٱلْقَتُلُ فِي سَبِيُلِ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ شَهَادَةٌ وَالطَّاعُونُ شَهَادَةٌ وَالْغَرُقُ شَهَادَةٌ وَالْبَطُنُ شَهَادَةٌ وَالنُّفُسَاءُ يَجُرُّهَا وَلَدُهَا بِسَرَرِهِ إِلَى الْجَنَّةِ ﴾ "كياتم جانتے ہو كه ميرى امت كاشهيدكون ہے؟ لوگ خاموش رہے تو عبادہ ٹائٹۂ نے کہا: مجھے سہارا دو تو وہاں موجود لوگوں نے أخيس سہارا ديا، تب انھوں نے كہا: يا رسول الله مَاليَّامُ! صبر كرنے والا اوراجر وثواب کی نیت رکھنے والا (شہید ہے) تو رسول الله مظافیاً نے فرمایا: (اگر صرف یہی شخص شہید شار ہو) تب تو میری امت کے شہداء بہت کم ہول کے (سنو!) الله عزوجل کی راہ میں قل ہونا شہادت ہے، طاعون (کی بیاری سے مرنا) شہادت ہے، غرق ہو کر مرنا شہادت ہے، پیٹ کی بیاری سے مرنا شہادت ہے اور نفاس کے دوران میں مرنے والی عورت (شہید ہے اس) کو اس کا بچہ این ناف کے جھے سے تھینج کر جنت میں لے جائے گا۔''

نیز عبادہ بن صامت والنو سے مروی ہے کہ رسول الله مَاليُّوم نے فرمايا:

## 15- کیا ہر پیٹ کی بیاری سے مرنے والاشہید شار ہوگا؟

پیٹ کی بیاری سے مرادشدید دست اور پیس ہیں جو بہضمی کی وجہ سے لاحق ہوتے ہیں یا ان کی وجہ مزاج کا بگاڑ ہوتا ہے جو بگاڑ اس بے کارمواد کے سبب پیدا ہوتا ہے جو بے کارمواد لیس دار خلطوں کی شکل میں معدے میں جمع ہوجاتا ہے اور غذا کو وہاں تھہرنے سے روکتا ہے۔ معدے کی اندورنی جانب تو لیے کے ریثوں کی طرح کے ریشے ہوتے ہیں تو جب ان ریثوں کے ساتھ لیس دار خلطیں چے جا کیں تو وہ معدے کو بگاڑ دیتی ہیں، جس کی وجہ سے معدے میں پہنچنے والی غذا بھی بگڑ جاتی ہے۔ یہ بحث حافظ ابن جمر را شاشند نے فتح

**1** مسند أحمد [215/5] **2** 

الباری میں "باب دواء المبطون" کے شمن میں کی ہے۔ بخاری ومسلم میں ابو ہریرہ ڈاٹٹۂ سے مروی ہے، وہ نبی اکرم سَالٹیا ہے بیان کرتے ہیں کہ آپ سَالٹیا ہے فرمایا:

« ٱلْمَبُطُونُ شَهِيُدٌ وَالْمَطُعُونُ شَهِيُدٌ »

'' پیٹ کی بیاری سے مرنے والا شہید ہے اور طاعون کی بیاری سے مرنے والا شہید ہے۔''

مطلب یہ ہے کہ اس کو شہید جیسا اجر ملے گا، لیکن اس کے ساتھ دنیا میں شہید جیسا سلوک نہیں کیا جائے گا، بلکہ اسے خسل دیا جائے گا، کا وار خروہ میں شہید اس کی نماز جنازہ اداکی جائے گا، برخلاف اس شہید کے جومعر کہ اور غزوہ میں شہید ہوتا ہے، اس کو غسل بھی نہیں دیا جاتا اور نہ ہوتا ہے، اس کو غسل بھی نہیں دیا جاتا اور نہ اس کی نماز جنازہ ہی اداکی جاتی ہے، جسیا کہ اہل علم کے ہاں یہ بات مشہور و معروف ہے۔ واللہ اعلم (ابن حبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیه: 52/2)

16- کیا حیاتِ دنیا میں پہنچنے والے مصائب پرانسان کو الجہ میں جاتا ہے؟

وہ مصائب جن کا انسان دنیا میں شکار ہوتا ہے، اللہ تعالیٰ ان کی وجہ سے اس انسان کے گناہ معاف کر دیتا ہے۔ اگر انسان گناہوں، خطاؤں اور غلطیوں سے خالی اور محفوظ نہیں ہے تو مصائب اس کے گناہوں کا کفارہ بن جاتے ہیں۔ پھر اگر انسان ان مصائب پر اللہ تعالیٰ سے اجر و ثواب کی بھی امیدر کھے تو اس کو

❶ صحيح البخاري، رقم الحديث [5722]

اس صبر پر ادر اس صبر پر اجر و ثواب کی تو قع پر ثواب بھی دیا جاتا ہے، اور اللہ تعالیٰ اس کے درجات بھی بلند کر دیتا ہے۔ (ابن عثیمین: نورعلی الدرب: 1)

## 17-مصائب گناہوں کا کفارہ ہیں

انسان کو جو بھی مرض بختی ، رنج وغم اور حزن و ملال پہنچتا ہے ، حتی کہ اسے کا نتا بھی چھے جاتا ہے تو یہ چیزیں اس کے گنا ہوں کا کفارہ بن جاتی ہیں ، پھر اگر وہ ان پر صبر کر ہے اور اس صبر پر ثواب کی توقع بھی رکھے تو گنا ہوں کے کفار سے کے ساتھ ساتھ اس کو صبر کرنے کا ثواب بھی دیا جائے گا، جس صبر کا مظاہرہ اس نے اس مصیبت کے مقابلے میں کیا ہے۔ اس میں کوئی فرق نہیں ہے کہ اس نے موت کے وقت کی مصیبت پر صبر کیا یا موت سے پہلے کسی مصیبت پر صبر کا مظاہرہ کیا، بہر حال مصائب مومن کے گنا ہوں کا کفارہ بن جاتے ہیں۔

اس کی دلیل الله تعالیٰ کا بیفرمان ہے:

﴿ وَمَاۤ أَصَابَكُم مِن مُّصِيبَةٍ فَبِهَا كَسَبَتُ آيْدِيكُم وَيَعْفُوا عَن كَثِير ﴾ [الشورى: 30]

''اور جو بھی شمصیں کوئی مصیبت پہنچی تو وہ اس کی وجہ سے ہے جوتمھارے ہاتھوں نے کمایا اور وہ بہت سی چیز وں سے در گزر کر جاتا ہے۔''

جب بیہ مصیبت ہمارے اعمال کی بدولت ہم پر آتی ہے تو اس سے بیہ بات ہم فابت ہوتی ہے کہ وہ ہمارے اعمال اور ہماری کرتو توں کا کفارہ بھی بن جاتی ہے۔ ایسے ہی نبی اکرم مُنافِیْم نے اس مضمون کو یوں بیان کیا ہے:

«مَا يُصِيبُ المُسُلِمَ هَمٌّ وَلَا غَمٌّ وَلَا نَصَبَ وَلَا وَصَبٌ \_وَهُوَ

الُمَرَضُ \_ وَلَا أَذَى حَتَٰى الشَّوُكَةُ إِلَّا حَفَّرَ اللَّهُ بِهَا مِنُ حَطَايَاهُ ﴾

"جب بھی کسی مسلمان کوکوئی ملال، رنج وغم، تھکان اور درد لاحق ہوتی ہے بعنی بیاری لاحق ہوتی ہے اور کوئی تکلیف پہنچی ہے حتی کہ کائٹا بھی چھتا ہے، تو اللہ تعالی اس کے عوض اس کے گناہ معاف کر دیتا ہے۔' چھتا ہے، تو اللہ تعالی اس کے عوض اس کے گناہ معاف کر دیتا ہے۔' (ابن تشیمین: نور علی الدرب: 2)

• صحيح البخاري، رقم الحديث [5641]

# بیاروں کی زیارت اور بیار پرسی کے احکام

## **18-مریض** کی زیارت اور بیار پرسی کا مسنون طریقه

نبی اکرم مُثَاثِیْنِ بیاروں کی بیار پرس کی رغبت دلایا کرتے تھے، چنانچہ آپ مُثَاثِیْنِ نے فرمایا:

(إِذَا عَادَ الرَّجُلُ أَخَاهُ الْمُسُلِمَ مَشَىٰ فِي خُرُفَةِ الْجَنَّةِ حَتَّى يَجُلِسَ فَإِذَا جَلَسَ غَمَرَتُهُ الرَّحُمَةُ فَإِنُ كَانَ غُدُوةٌ صَلَّى عَلَيُهِ سَبُعُونَ أَلُفَ مَلَكٍ حَتَّى يُمُسِيَ وَإِنْ كَانَ مَسَاءٌ صَلَّى عَلَيُهِ سَبُعُونَ أَلُفَ مَلَكٍ حَتَّى يُصُبِعَ ﴾
سَبُعُونَ أَلُفَ مَلَكٍ حَتَّى يُصُبِعَ ﴾

"جب کوئی شخص اپنے مسلمان بھائی کی عیادت اور بیار بری کے لیے جاتا ہے تو وہ بیٹھ خت کے میووں میں چاتا ہے، اور جب وہ بیٹھ جاتا ہے تو اسے رحمت و ھانپ لیتی ہے، اگر ضح کا وقت ہوتو شام تک ستر ہزار فرشتے اس کے لیے دعا کرتے رہتے ہیں اور اگر شام کا وقت ہوتو ستر ہزار فرشتے صبح تک اس کے لیے دعا کرتے رہتے ہیں۔"

اس کیے آپ سُلُیْمُ صحابہ کرام شُلُیُمُ میں سے جو بیار ہوجاتا، اس کی بیار پرس کے لیے جاتے تھے، حتی کہ آپ سُلُیمُ ایک یہودی لڑکے کی بیار پرس کے

سنن الترمذي، رقم الحديث [967]

لیے تشریف لے گئے جو آپ مُن گُین کی خدمت کیا کرتا تھا، آپ مُن گئی نے اسے اسلام کی دعوت دی تو اس نے اسلام قبول کر لیا۔ نیز آپ مُن گئی این چیا ابو طالب کی بیار پری کے لیے تشریف لے گئے اور اسے "لَا إِلٰهَ إِلَّا اللّٰهُ" کی شہادت کی طرف دعوت دی، مگر اس نے اس دعوت کو قبول نہ کیا۔ آپ مُن گئی محسب ضرورت بیار پری کرنا پیند کرتے تھے، چنانچہ بعض اوقات آپ مُن گئی کم کسی مریض کی یومیہ بیار پری کرتے اور بعض اوقات ہفتہ وارعیادت فرماتے۔ بیار پری کرتے اور بعض اوقات ہفتہ وارعیادت فرماتے۔ بیار پری کرتے ہوئے آپ مُن گئی بیار کے سر کے پاس بیٹھتے اور اس کا حال دریافت فرماتے اور اس کا حال کی خواہش اور طلب ہے تو بتاؤ، پھر آپ مُن گئی اس کی خواہش کے مطابق اس کو وہ چیز پیش کرتے، اگر وہ اس کے پیر آپ مُن گئی اس کی خواہش کے مطابق اس کو وہ چیز پیش کرتے، اگر وہ اس کے لیے ضرر رساں نہ ہوتی۔ آپ مُن گئی مریض پر اپنا ہاتھ پھیرتے اور فرماتے:

«أَذُهِبِ الْبَأْسَ رَبَّ النَّاسِ اِشُفِ أَنْتَ الشَّافِيُ لَا شِفَاءَ إِلَّا شِفَاءَ إِلَّا شِفَاءً إِلَّا شِفَاءً لِلَّا شِفَاءً لِللَّا فَعَادِرُ سَقَمًا ﴾ شِفَاءً لللَّا فَعَادِرُ سَقَمًا ﴾

''اے اللہ لوگوں کے رب! اس بیاری کو دور فرما، تو ہی شفا دینے والا ہے، لہذا شفا عطا فرما، شفا تو صرف تیری ہی طرف سے ہے، ایس شفا عطا فرما جو کسی قسم کی بیاری نہ چھوڑے۔''

مجھی آپ مُلَاثِمُ بِمار کی شفایابی کے لیے دعا فرماتے، جیسے آپ مُلَاثِمُ کے

ىيەالفاظ ہيں:

«اَللَّهُمَّ اشُفِ سَعُدًا»

''اے اللہ! سعد کو شفا عطا فرما۔''

- صحيح البخاري، رقم الحديث [5675] صحيح مسلم [2191/46]
  - صحيح البخاري، رقم الحديث [5659] صحيح مسلم [1628/8]

77

رق الفاظ كساته وعاكرت: ﴿ لَا بَأْسَ طَهُورٌ إِنْ شَاءَ الله ﴾

'' کوئی حرج نہیں، اللہ نے چاہا تو یہ بیاری پاک کرنے والی ہے۔'' سمہ

اور مجھی بوں فرماتے:

«كَفَّارةٌ وَطَهُورٌ»

''یہ بیاری (گناہوں کا) کفارہ اور (گناہوں سے) پاک کرنے والی ہے۔''

آپ سُلُیْنِم نے بیار پری کے لیے کسی دن کو خاص نہیں کیا ہے بلکہ اپنی امت کے لیے دن اور رات کی کسی بھی گھڑی میں جب ضرورت محسوس ہواس کو مشروع قرار دیا ہے۔ آپ سُلُیْنِم ہراس بیاری کی عیادت کے لیے تشریف لے جاتے، جس نے بیار کو (کام کاج سے عاجز کرکے) بٹھا دیا ہو، جیسے آشوب چہم وغیرہ ہے۔ بعض اوقات آپ مُنَائِم اللہ کی بیثانی پر ہاتھ رکھتے، پھراس کے وغیرہ ہے۔ بعض اور چبرے پر ہاتھ کھیرتے ہوئے کہتے:

« اَللَّهُمَّ اشُفِهِ» "أ الله! اس كوشفا عطا فرما-"

آپ سَلَیْمُ کا یول بیار پری کرنا بی ثابت کرتا ہے کہ اس بیار کی بیار پری کرنا بید ثابت کرتا ہے کہ اس بیار کی بیار پری کرنا بید ثابت کرنا کتنا تاکیدی حکم ہے، جس کو اس کی بیاری نے عاجز و درماندہ بنا دیا ہو، لہذا آپ سَلَیْمُ اینے بھائیول اور اینے بیاروں کی تیار داری کرنا پند فرماتے تھے۔ آپ سَلَیْمُ این نے بیار پری کومسلمانوں کے ایک دوسرے کے حقوق میں شامل کر دیا اور فرمایا:

( لِلْمُسُلِم عَلَى الْمُسُلِم سِتٌ بالْمَعُرُونِ فِ وَعَدَّ مِنْهَا: وَ يَعُودُهُ

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [3616]

إِذَا مَرِضَ وَيَتَّبِعُ جَنَازُتَهُ إِذَا مَاتَ ﴾

''ایک مسلمان کے دوسرے مسلمان کے ذمے معروف طریقے سے چھ
حق ہیں، آپ مُلَّقَیْمُ نے ان میں ایک حق بیشار کیا: اور وہ (مسلمان)

اس (اپنے مسلمان بھائی) کی بیاری کے وقت بیار پرسی کرتا ہے اور
اس کے فوت ہوجانے پراس کے جنازے میں شرکت کرتا ہے۔'

اس سے ایک مسلمان کی دوسرے مسلمان کے لیے محبت گہری ہوتی ہے۔
واللہ اعلم (ابن جبرین: الفتاویٰ الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 16/1)

#### 19- بیار پرسی کے آ داب

یمار کی بیمار پری کرنا سنت مؤکدہ ہے جبکہ بعض علما اس کے وجوب کے بھی قائل ہیں۔ امام بخاری رشائش نے اپنی ''ضیح'' میں ایک عنوان قائم کیا ہے: "باب وجوب عیادہ المریض" (مریض کی تیمار داری کے وجوب کا بیان) لیکن جمہور اہل علم اس طرف گئے ہیں کہ بیمار پری کرنا مندوب یا فرض کفایہ ہے۔ بیمار پری کی فضیلت کے متعلق نبی اکرم شائیلیم کا بیفر مان ثابت ہے: ﴿ إِنَّ الْمُسُلِم إِذَا عَادَ أَخَاهُ الْمُسُلِم لَمُ يَزَلُ فِي مَحُرَفَةِ الْجَنَّةِ مَتُّى يَرُجِعَ ﴾ ﴿ إِنَّ الْمُسُلِم إِذَا عَادَ أَخَاهُ الْمُسُلِم لَمُ يَزَلُ فِي مَحُرَفَةِ الْجَنَّةِ مَتَّى يَرُجِعَ ﴾

"بلاشبہہ جب ایک مسلمان اپنے مسلمان بھائی کی بیار پرسی کے لیے جاتا ہے تو وہ واپس لوٹنے تک جنت کے باغ میں ہوتا ہے۔"

بیار پرسی کے فعلی آ داب میں سے ایک میہ ہے کہ تین راتوں کے بعد اس

- 🛭 سنن الترمذي، رقم الحديث [2736]
  - 🛭 صحيح مسلم [2568/39]

کی بیار پری کی جائے تا کہ یہ (بار بار کا اس کے پاس جانا) اس کو گرال نہ گزرے، خصوصاً جب وہ جانتا ہو کہ اس کی کثرت سے عیادت اس کے لیے تکلیف کا باعث بنتی ہے، لیکن جب اسے بیمعلوم ہو کہ مریض اس کی بار بار کی عیادت سے خوش ہوتا ہے اور اس کے تاخیر کرنے سے وہ اپنے مسلمان بھائی کے متعلق برگمانی کرتا ہے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ ہر روز یا دو دن بعد اس کی بیار بری کرے۔

تیار داری کے فعلی آ داب میں سے ایک ریجی ہے کہ وہ مریض کے پاس زیادہ دیریک بیٹھ کر اس پر بوجھ نہ ہے ،خصوصاً جب اسے معلوم ہو کہ اس کا دیر تک بیٹھنا مریض کو حرج میں مبتلا کرتا ہے، کیونکہ بعض بیار بیار برسی کرنے والوں کی کثرت اور ان کے اپنے پاس زیادہ دیر تک بیٹھنے سے اکتا جاتے ہیں اور انھیں زائرین کے سامنے دلبری اور ہمت کرکے بیٹھنے کی تکلیف اٹھانا پڑتی ہے۔ اور قولی آ داب میں سے ایک بیہ ہے کہ اگر مناسب سمجھے تو بیار بری كرنے والا اين تاخير سے بيار يرسى كرنے كے ليے آنے ير معذرت كرے، بیار کے حق میں شفا و عافیت کی دعا کرے، اس کوصبر کرنے اور ثواب کی توقع رکھنے پر بہت بڑے اجر وثواب کی بشارت دے، اسے وصیت کرنے کی تلقین کرے، وصیت موت کو قریب نہیں کرتی۔ وہ مریض کونشیحت کرے کہ اس بیاری یر صبر کرنا اور الله تعالی کی تقدیر بر راضی رہنا فرض ہے۔ بیر سب کچھ کہہ کر وہ اینے مسلمان بھائی کا بیار برسی کاحق ادا کر دے گا، جس حق کو نبی اکرم مَثَاثِیمًا نے اینے اس فرمان میں بیان کیا ہے:

« حَقُّ الْمُسُلِمِ عَلَى الْمُسُلِمِ خَمُسٌ: رَدُّ السَّلَامِ وَعِيَادَةُ

الُمَرِيُضِ...»

''ایک مسلمان کے دوسرے مسلمان پر پانچ حق ہیں: سلام کا جواب دینا اور بیار کی بیار پرسی کرنا...' واللّٰداعلم

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 12/2)

20- مریض کے حق میں دعا

سوال ہم بیاروں کی بیار پرسی کرنے والوں سے سنتے ہیں کہ وہ بیہ

كلمات پڑھتے ہيں:

"طَهُورٌ لَا بَأْسَ عَلَيْكَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ"

'' کوئی حرج نہیں یہ بیاری (گناہوں سے) پاک کرنے والی ہے۔''

اس کا کیا مطلب ہے؟ نیز بیار پرسی کرنے والے کے لیے مریض کے ۔ اس کا کیا مطلب ہے؟ نیز بیار پرسی کرنے والے کے لیے مریض کے

حق میں کون سی دعا کرنامستحب ہے؟

جواب امام بخاری بڑالتے نے اپنی ''صحیح'' میں بیاروں کی عیادت کے متعلق روایت بیان کی ہے، ابن عباس بڑائیا سے مروی ہے کہ نبی اکرم مُلَّالِیَّا ایک اعرابی کی بیار پرسی کے لیے تشریف لے گئے۔ راوی حدیث کا بیان ہے کہ نبی اکرم مُلَّالِیًّا جب کسی بیار کی بیار پرسی کے لیے تشریف لے جاتے تو اسے کہتے:

« لَا بَأْسَ طَهُورٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ »

'' کوئی حرج نہیں، اللہ نے چاہا تو یہ بیاری پاک کرنے والی ہے۔'' حافظ ابن حجر الطلق نے اس حدیث کی شرح میں لکھا ہے: ''لَا بَأْسَ'' كا

مطلب ہے کہ بلاشبہہ بیاری گناہوں کو دور کردیتی ہے، لہذا اگر عافیت وتندرسی

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [3616]

حاصل ہوجائے تو دو فائدے حاصل ہوجاتے ہیں وگرنہ اسے گناہوں کی معافی کا ایک فائدہ تو ضرور حاصل ہوتا ہے۔

آپ مُنَا اللَّهُمُ كَا قُول: "طهور" محذوف مبتدا كى خبر ہے۔ اصل عبارت يه ہے: «هُوَ طَهُورٌ لَكَ مِنُ ذُنُوبِكَ » لِعن يه يمارى تمهارے گنا هول سے شمصیں پاک کرنے والی ہے۔ يہاں سے ایک فائدہ يه بھی حاصل ہوا كه لفظ "طَهُورٌ" صرف" طاہر" كے معنی ہى میں استعال نہیں ہوتا ہے۔

آپ من الله کا بی قول ''طهور '' دعا ہے، خبر نہیں ہے۔ یہاں سے یہ بات بھی معلوم ہوئی کہ عالم آ دی کے جاہل کی بیار پری کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، معلوم ہوئی کہ عالم آ دی کے جاہل کی بیار پری کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، تاکہ وہ اسے تعلیم دے، اسے مفید باتوں کی نصیحت کرے، اسے صبر کی تلقین کرے، کیونکہ کہیں ایبا نہ ہو کہ وہ اللہ کی تقدیر پر ناراضی کا اظہار کر کے اسے کرے، کیونکہ کہیں ایبا نہ ہو کہ وہ اللہ کی تقدیر پر ناراضی کا اظہار کر کے اسے ایپ اوپر ناراض کر بیٹھے۔ نیز وہ اسے رنج و تکلیف پرتسلی دے بلکہ اس بیاری کی وجہ سے اس کی دل جوئی اور دل کی اصلاح اور اس کے گھر والوں کے دل کی اصلاح پراس کو آ مادہ کرے۔ واللہ اعلم

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 36/2)

21- بعض بیار پرسی کرنے والوں کا بیار کے پاس کثرت سے حوقلہ بڑھنا

آپ مَنْ اللَّهُ سے ثابت ہے کہ آپ مَنْ اللَّهُ فَ ابوموی اشعری اللَّهُ سے کہا: ﴿ أَلَا أَذَلُكَ عَلَى كَنُزٍ مِنُ كُنُوزِ الْجَنَّةِ؟ ﴾



'' كيا ميں شمصيں جنت كے خزانوں ميں سے ايك خزانه نه بتاؤں؟'' ميں نے كہا: كيوں نہيں (ضرور بتا يئے!) آپ سُلَّيْمُ نے فرمايا: كہو: ﴿ لَا حَوُلَ وَ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ ﴾

"الله كے بغير نه (كسى چيز سے) بچنے كى طاقت اور نه ( كچھ كرنے كى) قوت ہے۔"

قیس بن سعد ر النَّهُ سے مروی ہے کہ نبی اکرم مَالَیْهُ مِن أَصی کہا: ﴿ أَلَا أَدُلُّكَ عَلَى بَابِ مِنُ أَبُوابِ الْجَنَّةِ ؟ ﴾

''کیا میں جنت کے دروازوں میں سے ایک دروازے کی طرف تمھاری راہنمائی نہ کروں؟''

میں نے کہا: کیوں نہیں (ضرور سیجیے!) آپ مالیا اُم نے فرمایا:

«لَا حَوُلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ»

''الله کے بغیر نہ (کسی چیز سے) بچنے کی طاقت اور نہ ( کچھ کرنے کی) قوت ہے۔''

ابو ہریرہ والنی سے مروی ہے کہ رسول الله مَا الله عَلَيْدَ مَ فَاللَّهُ مَا يا:

﴿أَكْثِرُوا مِنُ قَوُلِ لَا حَوُلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ فَإِنَّهَا مِنُ كَنْزِ الْجَنَّةِ ﴾ ''اكثر "لَا حَوُلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ" بِإِها كروكيونكه وه جنت ك

خزانے سے۔"

امام مکول الملك ني كها ہے:

- ◘ صحيح البخاري، رقم الحديث [4251] صحيح مسلم [2704/440]
  - **2** سنن الترمذي، رقم الحديث [2587]



"فمن قال: لَا حَوُلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ وَلَا مَنْجَأً مِنَ اللَّهِ إِلَّا فِلْكَهِ كَشَفَ اللَّهُ عَنُهُ سَبُعِينَ بَابًا مِنَ الضَّرِ أَدُنَاهَا الْفَقُرُ" وَجَسَ مَخْصَ فِي "لَا حَوُلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ وَلَا مَنُجَأً مِنَ اللَّهِ وَلا مَنُجَأً مِنَ اللَّهِ وَلا مَنُجَأً مِنَ اللَّهِ وَلاَ إِلَيْهِ " بِرُها تو الله اس سے نقصان کے سر دروازے دور کر دیتا ہے، ان میں سے ایک سب سے ادنی فقر و فاقہ ہے۔ " اورضیح مسلم میں عمر والتی سب سے ادنی فقر و فاقہ ہے۔ " اورضیح مسلم میں عمر والتی سب سے ادنی فقر و فاقہ ہے۔ " اورضیح مسلم میں عمر والتی سب سے ادنی فقر و فاقہ ہے۔ " وَإِذَا قَالَ: حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، قَالَ: لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللّٰهِ وَإِذَا قَالَ: حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ، قَالَ: لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللّٰهِ وَإِذَا قَالَ: حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ، قَالَ: لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللّٰهِ وَالْهَ قُوْلَةَ وَلَا مُونَى " حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ" (آ وَ نماز کی طرف) " اور جب (مؤذن) "حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ" (آ وَ نماز کی طرف) کے تو یہ (سننے والا) جواب میں کے: "لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللّٰهِ"

اور جب (سودن) حي على الصادة مراو مار في طرف الله " كَهُ تُو يَّهُ إِلَّا بِالله " كَهُ تُو يَهُ وَلَا قُوَّةً إِلَّا بِالله " اور جب (مؤذن) "حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ" (آ وَ نَمَازَ كَي طرف) كه تو يه (سننے والا) جواب ميں كهے: "لَا حَوُلَ وَلَا قُوَّةً إِلَّا بِالله "جو شخص دل سے يه كه گا وہ جنت ميں داخل ہوگا۔"

اس جملے ''لَا حَوُلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ '' كا مطلب ہے كہ انسان كا اپنى عاجزى اور كمزورى كا اعتراف كرنا، إلا بيكہ اس كا رب اسے قوت عطا كر دے، تو گويا بندہ كہنا ہے: اے ميرے رب! تيرے بغير ميرے پاس كى بھى قتم كى طاقت نہيں ہے اور نہ ايك حالت سے دوسرى حالت كى طرف بليك جانے كى

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [285/12]



سنن الترمذي، رقم الحديث [3601]

طافت ہے اور نہ اعمال ہی پر استقامت اختیار کرنے پر مجھ میں ہمت ہے۔ لہذا میں تیری قوت اور مدد کامختاج ہوں۔ ان کلمات میں بندے کی طرف سے اپنی طافت و طاقت وقوت سے براءت کا اظہار ہے اور اس بات کا اعتراف ہے کہ طافت و قوت کا مالک صرف اللہ تعالی ہی ہے، اور وہی بندوں کی امداد کرتا ہے اور انھیں اس چیز کی توفیق بخشا ہے جو اس کے دین و دنیا کے معاملات میں معاون ثابت ہوتی ہے۔ واللہ اعلم (ابن حبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیه: 6/1)

# 22- بیاروں کو پھولوں کا تحفہ پیش کرنے کا تھم

بیاروں کو ان گلدستوں کے پیش کرنے کا کوئی فائدہ نہیں ہے، اس سے
بیار کو شفا ملتی ہے، نہ اس کی تکلیف کم ہوتی ہے، نہ ان گلدستوں سے صحت
حاصل ہوتی ہے اور نہ بی گلدستے بیار یوں کا دفاع کرتے ہیں، کیونکہ بیاتو صرف
مصنوعی تصویریں ہیں کہ ایک بودہ (گلدستہ) بنایا گیا ہے جس پر پھول لگے
ہوئے ہیں، اس کو انسانی ہاتھوں یا مشینوں نے بنایا ہے اور ان کو مہنگے داموں
فروخت کرنے میں بنانے والے تو بہت سرمایا کماتے ہیں اور خریدنے والوں
کے ہاتھ میں سوائے خسارے کے پھے نہیں آتا۔

مریضوں کو اس طرح کے گلدستے پیش کرنا سوائے مغرب کی اندھی تقلید کے کچھ بھی نہیں ہے۔ اور پھر المیہ یہ کہ اس پر ذرہ برابر سوچ بچار کرنے کی زحمت نہیں کی جاتی، چنانچہ یہ پھول بھاری قیمت دے کرخریدے جاتے ہیں جو مریض کے پاس ایک گھنٹہ یا دو گھنٹے باقی رہتے ہیں، یا زیادہ سے زیادہ ایک دن یا دو دن باقی رہتے ہیں، پھر ان کو بغیر کوئی خاص فائدہ اٹھائے ردی اور کوڑے کے ساتھ پھینک دیا جاتا ہے، لہذا بہتر یہ ہے کہ ان گلدستوں پرخرچ کی جانے والی رقم کومحفوظ رکھا جائے اور دنیا اور آخرت کی نفع مند چیزوں میں سے کسی چیز میں خرچ کیا جائے، چنانچہ جوشخص کسی کو یہ گلدستے خریدتے ہوئے یا فروخت کرتے ہوئے واجب ہے کہ وہ اس کو تنبیہ کرے، اس امید پر کہ ہوسکتا ہے کہ وہ تو بہ کرلے اور ان کی خرید وفروخت سے باز آجائے، جس میں واضح طور پرخسارہ اور نقصان ہے۔

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 36)

#### حفظان صحت

# 2:3- حفظانِ صحت اور اس کی اہمیت

اپی مخلوق کے متعلق اللہ تعالیٰ کی بیست جاربہ ہے کہ اس نے مسببات کو ان کے اسباب سے جوڑ رکھا ہے، چنانچہ اس نے افزائشِ نسل کو جماع کے ساتھ وابستہ کیا ہوا ہے۔ کھیتیوں اور نباتات کے اگانے کو دانے اور جج زمین میں بونے اور ان کو پانی دینے سے جوڑ رکھا ہے۔ جلانے کو آگ کے ساتھ اور غرق کرنے یا ترکرنے کو پانی کے ساتھ وابستہ کیا ہوا ہے۔ اس کے علاوہ بھی دیگر اسباب اور مسببات کو پیدا کر کے انھیں ایک دوسرے کے ساتھ وابستہ کر رکھا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَ جَعَلْنَا مِنَ الْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ ﴾ [الأنبياء: 30] ''اور ہم نے یانی سے ہرزندہ چیز بنائی۔''

اور ہم سے پان ۔ نیز فرمایا:

﴿ وَٱنْزَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرَاتِ مَآءً ثَجَّاجًا ۞ لِنُخْرِجَ بِهِ حَبَّا وَّنَبَاتًا﴾ [الساء: 15,14]

''اور ہم نے بدلیوں سے کثرت سے برسنے والا پانی اتارا۔ تا کہ ہم اس کے ساتھ غلہ اور پودے اگائیں۔''

87

نیز فرمانِ باری تعالی ہے:

﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً مُّبِارَكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنْتٍ وَّحَبَّ الْحَصِيْدِ ۞ وَالنَّخُلَ بِسِقْتٍ لَهَا طَلُعٌ نَّضِيدٌ ۞ رِّزُقًا لِلْعِبَادِ وَالْحَيْدُ ۞ وَالنَّخُلَ بِسِقْتٍ لَهَا طَلُعٌ نَّضِيدٌ ۞ وَالنَّعُ لَلْعِبَادِ وَالْحَيْدُنَا بِهِ بَلْدَةً مَّيْتًا كَنْالِكَ الْخُرُوجُ ﴾ [قَ: 9 تا 11]

"اور ہم نے آسان سے ایک بہت بابرکت پانی اتارا، پھر ہم نے اس کے ساتھ باغات اور کاٹی جانے والی (کھیتی) کے دانے اگائے۔ اور کھجوروں کے درخت لمج لمبے، جن کے تہ بہتہ خوشے ہیں۔ بندوں کو روزی دینے کے لیے اور ہم نے اس کے ساتھ ایک مردہ شہر کو زندہ کر دیا، اس طرح نکلنا ہے۔"

#### مزيد فرمايا:

﴿ وَ يُنَزِّلُ عَلَيْكُمْ مِّنَ السَّمَآءِ مَآءً لِيُطَهِّرَكُمْ بِهِ وَ يُنُهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَّيْطٰنِ وَ لِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوْبِكُمْ وَ يُثَبِّتَ بِهِ الْاَقْدَامَ﴾ [الأنفال: 11]

''اورتم پر آسان سے پانی اتارتا تھا، تا کہ اس کے ساتھ شمصیں پاک کر دے اور تم سے شیطان کی گندگی دور کرے اور تا کہ تمھارے دلوں پرمضبوط گرہ باندھے اور اس کے ساتھ قدموں کو جما دے۔''

یہ اور اس طرح کی دیگر آیات میں ان مادی اسباب اور معنوی و مادی مسببات کا ذکر ہوا ہے جن کو اللہ تعالیٰ نے آپس میں جوڑ رکھا ہے اور پہلے کو دوسرے کا سبب قرار دیا ہے۔ یہ اسباب ومسببات دونوں ہی اللہ تعالیٰ کے پیدا کردہ ہیں اور اس کی قضا و تقدیر سے معرضِ وجود میں آتے ہیں۔ اور پچھ معنوی

اسباب ایسے ہیں جن پر اللہ تعالی نے مادی اور معنوی مسببات کو مرتب کر رکھا ہے اور ان مسببات کو اسباب کے ساتھ پیدا کیا ہے، وہ اسباب کے بغیر بھی مسببات کے پیدا کرنے پر قادر ہے، لیکن اس کی سنت اور طریقہ یہ ہے کہ وہ اسباب کے ساتھ میں اسباب کے ساتھ ہی معرض وجود میں لاتا ہے، اس میں اس کی جو حکمت کار فرما ہے اس کو وہی جانتا ہے، اس میں اس کی جو حکمت کار فرما ہے اس کو وہی جانتا ہے، اس میں اس کی جو حکمت کار فرما ہے اس کو وہی جانتا ہے، اس میں اس کی جو حکمت کار فرما ہے اس کو وہی جانتا ہے، چنانچے اللہ تعالی کا فرمان ہے:

﴿ كِتُبُّ أُحْكِمَتُ الْيِتَّهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَّدُنْ حَكِيْم خَبير ۞ اَلَّا تَعْبُدُوْا إِلَّا اللَّهَ إِنَّنِي لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ وَّ بَشِيرٌ ٦ وَّ أَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُمَتِّعُكُمْ مَّتَاعًا حَسَنًا إِلَى أَجَل مُّسَمَّى وَّ يُؤْتِ كُلَّ ذِي فَضُل فَضُلَهُ وَ اِنْ تَوَلَّوْا فَانِّيَ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم كَبير ﴾ [هود: 1 تا 3] ''ایک کتاب ہے جس کی آیات محکم کی گئیں، پھر انھیں کھول کر بیان کیا گیا ایک کمال حکمت والے کی طرف سے جو بوری خبر رکھنے والا ہے۔ بیر کہ اللہ کے سواکس کی عبادت نہ کرو، بے شک میں تمھارے لیے اس کی طرف سے ایک ڈرانے والا اور خوش خبری دینے والا ہوں۔اور بیر کہاینے رب سے بخشش مانگو، پھراس کی طرف ملی<sup>ٹ</sup> آؤ تو وہ شمصیں ایک معین مدت تک اچھا سازوسامان دے گا اور ہر زیادہ عمل والے کو اس کا زیادہ ثواب دے گا اور اگرتم پھر گئے تو یقیناً میں تم پر ایک بہت بڑے دن کے عذاب سے ڈرتا ہوں۔''

اور اینے نبی هود عَلِیْلِیّام کے متعلق فر مایا:

﴿ وَ يَقُومُ الْسَغَفِرُو الرَّبَكُمُ ثُمَّ تُوبُو اللَّهِ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمُ مِّدُرَارًا وَ يَزِدُكُمُ قُوَّةً اللَّي قُوَّتِكُمْ وَلَا تَتَوَلَّوُا مُجُرِمِينَ ﴾ مِّدُرَارًا وَ يَزِدُكُمُ قُوَّةً اللَّي قُوَّتِكُمْ وَلَا تَتَوَلَّوُا مُجُرِمِينَ ﴾ [هود: 52]

''اور اے میری قوم! اپنے رب سے بخشش مانگو، پھر اس کی طرف لیٹ آؤ، وہ تم پر بادل بھیجے گا، جو خوب برسنے والا ہوگا اور شمصیں تمھاری قوت کے ساتھ اور قوت زیادہ دے گا اور مجرم بنتے ہوئے منہ نہ موڑو۔''

اور اپنے نبی نوح علیہ ہتا ہے متعلق فر مایا:

﴿ يٰقَوْمِ اِنِّىُ لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ۞ اَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوْهُ وَاَطِيْعُوْنِ ۞ يَغْفِرُ لَكُمْ مِّنُ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرُ كُمْ اِلَى اَجَلٍ وَاَطِيْعُوْنِ ۞ يَغْفِرُ لَكُمْ مِّنُ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرُ كُمْ اللَّهِ اِذَا جَأَءَ لاَ يُؤَخَّرُ مُ ۗ لَوُ كُنْتُمُ مُّ لَوْ كُنْتُمُ تَعْلَمُوْنَ ﴾ [نوح: 2 تا 4]

"اس نے کہا اے میری قوم! بلاشبہہ میں تمصیں تھلم کھلا ڈرانے والا ہوں۔ کہ اللہ کی عبادت کرو اور اس سے ڈرو اور میرا کہنا مانو۔ وہ شخصیں تمھارے گناہ معاف کردے گا اور ایک مقرر وقت تک شخصیں مہلت دے گا۔ یقیناً اللہ کا مقرر کردہ وقت جب آ جائے تو مؤخر نہیں کیا جا تا، کاش کہتم جانتے ہوتے۔''

اور الله تعالی نے دیگر رسولوں کے حوالے سے ارشاد فرمایا:

﴿ قَالَتُ رُسُلُهُمُ أَفِي اللَّهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمَٰوٰتِ وَ الْأَرْضِ



يَدْعُوْكُمُ لِيَغْفِرَلَكُمُ مِّنُ ذُنُوْبِكُمُ وَ يُؤَخِّرَكُمُ اِلَى اَجَلٍ مُّسَمَّى﴾ [إبراهيم: 10]

''ان کے رسولوں نے کہا کیا اللہ کے بارے میں کوئی شک ہے، جو آسانوں اور زمین کو پیدا کرنے والا ہے؟ شمصیں اس لیے بلاتا ہے کہ تمصارے کچھ گناہ بخش دے اور شمصیں ایک مقرر مدت تک مہلت دے۔''

نیز اللہ سجانہ وتعالیٰ نے ذکر کیا ہے کہ منافقین کی ایک جماعت نے اپنے ان بھائیوں کے متعلق تبصرہ کیا جوغز وۂ احد میں قتل ہو گئے تھے:

﴿ لَوْ كَانُواْ عِنْدَنَا مَا مَا تُواْ وَ مَا قُتِلُواْ ﴾ [آل عسران: 156]
"اگروہ ہمارے پاس ہوتے تو نہ مرتے اور نہ تل کیے جاتے۔"
تو اللہ سجانہ وتعالی نے اپنے رسول محمد مَثَاثِیْمُ کو حکم دیا کہ آپ مَثَاثِیُمُ ان کو جواب میں کہیں:

﴿ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوْتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِيْنَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتُلُ اِلَى

مَضَاجِعِهِمُ ﴾ [آل عمران: 154]

''اگرتم اپنے گھروں میں ہوتے تب بھی جن لوگوں پرقتل ہونا لکھا جا چکا تھا اپنے لیٹنے کی جگہوں کی طرف ضرورنکل آتے۔''

تو الله تعالى نے يه واضح كر ديا كه كى جان كاقتل ہونا يقينا اس كے سبب كا مرہون منت ہے اور مقتول اپنى موت كا وقت آ جانے كے سبب مرتا ہے، نہ وہ

اس وقت سے پہلے مرتا ہے اور نہ کسی سبب کے بغیر مرتا ہے۔

اور سیح سند کے ساتھ ثابت ہے کہ نبی اکرم مَثَالِیُمُ نے فرمایا:

91

« مَنُ أَحَبَّ أَنُ يُبُسَطَ لَهُ فِي رِزُقِهٖ وَأَنُ يُنُسَأَ لَهُ فِي أَثُرِهِ فَلْيَصِلُ رَحِمَهُ

''جو شخص اپنے رزق میں برکت و وسعت اور اپنی زندگی میں زیادتی و اضافہ چاہتا ہے تو وہ اپنے رحم کے رشتوں کو ملائے (صلہ رحمی کرے)''

اس بنا پرجسموں کو تندرست رکھنے اور بیاریوں کا مقابلہ کرنے میں حفظانِ صحت کے اصولوں پر عمل پیرا ہونے کا خاطر خواہ حصہ ہے، لیکن اللہ کے حکم ہے، اس کی تقدیر کے ساتھ جو اس کے علم میں سبقت کر چکی، حفظانِ صحت کو ان کے نتائج کا سبب بنانے ہے، اس کے اسباب کو مسببات پر مرتب کرنے سے اور اپنے سابقہ علم کے مطابق اس کی تقدیر مقرر کرنے سے ۔ لہذا معلوم ہوا اللہ کے اسباب کو مسببات کا سبب بنانے کی وجہ سے اسباب کا مسببات میں اچھا خاصا دخل اور حصہ مسببات کا سبب بنانے کی وجہ سے اسباب کا مسببات میں اچھا خاصا دخل اور حصہ ہے، اور اس اعتبار سے بھی کہ اللہ سجانہ وتعالی نے اس امید کے ساتھ اسباب اختیار کرنے کا حکم دیا ہے کہ اللہ تعالی ان مسببات کو اسباب پر مرتب کر دے۔

وہ اسباب نہ تو بذاتِ خود اسباب بنتے ہیں اور نہ وہ اپنے نتائے ہی میں اپنی مستقل تا ثیر رکھتے ہیں، بلکہ ان میں اللہ تعالی اثر پیدا کرتا ہے اور اگر اللہ تعالی ان اسباب میں ودیعت کی ہوئی خاصیتیں سلب کرنے کا ارادہ کرے تو کر سکتا ہے، جیسا کہ اس نے آگ جو جلانے کا سبب ہے، اس سے جلانے کی خاصیت سلب کر لی تو اس آگ نے اس کے خلیل ابراہیم عظامیتا کہ وجلایا نہیں بلکہ وہ ان پر شنڈی اور سلامتی والی بن گئی۔

<sup>◘</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [2067] صحيح مسلم [2025/77]

اس طرح اس نے سمندر کے پانی سے بہنے اور غرق کرنے کی خاصیت چھین کی تو موئی علیا اور ان کی قوم امن اور سلامتی کے ساتھ اس میں سے گزرگئ اور جب فرعون اور اس کے ساتھی اس سمند میں سے گزر رہے تھے تو اللہ تعالی نے اس کی خاصیت واپس لوٹا کر فرعون اور اس کے ساتھیوں کوغرق کر دیا۔ لہذا مسببات اپنے اسباب کے ساتھ قضا و تقدیر کے لحاظ سے جکڑے ہوئے ہیں، حتی کہ زندگیاں بھی اپنے بڑا اور چھوٹا ہونے کے اعتبار سے حفظانِ صحت کے اصولوں پر کاربند ہونے اور ان سے اعراض کرنے کے ساتھ وابستہ ہیں، لیکن اسلام تعالیٰ کے سابقہ علم کے تقاضے کے مطابق، لہذا کسی کہنے والا کا بہ کہنا:

''حفظانِ صحت کا زندگیوں (اور موتوں) میں کوئی خل نہیں ہے۔'' مطلق طور برصحیح اور درست نہیں ہے ، کیونکہ گزشتہ وضاحت کے پیش نظر حفظانِ صحت کا اس میں دخل اور حصہ موجود ہے۔ (اللجنة الدائمة: 3829)

# 24- اسبابِ شفا اختیار کرنے سے اعراض کرنا

ان پانچ ضروری چیزوں میں سے، جن کی حفاظت کرنے پر کتاب وسنت کی قطعی نصوص دلالت کرتی ہیں اور ان کی نگرانی لازم ہونے پر امت کا اجماع ہے، ایک نفس انسانی کی حفاظت اور نگرانی ہے۔ نفس کی حفاظت دین کی حفاظت کے بعد دوسرے مرتبے اور درجے پر ہے، خواہ وہ نفس انسانی ابھی حمل کی شکل میں ہو، اس میں روح پھونکی جا چکی ہویا وہ پیدا ہو چکا ہو، خواہ وہ آ فات، امراض اور ان عیوب سے محفوظ ہو جو اس کو بدنما اور بدشکل بناتے ہیں یا وہ ان میں ہویا درکسی عارضے میں مبتلا ہو، خواہ ان امراض وعوارض سے شفایابی کی امید میں ہویا

امید منقطع ہو چکی ہو۔ حسب معمول اسبب اور تجربات کے ذریعے سے نفس انسانی کی حفاظت کرنا ضروری ہے، لہذا اگر نفس انسانی حمل کے مرحلے میں ہو اور اس میں روح بھی پھونک دی گئ ہوتو اس پر اسقاطِ حمل کے ذریعے سے ظلم کرنا جائز نہیں ہے، اسی طرح وہ لوگ جو مختلف قتم کی آ فات اور بیاریوں میں مبتلا ہیں اور وہ ناقص الخلقت ہونے کی وجہ سے بدشکل اور بدنما ہیں اور اپانج اور بیکار ہیں یا اس کے علاوہ وہ دیگر عوارض کا شکار ہیں جو عوارض لوگوں کو ان سے بیکار ہیں یا اس کے علاوہ وہ دیگر عوارض کا شکار ہیں جو عوارض لوگوں کو ان سے چھٹکارا حاصل کرنے پر مجبور کرتے ہیں تو ان تمام صورتوں میں بذات خود ان لوگوں کی راحت کی خاطر ان کی راحت کے لیے جو ایسے مریضوں کی پرورش کر رہے ہیں یا معاشرے کو ایسے لوگوں سے پاک کرنے کی خاطر ان کو ایسی ادویات دے کر تلف کرنا یا وہ اگر ابھی حمل کے مرحلے میں ہیں تو ان کا اسقاطِ حمل کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَ لَا تَقْتُلُواْ اَوْلَا دَكُمْ مِنْ اِمْلَاقِ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَ اِيّاهُمُ وَ لَا تَقْتُلُوا وَ لَا تَقْتُلُوا الْفُوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَ مَا بَطَنَ وَ لَا تَقْتُلُوا النّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللّٰهُ اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

94

« لَا يَحِلُّ دَمُ امُرِئُ مُسُلِم..... إلَّا بإِحُدى ثَلَاثٍ: اَلنَّفُسُ

بِالنَّفُسِ وَالثَّيِّبُ الزَّانِيُ وَالتَّارِكُ لِدِينِهَ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ ﴾

"تین اسباب میں سے کی ایک سبب کے سواکی مسلمان کا خون بہانا جائز نہیں ہے: جان (کو) بدلے جان کے (قصاصاً قتل کرنا) شادی شدہ زانی (کوقل کرنا) اور جماعت (اسلام) سے الگ ہو کر اپنے دین کوچھوڑنے والا (مرتد ہونے والا بھی قتل کہا جائے گا)۔"

لہذا ایسے معذور اور بیار لوگوں کے وارثوں اور معاشرے کے دوسرے لوگوں کو برداشت کر کے تواب کی توقع رکھنا چاہیے اور ان کے بار بار آنے جانے سے اکتاب محسوس کرنا چاہیے اور نہ لمباعرصہ ان کا علاج معالجہ کراتے رہنے سے کوئی تنگی محسوس کرنا چاہیے اور نہ ان کو اچھے انجاموں ہی سے مایوس ہونا چاہیے، کونکہ تمام معاملات تو اللہ کے ہاتھ میں ہیں، جیسے چاہتا ہے، وہ ان میس تصرف کرتا ہے اور نہ وہ بیاری کے سخت اور علاج کے مشکل ہونے اور ایسے مریضوں کے مرنے اور ہلاک ہونے کی توقع کے پیش نظر علاج معالجے سے رکیس۔

کئی بار ایسا ہوا کہ ایک مریض کا مرض سکین تھا اور اس پر قابو پانا مشکل دکھائی دے رہا تھا، مگر پھر بھی اللہ تعالی نے اسے شفا عطا فرما دی، اور کئی بار ایسے بھی ہوا کہ ایک بیمار کی بیماری کی تشخیص ہوگئی اور اس کے علاج کا بھی پتا چل گیا اور شفا یا بی کی مکمل امید پیدا ہوگئی، مگر اس کے معالجوں کی تدبیر کے برعس اس کی موت واقع ہوگئ، لہذا ڈاکٹروں کو ان کی طبی مہارت اور اس شعبے میں ان کے بیش موت واقع ہوگئ، لہذا ڈاکٹروں کو ان کی طبی مہارت اور اس شعبے میں ان کے بیش تجربات انھیں اس بات پر آمادہ نہ کریں کہ وہ اپنے پاس موجود اسباب کے پیش نظر اپنے گمانوں اور اپنی آو قعات کو فطعیت کا درجہ دے دیں اور اپنی تو قعات کو

<sup>€</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [6878] صحيح مسلم [1676/25]

لازمی طور پر واقع ہونے والی سمجھ بیٹھیں۔ کتنے ہی گمان ہیں جو جھوٹ ثابت ہوئے اور کتنی ہی تو قعات ہیں جو غلط ثابت ہوئیں۔ انھیں اور ہمیں یہ جان لینا چاہیے کہ اگر چہ ہمیں اسباب اختیار کرنے کا حکم دیا گیا ہے، گر شفا تو صرف اللہ اکیلے ہی کی طرف سے ملتی ہے جو مسبب الاسباب ہے۔ زندگیوں اور موتوں کا علم صرف اس اکیلے اللہ ہی کو ہے، اللہ کے علاوہ انھیں کوئی نہیں جانتا۔

لہذا ان مریضوں کے ذمہ دار پر لازم ہے کہ وہ ان کے لیے ڈاکٹرول سے معاینہ کروانے، ہیتالوں سے رجوع کرنے اور اس طرح کے دیگر اسباب اور وسائل علاج اختیار کرے، چنانچہ ہر شخص ذمہ دار ہے اور اس سے اپنی ذمہ داری کے متعلق سوال کیا جائے گا۔ ہر شخص اپنے حلقے اور میدان میں اللہ کی دی ہوئی علمی یا مادی یا عملی طاقت کی بنا پر ذمہ دار ہے، جیسا کہ رسول اللہ منافی ہے اس کی طرف توجہ دلاتے ہوئے ہماری راہنمائی کی ہے۔ بہر حال تمام ذمہ داران پر لازم ہے کہ وہ احسان کرنے کی روش اختیار کریں، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ہر چیز کے ساتھ احسان کرنا فرض قرار دیا ہے اور اللہ سجانہ وتعالیٰ احسان کرنے والوں سے محبت کرتے ہیں۔

علاج ترک کرنے، اس کو استعال میں لانے سے رکنے اور اسبابِ شفا سے اعراض کرنے کے لیے رسول اللہ طالیٰ کی مندرجہ ذیل حدیث سے استدلال کرنا درست نہیں ہے، وہ حدیث جو ابن عباس ڈالٹی سے مروی ہے کہ نبی اکرم طالیٰ نے فرمایا:

(( عُرِضَتُ عَلَيَّ الْأَمَمُ فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ وَمَعَهُ الرَّهُطُ وَالنَّبِيُّ وَمَعَهُ الرَّهُطُ وَالنَّبِيُّ وَمَعَهُ الرَّهُلُ وَالرَّجُلَانِ وَالنَّبِيُّ وَلَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ إِذْ رُفِعَ إِلَيَّ سَوَادٌ

عَظِيْمٌ فَقُلُتُ: إِنَّهُمُ أُمَّتِي فَقِيلَ لِيُ: هذا مُوسىٰ وَقَوْمَهُ فَنَظَرُتُ فَإِيدًا مُوسىٰ وَقَوْمَهُ فَنَظَرُتُ فَإِذَا سَوَادٌ عَظِيُمٌ فَقِيلُ لِيُ: هذِهِ أُمَّتُكَ وَمَعَهُمُ سَبُعُونَ أَلُفًا يَّدُخُلُونَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَّلَا عَذَابِ »

''جھ پر (سابقہ) امتیں پیش کی گئیں تو میں نے ایک نبی کو دیکھا کہ اس کے ساتھ امتیوں کی ایک جماعت موجود ہے اور ایک نبی کو دیکھا کہ اس کے ساتھ دو آ دمی ہیں اور (ایک نبی کو دیکھا کہ اس کے ساتھ دو آ دمی ہیں اور (ایک نبی کو دیکھا کہ اس کے ساتھ) ایک آ دمی ہے اور میں نے ایک نبی ایبا بھی دیکھا اس کے ساتھ کوئی امتی بھی نہیں ہے، پھر اچا نک میرے سامنے لوگوں کی بہت بڑی تعداد پیش کی گئی تو میں نے سوچا: یہ میری امت کے لوگ ہیں، لیکن مجھے بتایا گیا: یہ موسی علیا اور ان کی امت کے لوگ ہیں، پھر میں نے دیکھا تو بہت بڑی تعداد میں لوگ میرے سامنے آئے اور پھر میں نے دیکھا تو بہت بڑی تعداد میں لوگ میرے سامنے آئے اور بہت بڑی است کے لوگ ہیں اور ان میں ستر ہزار ایسے لوگ ہیں جو حساب وعذاب کے بغیر جنت میں داخل ہوں گے۔'' ایسے لوگ ہیں جو حساب وعذاب کے بغیر جنت میں داخل ہوں گے۔'' ایسے لوگ ہیں جو حساب وعذاب کے بغیر جنت میں داخل ہوں گے۔''

یہ ارشاد فرما کر آپ تَالَیْمُ اصْفے اور گھر تشریف لے گئے تو لوگ ان بغیر حساب و عذاب کے جنت میں جانے والوں کے متعلق بحث مباحثہ کرنے لگے، چنانچہ ان میں سے کس نے کہا: شاید ہے وہ لوگ ہیں جو رسول اللّه مَنَالِیُمُ کی صحبت میں رہے ہیں (آپ مَنَالِیُمُ کے صحابہ کرام مُنَالِیُمُ ) اور کسی نے کہا: ہوسکتا ہے کہ یہ وہ لوگ ہوں جو اسلام میں پیدا ہوئے اور اِنھوں نے اللّه کے ساتھ کسی قتم کا شرک نہیں کیا۔ اس طرح انھوں نے قیاس آ رائیاں کرتے ہوئے مختلف لوگوں کا تذکرہ کیا کہ وہ بغیر حساب و عذاب کے جنت میں داخل ہوں گے۔ ادھر سے تذکرہ کیا کہ وہ بغیر حساب و عذاب کے جنت میں داخل ہوں گے۔ ادھر سے

رسول الله مَنَالَيْئِمُ گھرسے فکل کران کے پاس آئے تو صحابہ کرام ثَمَالُیْئِم نے آپ مَنَالِیْئِم کواینے ان خیالات سے آگاہ کیا، آپ مَنَالِیْئِم نے فرمایا:

( هُمُ الَّذِيْنَ لَا يَسُتَرُقُونَ وَلَا يَكُتَوُونَ وَلَا يَتُطَيَّرُونَ وَعَلَى رَبِّهُمُ الَّذِيْنَ لَا يَسُتَرُقُونَ وَعَلَى رَبِّهُمُ يَتَوَكَّلُونَ »

'' یہ وہ لوگ ہیں جو دم نہیں کرواتے، داغ کرعلاج نہیں کرواتے، نحوست نہیں پکڑتے اور اپنے رب تعالیٰ ہی پرتو کل و بھروسا کرتے ہیں۔''

عكاشه بن محصن رُفَاتُونُ كُورُ به موئ اور كها: (يا رسول الله مَثَالِيَّا إِ) الله عكاشه بن محصن رُفَاتُونُ كُور به موئ اور كها: (يا رسول الله مَثَالِيَّا إِ) الله بسال به وعالم يجيج كه وه مجھے ان لوگوں ميں شامل (ہوگيا) ہے۔' استے ميں ايک اور آ دمی كُورُ ا ہوا اور عرض كى: الله تعالى سے ميرے حق ميں بھى دعا تيجيے كه وه مجھے ان لوگوں ميں شامل كر دے۔ آب مَثَالِيَّا فَ فرمايا:

« سَبَقَكَ بِهَا عُكَاشَةُ »

''عکاشہتم سے اس معاملے میں سبقت لے گیا ہے۔''

علاج معالجہ سے اعراض کرنے والے اس حدیث میں ندکورہ دوگروہوں کے درمیان واضح فرق کی وجہ سے علاج معالجہ کرانے سے اعراض کرتے ہیں کہ ان میں سے وہ گروہ جوستر ہزار کی تعداد میں بغیر حساب وعذاب کے جنت میں داخل ہوگا، وہ لوگ ہوں گے جضوں نے ان مادی اسباب کو اختیار کرنا ترک کر دیا جن کو نبی اکرم مُثَاثِیم نے ناپسند کیا ہے، اور ان معنوی اسباب کو بھی ترک کر دیا جن کے اختیار کرنے سے اسباب میں شرک کے بیدا ہونے کا شائبہ ہوتا ہے اور

<sup>◘</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5752] صحيح مسلم [220/374]

وہ اسباب سے ہیں: اللہ پر تو کل و بھروسا کرنا اور گریہ وزاری کرتے ہوئے اور مخفی طور پر اس سے دعا کرنا۔

بہر حال مختلف قتم کی بیار یوں اور ان سے شفا یا بی میں اللہ کے حکم سے جتنے معنوی اسباب مؤثر ہوتے ہیں، مادی اسباب استے مؤثر نہیں ہوتے ہیں اور پھر یہ کہ حساب و عذاب کے بغیر جنت میں داخل ہونے والے لوگوں نے مطلق طور پر اسباب کے اختیار کرنے کو ترک نہیں کیا، اور انھوں نے اسباب میں سے ان اسباب کو اختیار کیا ہے، جن کو ان کے دلوں نے پہند کیا ہے، انھوں نے ان اسباب کو دوسرے اسباب پر ترجیح دی ہے اور اس کے ساتھ ساتھ انھوں نے ان اخلاص کا دامن تھا منے، اللہ پرسچا تو کل و بھروسا کرنے اور آ زمائش و مصیبت پر صبر کرنے کو اختیار کیا ہے، انھوں نے شفا سے مایوس ہو کر اپنے آ ب کو بیاریوں صبر کرنے کو اختیار کیا ہے، انھوں نے شفا سے مایوس ہو کر اپنے آ ب کو بیاریوں کے سپر دنہیں کر دیا اور نہ نبی اکرم مُن اللہ اللہ میں نے یہ بیان کیا ہے کہ انھوں نے تمام مفید مادی اسباب کو ترک کر دیا ہے، جبکہ حدیث سے ثابت ہے:

﴿إِنَّمَا الْأَعُمَالُ بِالنِّيَاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئً مَا نَوىٰ ﴾ ''اعمال كا دارومدار نيتوں پر ہے اور ہر شخص كو وہى كچھ ملے گا جو اس نے نيت كى۔''

اس حمل میں موجود بچے اور ان آفت زدہ اور قابو سے باہر بھاریوں میں مبتلا بچوں کے حالات اور ان سے منسلک مبتلا بچوں کے حالات اور ان سے منسلک باپ، مائیں اور دیگر لوگوں کے مقاصد حدیث میں مذکور ان لوگوں کے احوال اور مقاصد سے مختلف ہیں، کیونکہ ان پہلی قتم کے لوگوں نے تو شفا سے مایوس ہوکر

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [1]

مادی اور معنوی دونوں قتم کے اسباب سے مطلق طور پر اعراض کیا ہوا ہے اور وہ مادی اور معنوی دونوں قتم کے اسباب سے مطلق طور پر اعراض کیا ہوا ہے اور احت مادیس ہو کر مریض سے اور احت راحت پہنچانے کی غرض سے اس کو تلف کرنے کے نتیج پر پہنچ ہوئے ہیں، اس لیے کہ یہ ان کی مگرانی سے تنگ دل ہو چکے ہیں اور ان کے لمبے علاج سے اکتا چکے ہیں، اس عمل میں ان کا اللہ پر بھر وسانہیں ہے اور نہ آز مائش پر صبر ہے اور نہ اللہ سے نہ دنہ اللہ کے اور نہ اللہ کے اور نہ اللہ کے اور نہ اللہ کے اور نہ اللہ کیا امید ہے۔

ندکورہ لوگوں کو اس لیے بھی تلف کرنا جائز نہیں ہے کہ ایسے پاگل، اپانچ اور دائمی امراض میں مبتلا مریضوں کے وجود میں بندوں کے لیے خیر و بھلائی اور موعظت و یاد دہانی ہے، نیز ان کا وجود الله سجانہ وتعالیٰ کی عظیم حکمت اور جو وہ چاہے اس کو کر گزرنے کی قدرت پر دلالت کرتا ہے اور ان لوگوں پر اس کی عظیم نعمت پر دلالت کرتا ہے، جو ان امراض سے محفوظ ہیں، تا کہ وہ اس نعمت پر الله سجانہ وتعالیٰ کا شکر ادا کریں اور اس کی اطاعت بجالائیں۔

(اللجنة الدائمة: 2484)

# 25- صحت کا بیمہ کرانے کا حکم

سوال صحت کا بیمہ کرانے کے متعلق شریعت کا کیا تھم ہے، جبکہ صورت حال یہ ہے کہ بیمہ کرانے والا بیمہ کمپنی کو ماہانہ یا سالانہ رقم کی ایک مخصوص قسط ادا کرتا ہے، اس معاہدے کے عوض کہ بیمہ کمبنی بیمہ کرانے والے کے کھاتے سے جب اسے ضرورت ہواس کا علاج کراتی ہے۔ اور یہ بھی معلوم رہے کہ جب بیمہ کرانے والے کو علاج کی ضرورت محسوس نہیں ہوتی تو اس نے جو بیمہ کی رقم ادا کی ہوتی ہے، وہ اسے واپس نہیں دی جاتی۔

100

جواب اگر فی الواقع صحت کے بیمہ کی وہی صورت حال ہے جو آپ نے بیان کی ہے تو یہ جائز نہیں ہے، کیونکہ اس میں دھوکا ہے اور خدشہ ہے کہ صحت کا بیمہ کروانے والا بھی بہت زیادہ بیار ہوتا ہے اور کمپنی کو دی ہوئی رقم سے زیادہ علاج کرواتا ہے اور جمع کروائی ہوئی رقم سے جتنا زیادہ وہ علاج کرواتا ہے، اس خلاج کرواتا ہے، اس زائد علاج پر اٹھنے والی رقم اس کے ذمے واجب نہیں ہوتی ۔ بعض اوقات وہ مہینا کھر یا دومہینوں تک یا لمباعرصہ وہ بیار ہی نہیں ہوتا اور کمپنی کو جو رقم اس نے جمع کروا رکھی ہے وہ اس کو واپس بھی نہیں ملتی، لہذا ہر وہ کام جس کی صورت حال اس طرح کی ہے تو وہ جو نے کی ایک قشم ہے۔ (اللجنة الدائمة: 456)

26- کامیابی کا امکان کم ہونے کی صورت میں علاج اور آ ہے۔ کامیابی کا امکان کم ہونے کی صورت میں علاج اور آ ہے۔ کا حکم

مشروع یہ ہے کہ مریض کا علاج جاری رکھا جائے، اگر چہ اس میں کامیابی اور بہتری کے امکانات کم ہول، کیونکہ عمومی شرعی دلائل اس کی طرف راہنمائی کرتے ہیں اور اس وجہ سے کہ اس بات کا امکان اور امید موجود ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے حق میں شفا لکھ دے اور وہ صحت یاب ہوجائے۔

(اللجنة الدائمة: 20913)

27- موجودہ دور میں بیار یوں کی بہتات کے اسباب

ویسے تو اللہ تعالیٰ زیادہ بہتر جانتا ہے، مگر ہماری دانست کے مطابق ان کے اسباب ایمان کی کمزوری، ذکر اور دینداری کے ساتھ نیز نیک عمل کے ساتھ

101

حفاظتی تدامیر کی کمی ہے۔ کیونکہ کائن اور جادوگر اضی لوگوں پر مسلط ہوتے ہیں، جن میں یقین و ایمان کی کمزوری ہوتی ہے۔ جو نافر مانیوں کے مرتکب ہوتے ہیں اور جوعورتیں دین کی مخالف ہوتی ہیں۔ رہے اہل ایمان و احسان تو ان پر جادو گروں کا زورنہیں چلتا۔

اس کی وجہ ریہ ہے کہ جادوگر جادو کے لیے شیطانوں اور سرکش جنوں سے تھادن لیتے ہیں اور سرکش جنوں سے تھادن لیتے ہیں اور شیاطین تو صرف ٹافر مان اور گئامگار ٹوگوں مربی مسلط اور عالی ہے: حادی ہوا کرتے ہیں، جیسا کہ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلُطَنَّ عَلَى الَّذِيْنَ امَنُوا وَ عَلَى رَبِّهِدُ يَتَوَكَّلُوْنَ ۚ إِنَّمَا سُلُطْنُهُ عَلَى الَّذِيْنَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَ الَّذِيْنَ هُمُ به مُشُر كُوْنَ﴾ [النحل: 100,99]

"بے شک حقیقت یہ ہے کہ اس کا ان لوگوں پر کوئی غلبہ نہیں جو ایمان لائے اور صرف اپنے رب پر بھروسا رکھتے ہیں۔اس کا غلبہ تو صرف ان لوگوں پر ہے جو اس سے دوستی رکھتے ہیں اور جو اس کی وجہ سے شریک بنانے والے ہیں۔"

لہذا جب بندہ ذکرِ الہی، دعا، اوراد، تلاوتِ قرآن اور دیگر نیکیوں کے ذریعے سے حفاظتی تدابیر اختیار کر لیتا ہے اور کرمات سے پر ہیز کرتا ہے اور گانے بجانے کے آلات، تصویروں، گندی فلموں اور حسی اور معنوی نجاستوں کو اپنے گھر سے دور رکھتا ہے تو وہ اللہ کے حکم سے شیاطین کی تدبیر اور ان کے تسلط سے محفوظ رہتا ہے، لیکن جب وہ گانے بجانے، گانے بجانے کے آلات، فساد اور لہو ولعب میں مبتلا ہوجاتا ہے تو وہ شیاطین کے لیے اپنے خلاف ججت قائم کر

دیتا ہے، پھراس پر جادوا تر انداز ہوتا ہے، اوراس میں کوئی شک نہیں کہ یہ مذکورہ پیاریاں ڈاکٹروں اور معالجوں کے قابو سے باہر ہیں، ان بیاریوں کا علاج تو صرف تلاوت قرآن اور مسنون اوراد اور دعاؤں کے ذریعے ہی سے ممکن ہے، اس لیے ان کے علاج کے سلیلے میں مخلص اور نیک قراء اور علاء کی طرف رجوع کرنے کی ضرور نہ ہے جو مریض کو اپنے عمل کی اصلاح، اپنے دین کی طرف پلٹنے اور اس پر استقہ مت اختیار کرنے، تو بہ کرنے، محرمات سے باز آنے، اللہ پر بھروسا کرنے اور شفا طبلی کے لیے اس پر تو کل اور اعتماد کرنے کی طرف متوجہ کرتے ہیں۔ اس طرح حکمرانوں پر لازم ہے کہ وہ ان جادوگروں اور کا ہنوں کے متعلق کوئی سخت فیصلہ صادر فرما ئیں اور ان کی بیخ کئی کریں، جضوں نے مسلمانوں کے اندراس قسم کی قابو میں نہ آنے والی بیاریوں کو پھیلا کر عام کیا ہوا مسلمانوں کے اندراس قسم کی قابو میں نہ آنے والی بیاریوں کو پھیلا کر عام کیا ہوا ہے، تا کہ اسلامی معاشروں میں اس قسم کی بیاریاں پھیلنے نہ پا کیں۔ واللہ اعلم کریں، جبوین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 10/1)

## 28- بیاری کا متعدی ہونا

سوال کچھ احادیث الیی ہیں جو صراحت کرتی ہیں کہ اسلام میں بیاری کے متعدی ہونے کا کوئی تصور نہیں ہمیں ہمیں رسول اللہ مگالی کی طاعون کے متعلق میے حدیث ملتی ہے:

''جب طاعون کسی علاقے میں پھوٹا ہوتو ہم وہاں نہ جائیں اور اگر ہم کسی زمین میں ہوں جہاں پر طاعون پھوٹ پڑے تو ہم وہاں سے ندکلیں۔ ؟

<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5728]

ہم اس مسکلے میں آپ سے وضاحت چاہتے ہیں۔

جواب صدیث میں جس عدوی (بیاری کا متعدی ہونا) کی نفی کی گئی
ہے وہ وہ ہے جس کا زمانہ جاہلیت کے لوگ عقیدہ رکھتے تھے کہ عدوی (بیاری کا متعدی ہونا) از خود مؤثر ہوتا ہے، رہا اس علاقے میں جانے سے منع کرنا جس علاقے میں طاعون کی وبا بھوٹی ہوتو بلاشبہہ یہ بچاؤ کے اسباب اختیار کرنے کے باب سے ہے۔ (اللحنة الدائمة: 16543)

# 29- دواحادیث کے درمیان تطبیق

سوال اس حدیث ﴿ لَا عدُولی وَلَا طِیْرَةَ ﴾ ''کوئی بیاری متعدی نہیں اور نہ ہی بدفالی اور بدشگونی کی کچھ حقیقت ہے۔'' اور اس حدیث ﴿ فِرَّ مِنَ الْمَسَدِ ﴾ ''کوڑھ کے مریض سے یول بھا گوجیسے تم شیر سے بھا گتے ہو۔'' میں موافقت کیا ہے؟

جواب اہل علم کے نزدیک ان دونوں حدیثوں میں کوئی منافات اور تعارض نہیں ہے، دونوں ہی نبی اکرم مُلَیُّیْمُ کے فرامین ہیں۔ آپ مُلَیْمُ کا ارشاد ہے:

﴿ لَا عَدُویٰ وَ لَا طِیَرَةَ وَ لَا هَامَةَ وَ لَا صَفْرَ وَ لَا نَوْءَ، وَ لَا غَوُلَ ﴾

''کوئی بیاری متعدی نہیں، بدفالی و بدشگونی کی بھی کچھ حقیقت نہیں، نہ الوکا بولنا (کوئی برااثر رکھتا) ہے اور نہ ماوصفر (منحوں) ہے، ستاروں کی تا ثیرکا عقیدہ بھی ہے اصل ہے اور بھوتوں کا بھی کوئی وجودنہیں۔''

اس حدیث میں اس عقیدے کی نفی کی گئی ہے جس کا زمانہ جاہلیت کے اس حدیث میں اس عقیدے کی نفی کی گئی ہے جس کا زمانہ جاہلیت کے

104

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [222/109]

لوگ اعتقاد رکھتے تھے کہ بیاریاں جیسے خارش اپی طبع کے ساتھ متعدی ہوتی ہیں اور جو شخص مریض سے ملاقات کرتا ہے اسے بھی وہ بیاری لگ جاتی ہے جو اس مریض کولگی ہوتی ہے جبکہ یہ عقیدہ باطل ہے۔ کیونکہ یہ سب پچھ اللّٰہ کی تقدیر اور مشیت سے ہوتا ہے۔ کئی دفعہ ایبا ہوتا ہے کہ ایک تندرست آ وی کوڑھ کے مریض سے ملاقات کرتا ہے اور اسے کوئی بیاری نہیں لگتی جیسا کہ بیامر واقع اور مشہور ومعروف ہے، اسی لیے نبی اکرم مُلِیّنِم نے اس صحابی کو جواب دیتے ہوئے کہا، جس نے آپ مُلِیّم سے سوال کیا کہ جب تندرست اونٹوں سے خارش زدہ اونٹ ماتا ہے تو ان تندرست اونٹوں کو بھی خارش لگ جاتی ہے:

«فَمَنُ أَعُدىٰ اللَّوَّلَ؟»

'' پہلے (اونٹ) کو بیاری کس نے لگائی تھی؟''

رہا آپ مَنْ لِيُنْمِ كابية فرمان:

«فِرَّ مِنَ الْمَحُذُومِ كَمَا تَفِرُّ مِنَ الْأَسَدِ ﴾

'' کوڑھ کے مریض سے بول بھا گوجیسے تم شیر سے بھا گتے ہو۔''

اورایک دوسری حدیث میں آپ منگانی کا بیارشاد:

«لَا يُوْرَدُ مُمَرِّضٌ عَلَى مُصَحِّحٍ»

'' بیار آ دمی کو تندرست آ دمی کے پاس نہ لایا جائے۔''

تو اس کا جواب میہ ہے کہ جہاں تک بیاری کے متعدی ہونے کا تعلق ہے تو یہ عقیدہ رکھنا جائز نہیں ہے ، لیکن انسان کے لیے مشروع ہے کہ وہ شر اور

- صحيح البخاري، رقم الحديث [5717] صحيح مسلم [2220/101]
  - 2 صحيح البخاري، رقم الحديث [5707]
- € صحيح البخاري، رقم الحديث [5771] صحيح مسلم [2221/104]



تکلیف میں گھرنے سے بچاؤ کے اسباب اختیار کرے اور وہ اس طرح کہ وہ اپنے آپ کو ایسے مریض سے دور رکھے جس کو ایسی بیاری لاحق ہے جس بیاری کے اللہ عزوجل کے حکم سے تندرست آ دمی کی طرف منتقل ہونے کا خطرہ ہے، جیسے خارش اور کوڑھ کا مرض ہے، اسی طرح شر و تکلیف کے اسباب سے بچت ہوئے تندرست اونٹوں کو خارش زدہ اونٹوں کے ساتھ ملانے سے گریز کیا جائے، تاکہ انسان ان شیطانی وسواس سے بچ سکے جو اس کو اللہ کے حکم سے بیاری لگ جانے کی صورت میں پریشان کریں گے کہ اسے یا اس کے اونٹ کو بیار سے ملئے جانے کی صورت میں پریشان کریں گے کہ اسے یا اس کے اونٹ کو بیار سے ملئے کی وجہ سے بیاری متعدی ہوئی ہے۔ (ابن باز: مجموع الفتادی والقالات: 21/6)

# 30- رسول الله مَا يَنْيَا مُ ك ايك فرمان كي حكمت

کوڑھ ایک خطرناک مرض ہے۔ حدیث میں آیا ہے کہ آپ مُلَّیْاً نے اس سے پناہ پکڑی ہے:

﴿ اَللَّهُمَّ إِنِّي أَعُو ُ ذُبِكَ مَنَ الْبَرُصِ، وَالْجُذَامِ وَسَيِّجُ الْأَسُقَامِ ﴾ ''اے الله! میں پھلمری، کوڑھ اور ہر بری بیاری سے تیری پناہ میں آتا ہوں۔''

اسی طرح امام احمد بن حنبل رطالت کی مسند میں اور ابن ملجہ کی کتاب الطب میں فاطمہ بنت حسین عن ابن عباس کے واسطے سے مرفوعاً مروی ہے:

« لَا تُدِيْمُوا النَّظُرَ إِلَى الْمَجْزُومِينَ... الخ»

'' کوڑھ کے مریضوں کومسلسل نہ دیکھو…الخے''

اور ایک حدیث میں یہ بھی موجود ہے کہ آپ مالی ا

سنن أبى داود، رقم الحديث [1554]

106

(فِرَّ مِنَ الْمَجُزُومُ فِرَارَكَ مِنَ الْأَسَدِ)

''کوڑھ کے مریض سے بول بھا گوجیسے تم شیر سے بھا گتے ہو۔'

اس کی وجہ یہ ہے کہ کوڑھ کا مرض بڑا خطرناک مرض اور بڑی ہی مہلک بیاری ہے، اس لیے آپ مُلک بیاری ہے، اس لیے آپ مُلک بیاری ہے، اس می طرف د یکھنے سے بھی منع کر دیا تا کہ کہیں اس مریض سے ملنے والا یا اسے د یکھنے والا اس مرض میں مبتلا نہ ہو جائے، اگر چہ ہر چیز اللہ کے قضا اور تقدیر ہی سے واقع ہوتی ہے۔

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 12/1)

### 31- نیند آوراد دیات اور نشه آور اشیانشلسل کے ساتھ استعال کرنا

"مُنحَدِّر" اس کھانے یا مشروب کو کہتے ہیں جس کے استعال سے جسم میں ڈھیلا بن، نشہ اور احساس میں ضعف و کمزوری پیدا ہوتی ہے۔ یہ ایسی چیز ہے جس میں اس دور کے بہت سے لوگ مبتلا ہیں اور اس نے بہت بڑی مصیبت کھڑی کر دی ہے۔ جو بندہ اس کے استعال کا عادی ہو چکا ہے وہ کسی حال میں اس کے بغیر صرفہیں کر پاتا۔ وہ جان اور ہر قیمتی چیز کے عوض بھی اس کو حاصل کرنے کے لیے تیار ہوتا ہے۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ اس کے استعال کا اثر عقل کی کمزوری اور اس کے تصرف میں ضعف کے ظہور کی شکل میں ظاہر ہوتا ہے، حتی کہ کسی وقت ان نشہ آور اشیا کے استعال میں ہیشگی کرنے والے کی عقل بھی جاتی رہتی ہے اور وہ اس پاگل اور دیوانے کی طرح ہوجاتا ہے، جسے اپنے نفع و نقصان کی کوئی تمیز نہیں ہوتی، بلکہ وہ دیوانوں کی طرح یا ان سے بھی بدتر ہوجاتا ہے۔

پھریداشیا اس کے دین اور عقیدے پر بھی اثر انداز ہوتی ہیں، کیونکدان

منشیات کے عادی ان کی حرمت کو شرعی لحاظ سے اور عقلی لحاظ سے جانتے ہوتے ہیں۔ جو شخص شریعت کا حرام کردہ کام کرنے کی جرائت کرتا ہے اور اس کو اختیار کرنے کا اقدام کرتا ہے وہ جان بوجھ کر شریعت کی مخالفت اور نافر مانی کا مرتکب ہوتا ہے اور یہ چیز دین میں نقصان دہ ہے اور اللہ تعالیٰ کے خلاف جرائت و جسارت کرنے کے مترادف ہے۔ نیز اللہ کی حرام کردہ چیز کو حلال کرنے کے مترادف ہے۔

اور اس پرمستزاد ہید کہ بیمل انسانی شرف میں خلل پیدا کرتا ہے اور سے سراسر انسانی مروت اور عزت کے منافی عمل ہے، لیکن اللہ کے دشمن یہودی اور مشرک ان مشیات کا عادی بننے کو مسلمانوں کے لیے مزین کر رہے ہیں حتی کہ مسلمانوں کی عقلیں ، ان کی تدبیر اور غور وفکر کرنے کی صلاحیت کمزور پڑ چکی ہے، وہ اپنی روحانیت کاقتل کر رہے ہیں اور اپنے مالوں کو برباد کر رہے ہیں جس میں مسلمانوں کی کمزوری اور ان کے دشمن کی تقویت ہے۔

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 29)

### 32-"توبەنسوچ" (خالص توبە) كى شرا ئط

بندے پر ہر حال میں توبہ کرنا واجب ہے۔ حدیث میں ہے: ﴿ كُلُّ بَنِي آدَمَ خَطَّاةٌ وَ خَيْرُ الْخَطَّائِيُنَ التَّوَّابُونَ ﴾

"تمام اولادِ آ دم خطا کار ہے اور بہتر خطا کار وہ ہیں جو بہت زیادہ

توبہ کرنے والے ہیں۔"

اگر انسان غفلت کا شکار ہوجائے اور ( کیجھ وقت کے لیے) ذکر کو بھو لنے کا مرتکب ہوتو یہ بھی گناہ شار ہوتا ہے۔ نبی اکرم مٹاٹیٹا نے فرمایا:

🛚 سنن الترمذي، رقم الحديث [2499]

﴿ إِنَّهُ لَيُغَانُ عَلَىٰ قَلُبِيُ وَ إِنِّي لَأَسُتَغُفِرُ اللَّهَ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ فِي الْيَوُمِ أَكْثَرَ مِنْ سَبُعِيْنَ مَرَّةً ﴾

''میرے دل پر پُردہ سا آجاتا ہے (ذکر کرنے میں پچھ بھول اور غفلت ہوجاتی ہے) اور میں دن میں ستر سے زیادہ مرتبہ اللہ سے بخشش مانگتا ہوں اوراس کی طرف تو بہ کرتا ہوں۔''

اور جو شخص بھی گناہ کا مرتکب ہوخواہ وہ گناہ جھوٹا ہی ہو، اس کو تو بہ کرنے کا تا کیدی حکم ہے۔اس تو بہ کی تین شرطیں ہیں:

بہلی شرط: (جس گناہ سے تو بہ کررہا ہو) اس گناہ سے فوراً باز آنا۔ دوسری شرط: گزشتہ گناہ پر نادم اور شرمندہ ہونا۔

تیسری شرط: توبه کرنے والا میعزم کرے کہ وہ دوبارہ اس گناہ کا مرتکب نہیں ہوگا۔

فت و فجور پر بیگی کرنے والے اور گناہ کے مسلسل مرتکب ہونے والے شخص کی توبہ قبول نہیں ہوتی، لہذا جس نے ترک نماز سے توبہ کی ہے تو وہ اب اس کے اوا کرنے پر محافظت کرے۔ جس نے تمباکونوثی سے توبہ کی ہے تو اس کے لیے اس کو ترک کرنا اور اس سے کنارہ کشی اختیار کرنا ضروری ہے۔ جس نے نشہ آ ور اشیاء اور خواب آ ور ادویات کے استعال سے توبہ کی ہے ، اس کے لیے ان اشیاء وادویات کو اور ان کے عادی لوگوں کی صحبت کو ترک کرنا واجب ہے۔ ان اشیاء وادویات کو اور ان کے عادی لوگوں کی صحبت کو ترک کرنا واجب ہے۔ جو شخص گناہ سے تو باز آ گیا ہے، مگر وہ اپنی سابقہ نافر مانیوں پر خوش ہوتا ہے اور فخر سے بیان کرتا ہے کہ اس نے فلاں عورت یا فلاں مرد سے یہ کیا یا اس

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2702/41]

نے قتل کیا اور ڈا کا ڈالا اور وہ اس کو اپنی عزت اور شریفانہ فعل سمجھتا ہے تو ایسے شخص نے گویا توبہ کی ہی نہیں ہے، اس نے تو عاجز اور گناہوں کی قدرت نہ رکھنے کی وجہ سے گناہ ترک کیے ہیں۔

اسی طرح جس شخص نے گناہ تو ترک کر دیے، مگر اس کا دل ابھی تک زنا یا منشیات، تمبا کونوشی اور خواب آ ور ادویات کا مشاق وحریص ہے اوریہ پیند کرتا ہے کہ اگر ان گناہوں میں سے کوئی اسے میسر آ جائے تو وہ اپنی خواہش و رغبت خوب بوری کرے تو ایسے محض کی تو بہ قبول نہیں ہوتی ہے کیونکہ اس کی نیت اور عزم یہ ہے کہ وہ ابھی تک گناہ کا حریص اور نافر مانی کے ارتکاب کامتمنی ہے، لہذا اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ سی توبہ کرے اور اس سی توبہ کے لیے ضروری ہے کہ وہ نافر مانیوں سے نفرت کرے اور گناہ گاروں سے سخت بغض وعناد رکھے اور اس سے جو کوتا ہیاں ہوئی ہیں، ان پر افسوس کرنے اور ندامت کا اظہار كرے، پھروہ تيجي توبه كرنے والا شار ہوگا اور اس كى توبه قبول كى جائے گى۔

(ابن حبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 29/1)

### 33- سچى توبەكا دارومدار

جب بندہ سچی تو بہ کر لے، گناہ ترک کر دے، گناہ کے مرتکبین سے بغض و عناد رکھتے ہوئے ان سے دور ہوجائے اور ان کے شر سے کنارہ کشی اختیار کر لے تو بیاس کے سیا ہونے ، اس کی توبہ کے درست ہونے اور توبہ پر استقامت کی دلیل ہے۔ جو کسی شخف سے بغض رکھے یا کسی عمل سے نفرت کرے تو اس سے اس شخص اورعمل کے معاملے میں بغض کا اظہار ہوگا اور وہ اس شخص کے پاس بیٹھنے اور اس عمل کے خلاف نفرت کا اظہار کرے گا جو اس کے حق کی طرف ملیٹ

آنے اور سیدھی راہ اختیار کرنے ، اچھے اور اصلاح یافتہ لوگوں سے محبت کرنے اور فسادی ، شرابی اور منشیات کے عادی لوگوں سے نفرت کی دلیل ہوگی۔

تم اسے دیکھو گے کہ وہ ان مذکورہ لوگوں کو برا بھلا کہتا ہے، ان کی کرتو توں سے نفرت کرتا ہے اور ان سے میل جول رکھنے سے پر ہیز کرتا ہے، ان کے حیاوں اور مکاریوں کو بے نقاب کرتا ہے اور ان کے ٹھکانوں کی طرف (ان کی حیاوں اور مکاریوں کو بے نقاب کرتا ہے ، اور اس کے ساتھ ساتھ تم دیکھتے کی گرفت کرنے والوں کی) راہنمائی کرتا ہے ، اور اس کے ساتھ ساتھ تم دیکھتے ہوکہ وہ دین وعلم اور اعمال صالحہ سے محبت کرتا ہے ، نمازوں کی پابندی کرتا ہے اور نشہ آ ور اشیا سے کنارہ کشی اختیار کرتا ہے جس سے اس کی سچائی اور تو بہ کی درستی واضح ہوتی ہے۔ (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیه: 30/1)

34- منشیات کے عادی اور اس کورواج دینے والے شخص کی دنیا و آخرت میں کیا سزاہے؟

دنیا میں اس شخص کی سزااتن ہونی چاہیے جس سے اس کو ڈانٹ ڈپٹ بھی ہو جائے اور اس کی اصلاح بھی ہوجائے، چنانچہ شراب نوشی کی سزا چالیس درے مشروع قرار دی گئی ہے،لیکن جب لوگ اس سزاسے باز نہ آئے تو عمر بن

خطاب ڈٹائٹڈ نے اسے بڑھا کراسی در ہے سزامقرر کر دی۔

شراب نوشی کی سزا کے متعلق مرفوع حدیث ہے:

﴿ إِذَا شَرِبَ فَاجُلِدُوهُ ثُمَّ إِذَا شَرِبَ فَاجُلِدُوهُ ثُمَّ إِنْ شَرِبَ

فَاجُلِدُوهُ ثُمَّ إِنْ عَادَ فِي الرَّابِعَةِ فَاقْتُلُوهُ ﴾

€ سنن النسائي، رقم الحديث [5661]

''جب کوئی شخص شراب ہے تو اسے درے لگاؤ، پھراگر وہ شراب ہے تو اسے درے لگاؤ، کچراگر وہ شراب نوشی کرے تو اسے درے لگاؤ پھر اگر وہ شراب ہے تو اسے تل کر دو۔''

پہ حدیث صحیح ہے جو کئی سندوں سے مروی ہے، بیتو تھی دنیا کی سزا، رہی آ خرت، تو نبی اکرم مَثَاثِیَّا نے فرمایا:

«مَنُ شَرِبَ النَّحَمُرَ فِي الدُّنُيَا لَمُ يَشُرَبُهَا فِي الْآخِرَةِ »

''جس شخص نے دنیا میں شراب لی وہ آخرت (جنت) میں شراب

نہیں ہے گا۔''

اور آپ منافظ نے یہ بھی خبر دی ہے کہ جو شخص دنیا میں بار بار شراب سے كَا تَوَ اللَّهُ تَعَالَىٰ كُو بِيرِ فَي بَهِنِيًّا ہے كہاہے "طِيْنَةُ الْحَبَالِ" (جہنيوں كاخون اور

پیپ وغیرہ) بلائے۔

نیز آب سالیا کا فرمان ہے:

(لَا يَشُرَبُ النَحَمُرَ حِينَ يَشُرَبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ »

''شرابی جب شراب پیتا ہے تو وہ اس وقت مومن نہیں ہوتا (بلکہ اس

کا ایمان باہرنکل کر سر کے اوپر چھتری کی طرح معلق ہوجا تا ہے)۔''

اور اس میں کوئی شبہہ نہیں کہ خواب آور ادویات، نشہ آور اشیاء اور تمبا کونوشی کا نقصان شراب سے زیادہ ہے، لہذا ان کا گناہ بھی بڑا ہے اور ان کی

سزا بھی سخت ہے۔علماء اہل سنت ﷺ نے فتویل دیا ہے کہ منشیات کو رواج دینے

سنن ابن ماجه، رقم الحديث [3374]

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [73/2002]

<sup>€</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [2475] صحيح مسلم [57/100]

والا واجب القتل ہے كيونكہ وہ زمين ميں فساد بر پاكرنے والوں ميں سے ہے، چنانچہ دين وشريعت ميں مشيات كے استعال اور ان كے رواج دينے كا نقصان زہر كے انسانی جسموں كونقصان پہنچانے سے زيادہ ہے۔

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 30/1)

# 35- گناہ گاروں کی صحبت چھوڑنے کی نصیحت

ہم ہراس نوجوان کو، جو اپی نجات اور بچاؤ چاہتا ہے، نصیحت کرتے ہیں کہ وہ ہلاکت اور بربادی کے اسباب سے دور رہے اور ایسے بُر ہے ہمنشیوں سے کنارہ کئی اختیار کرے جو اس کو برائیوں اور نافر مانیوں میں مبتلا کرتے ہیں، بلاشبہہ ان فسادی لوگوں میں سے وہ بھی ہے جو (گناہوں کے) اس جال میں بچنس چکا ہے جس سے چھٹکارا حاصل کرنا اس کے لیے مشکل ہے، لہذا وہ یہ چاہتا ہے کہ دیگر جابل اور بیوتوف لوگوں کو اس جال میں پھنسا دے تاکہ وہ بربادی اور نقصان میں برابر ہوجا ئیں۔ اسے مسلمانوں کی خبر و بھلائی کے ساتھ کوئی دلچپی اور محبت نہیں ہوتی ہے، اسے محبت ہے تو صرف اس بات سے کہ دوسروں کو یونہی برباد کرے جیسے وہ خود برباد ہوا ہے۔ اور ان فسادیوں میں وہ بھی ہے جو برے انجاموں سے جابل اور ناواقف ہے اور گناہوں کے جال میں بھنس کر برباد ہونے والوں کی کثر سے سے دھوکا کھا جاتا ہے اور یہ مان کرتا ہے کہ بہتی ہونے والوں کی کثر سے سے دھوکا کھا جاتا ہے اور یہ مان کرتا ہے کہ بہتی کہ د'داکثر لوگ' صحیح راستے پرگامزن ہیں۔

گزارش میہ ہے کہ ان حالات میں نجات کی راہ میہ ہے کہ بندہ اپنے رب تعالیٰ کی طرف ملیٹ آئے، توبہ کرے، اللہ سے بخشش طلب کرے، کثرت سے اللہ کا ذکر کرے، نمازوں اور اوراد کی پابندی کرے، کثرت سے نیکیاں بجالائے۔

اس کے ساتھ ساتھ ہم شعبہ دعوت واصلاح کے داعیان کونسیحت کرتے ہیں کہ وہ ان بیوقو فوں کے ہاتھ بکڑیں اور ان کو بیوقو فی اور جہالت کا مظاہرہ کرنے سے روکیں۔ اسباب نجات اور راو نجات کی طرف ان کی راہنمائی کریں اور اس بات کی کوشش کریں کہ وہ ان کو ایسے خص کے ساتھ ملائیں جو ان کی اصلاح کرے اور ان کی تچی اور بہترین تربیت کرے تاکہ وہ درتی والے راستے پر چلتے ہوئے ہلاکت و بربادی سے بچ جائیں اور سمجھداری حاصل ہونے، شعور بیدار ہونے، عقل مکمل ہونے، خرابیوں کا بتا چل جانے اور فسادیوں کو پیچان جانے کے بعد وہ خرابیوں سے بھی بی جائیں اور فسادیوں سے بھی بی جائیں۔ اس طریقے سے وہ معاشرے کے نیک اور مصلح افراد بن جائیں گے۔ والله اس طریقے سے وہ معاشرے کے نیک اور مصلح افراد بن جائیں گے۔ والله اللہ ادی سبیل الرشاد۔

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 30/1)

### 36- معذور اور ا پاہج کے متعلق حکومت کی ذمہ داری

صاحب اقتدار ذمہ داران یا امت کے افراد میں سے جس کو بھی اس کے حالات سے آگاہی ہوجائے تو اس پر واجب ہوگا کہ وہ اس کی مدد کرے، اس کی ضروریات بہم پہنچائے اور اس کی خدمت بجالائے جبکہ اس کومعلوم ہوچکا ہو کہ اس کی خدمت کرنے والا کوئی نہیں ہے۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ معذوری کی مختلف شکلیں ہیں، ویسے عام طور پر حکومت معذوروں کی مگہداشت کرتی ہے اور انھیں وظیفہ وغیرہ بھی دیتی ہے یا ان پر کسی کو مگران مقرر کر دیتی ہے جو ان کی پرورش و تربیت کرتا ہے، لیکن اگر کسی ایسے معذور کے متعلق معلوم ہو کہ وہ بے کار ہے اور کوئی اس کی پرورش اور

گہداشت کرنے والانہیں تو مسلمانوں میں سے جس کسی کوبھی اس کی حالت سے آگاہی ہو، اس پر ذمہ داری عائد ہوجاتی ہے کہ وہ اس کی گہداشت کا ذمہ اٹھائے۔ (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیه: 49/1)

### 37- رنج وغم دور کرنے کے لیے رسول الله مَثَاثِیْمِ کی دعا

صحیح بخاری ومسلم میں ابن عباس ڈاٹٹیا سے مروی ہے کہ رسول الله مکاٹیا ہم اللہ ملائیا ہم اللہ ملم اللہ ملائیا ہم اللہ ملائیا ہم

﴿ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللّٰهُ الْعَظِيُمُ الْحَلِيُمُ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللّٰهُ رَبُّ الْعَرُشِ الْعَظِيمُ الْحَلِيمُ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللّٰهُ رَبُّ السَّمَاوَاتِ السَّبُعِ وَرَبُّ الْأَرُضِ رَبُّ الْعَرُشِ الْكَرِيمِ ﴾ رَبُّ الْعَرُشِ الْكَرِيمِ ﴾

''الله عظمت والے بردبار کے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں، الله عرش عظیم کے رب کے علاوہ کوئی معبود برحق نہیں، ساتوں آسانوں، زمین اورعرش کریم کے رب کے علاوہ کوئی عبادت کے لائق نہیں۔'' اور انس ڈٹائٹؤ سے مروی ہے کہ نبی اکرم سُٹائٹیؤ کو جب کوئی معاملہ درپیش ہوتا تو کہتے:

«يَا حَيُّ يَا قَيُّومُ بِرَحُمَتِكَ أَسُتَغِيثُ ﴾

''اے زندہ اور ہر چیز کو قائم رکھنے والے! میں تیری رحمت کے وسلے سے تجھ سے فریاد کرتا ہوں۔''

نیز ابوہریرہ ٹالٹی سے مروی ہے کہ جب نبی اکرم مالٹیا کو کوئی پریشانی

- صحيح البخاري، رقم الحديث [6345] صحيح مسلم [2730/83]
  - ع سنن الترمذي، رقم الحديث [3524]

لاحق ہوتی تو آپ سَلَقَیْمُ آسان کی طرف نگاہ بلند کرتے، پھر کہتے: «سُبُحانَ اللهِ اللهِ اللهِ الله پاک ہے۔'' اور جب دعا میں بوری کوشش کرتے تو کہتے: «یَا حَیُّ یَا قَیُّوُم» ''اے زندہ اور ہر چیز کوقائم رکھنے والے۔' و

اورابوبره رُفَاتُوْ سے روایت ہے کہ رسول الله مُنَاتِیْم نے فرمایا:

( دَعُوهُ الْمَکُرُوبِ: اَللّٰهُمَّ رَحُمَتَكَ أَرُجُو فَلَا تَكِلْنِي إِلَى فَسُسِي طَرَفَةَ عَيُنٍ وَأَصُلِحُ لِي شَأْنِي كُلَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ ﴾

( مُمَلِّين اور رنجيده آ دمی ان کلمات کے ساتھ وعا کرے: ﴿ اَللّٰهُمَّ رَحُمَتَكَ أَرُجُو فَلَا تَكِلُنِي إِلَى نَفُسِي طَرَفَةَ عَيُنٍ وَأَصُلِحُ لِي شَأْنِي كُلَّهُ لَا إِللهَ إِلَّا أَنْتَ ﴾ ( الله! ميں تيری رحمت کا لي شَأْنِي حُلَهُ لَا إِللهَ إِلَّا أَنْتَ ﴾ ( اے الله! ميں تيری رحمت کا اميد وار ہول ، مجھے لھے بھر کے لیے بھی میرے نفس کے حوالے نہ کر اور میرے لیے میرے تمام کام درست کر دے تیرے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں۔''

نيز اساء بنت عميص رَا اللهُ عَلَيْهَا مِهِ مروى مِهِ كه رسول اللهُ مَا أَوُ فِي الْكُرُبِ: (اللهُ رَبِّي لَا أَشُركُ بهِ شَيْعًا ﴾ اللهُ رَبِّي لَا أَشُركُ بهِ شَيْعًا ﴾

"كيا ميں شمصيں وہ كلمات نه سكھلاؤں جوتم رنج وغم كے وقت يا رنج وغم ميں بڑھو؟ (وہ كلمات به بيں) ﴿ اَللّٰهُ رَبِّيُ لَا أَشُرِكُ بِهِ شَيئًا ﴾ "الله ميرا رب ہے ميں اس كے ساتھ كسى كو شريك نہيں كرتا (يا

سنن الترمذي، رقم الحديث [3436]

سنن أبي داود، رقم الحديث [5090]

<sup>€</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [1525]

### شریک نہیں کرتی )۔''

اور ایک روایت میں ہے کہ بیرکلمات سات مرتبہ پڑھے جائیں۔ اس حدیث کو ابو داود اور ابن ماجہ نے حسن سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔ اور ابن مسعود رُقالِقُوْ سے مروی ہے کہ نبی اکرم مَثَالِثَیْمَ نے فر مایا:

(مَا أَصَابَ عَبُداً هَمُّ وَلَا حَزَلُ فَقَالَ: اَللَّهُمَّ اِنِّي عَبُدُكَ ابُنُ عَبُدُكَ ابُنُ عَبُدُكَ ابُنُ عَبُدُكَ ابُنُ أَمْتِكَ، نَاصِيَتِي بِيَدِكَ مَاضٍ فِيَّ حُكُمُكَ، عَدُلُّ فِيَّ قَضَاؤُكَ، أَسُأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُو لَكَ، سَمَّيْتَ بِهِ نَفُسَكَ، أَوُ أَنْزُلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوُ عَلَّمَتُهُ أَحَدًا مِنُ خَلُقِكَ، أَوِ اسْتَأْثُرُتَ بِهِ أَنْزُلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوُ عَلَّمَتُهُ أَحَدًا مِنُ خَلُقِكَ، أَو اسْتَأْثُرُتَ بِهِ فَي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنُ تَحْعَلَ اللَّهُ آلَ الْعَظِيمَ رَبِيعَ قَلْبِي، وَنُورَ صَدُرِي، وَجَلَاءَ حُزُنِي، وَذَهَابَ هَمِّي، إِلَّا أَذُهَبَ اللَّهُ وَنُورَ صَدُرِي، وَجَلَاءَ حُزُنِي، وَذَهَابَ هَمِّي، إِلَّا أَذُهَبَ اللَّهُ هَمَّا فَرُحًا ﴾

"جب سی بندے کوکوئی غم ورخ پنچ تو وہ بیدعا پڑھے: ﴿اللّٰهُمّ إِنّٰيُ عَبُدِكَ ابْنُ عَبُدِكَ ابْنُ أَمْتِكَ، نَاصِيَتِي بِيَدِكَ مَاضٍ فِيّ عَبُدُكَ ابْنُ عَبُدِكَ ابْنُ أَمْتِكَ، نَاصِيَتِي بِيَدِكَ مَاضٍ فِيّ حُكُمُكَ، عَدُلْ فِيّ قَضَاؤُكَ، أَسُأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُو لَكَ، سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ، أَو أَنُزلَتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَو عَلَّمَتُهُ أَحدًا مِنُ حَلُقِكَ، أَو عَلَّمَتُهُ أَحدًا مِنُ حَلَقِكَ، أَو اسْتَأْثَرُتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ خَلُقِكَ، أَو اسْتَأْثَرُتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ وَنُورَ صَدُرِي، وَجَلَاءَ حُزُنِي، وَذَهَابَ هَمِي بَنْ اللهِ اللهِ

ع مسند أحمد [452/1]



<sup>122]</sup> الكلم الطيب

مجھ پر نافذ و جاری ہے، میرے بارے میں تیرا فیصلہ عدل و انصاف پر ببنی ہے، میں تجھ سے تیرے ہراس خاص نام کے ساتھ سوال کرتا ہوں جو تو نے خود اپنا نام رکھا ہے یا اپنی کتاب میں اسے نازل کیا ہے یا اپنی مخلوق میں سے کسی کوسکھلایا ہے یا اسے علم غیب میں اپنی پاس رکھنے کو ترجیح دی ہے کہ تو قرآن کو میرے دل کی بہار، میرے بیس سینے کا نور، میرے غم کو دور کرنے والا اور میرے رئج کو لے جانے والا بنا دے۔'' تو اللہ تعالی اس کا دکھ اورغم دور کردے گا اور اس کے عائے خوشی اور مسرت عنایت فرمائے گا۔''

اور سعد بن ابی وقاص و النون این سے مروی ہے کہ رسول الله علی ایک فرمایا:
(دَعُوهُ ذِيُ النُّونِ إِذَا دَعَا بِهَا وَهُو فِي بَطُنِ الْحُونِ: ﴿ لَا اِللهَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ

اور ابوسعید خدری اٹائٹۂ سے مروی ہے کہ رسول اللہ منگائی آغ نے ایک انصاری صحابی کو کہا:

﴿ أَلَا أُعَلِّمُكُ كَلَامًا إِذَا قُلْتَهُ أَذُهَبَ اللَّهُ هَمَّكَ وَقَضيٰ دَيُنَكَ،

<sup>■</sup> سنن الترمذي، رقم الحديث [3505] 118

قُلُ إِذَا أَصُبَحُتَ وَإِذَا أَمُسَيُتِ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُبكَ مِنَ الْهَمِّ

سے تیری پناہ مانگتا ہوں۔' رادیِ حدیث ابوسعید خدری رٹائٹو بیان کرتے ہیں کہ میں نے آپ مل کرتے ہوئے صبح و شام ہیں کہ میں نے آپ ملکورہ کلمات کو پڑھا تو اللہ تعالیٰ نے میرا دکھ درد اور قرض دور کر دیا۔''

میں بے بسی اور سستی سے تیری پناہ مانگتا ہوں، اور میں بردلی اور بخیلی

سے تیری پناہ چاہتا ہوں اور میں قرض کے غلبے اور بندوں کے تسلط

اور ابو داود بی میں ابن عباس و الله که مروی ہے کہ رسول الله مَنَ اللهِ عَلَيْظِم نے فرمایا: «مَنُ لَزِمَ الْإِسْتَعُفَارَ جَعَلَ اللهُ لَهُ مِنُ كُلِّ هَمِّ فَرَجًا وَمِنُ كُلِّ صَيْفِ مَحُرَجًا وَرَزَقَهُ مِنُ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ؟
ضِيُقِ مَحُرَجًا وَرَزَقَهُ مِنُ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ؟

❶ سنن أبي داود، رقم الحديث [1555]

سنن أبي داود، رقم الحديث [1518]

"جس شخص نے استغفار کرنے کو لازم پکڑا تو اللہ اس کے لیے ہرغم سے آزادی مقدر کر دیتا ہے، ہر تگی سے نکلنے کی راہ بنا دیتا ہے اور اسے وہاں سے رزق عطا فرماتا ہے، جہاں سے اس کا وہم و گمان بھی نہیں ہوتا۔"

اور منداحر میں ہے:

"جب نبی اکرم طَالِیَّا کوکوئی پریشانی لاحق ہوتی تو آپ طَالِیَا مَاز کے دریعے سے اس سے بناہ کیڑتے۔ ؟

اور ابن عباس ڈائٹۂا ہے ایک مرفوع حدیث مروی ہے:

«مَنُ كَثُرَتُ هُمُوُمُهُ وَغُمُومُهُ فَلُيُكُثِرُ مِنُ قَوُلِ: لَا حَوُلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ»

''جس شخص کے غم اور رہنج بڑھ جائیں تو وہ کثرت سے ﴿ لَا حَوُلَ وَلَا قُوَّةً إِلَّا بِاللَّهِ ﴾ پڑھا کرے۔''

چنانچہ یہ دعائیں، اذکار اور اسی طرح کے دیگر وظائف علامہ ابن القیم ﷺ نے اپنی کتاب''زاد المعاد'' اور ''الوابل الصیب'' میں نقل کیے ہیں۔ میں نے بھی ان کا تجربہ کیا ہے اور ان کے اثر ات کے متعلق لوگوں کی گواہیاں بھی موصول ہوئی ہیں۔ جس شخص کو یہ سب کچھ پڑھ کر بھی کچھ اثر نہیں ہوا تو وہ ایک الیی مشخکم بیاری میں مبتلا ہے جس کا علاج سوائے اس عمل میں مزید پوری طاقت وکوشش صَرف کرنے کے نہیں ہے۔ واللہ اعلم

(ابن حبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 61/2)

 <sup>■</sup> مسند أحمد [388/5] سنن أبي داود، رقم الحديث [1319]
 120 )

### شادی سے پہلے طبی معاینہ

### 38- شادی سے پہلے طبی معاینہ کرانے کا حکم

جب کسی اندرونی پوشیدہ بیاری کا خدشہ ہو جوصحت پر بُری طرح اثر انداز ہوسکتی ہوادر میاں بیوی کو پرسکون اور راحت بخش زندگی گزارنے سے روک سکتی ہوتو ان کو شادی سے پہلے اپنا طبی معاینہ کرانے میں کوئی حرج نہیں ہے، کیونکہ کسی وقت ایسا ہوتا ہے کہ ان میں سے کسی ایک کو آسیب یا مرگی یا دائمی مرض خواہ معمولی ہی ہو، جیسی بیاری لاحق ہوتی ہے۔

اسی طرح ان میں سے کوئی بانجھ بن اور بچہ پیدا نہ کر سکنے کی بیاری میں مبتلا ہوسکتا ہے، لیکن جب میاں بیوی بظاہر بیار یوں سے صحیح سلامت ہوں، اور جس معاشرے اور حالت میں وہ زندگی بسر کر رہے ہوں، اس میں اس قسم کی بیاریاں وغیرہ نہیں پائی جا تیں تو پھر یہی سمجھا جائے گا کہ ان کوکوئی مرض نہیں ہے، لہذا میاں بیوی میں سے ہرایک کوکسی مرض کا کوئی خوف ہے اور نہ آئھیں طبی معاینہ کی ضرورت لیکن جب ایسے دلائل وقر ائن قائم ہوجا کیں جن کی وجہ سے کسی پوشیدہ مرض کا خدشہ محسوس ہوتا ہو اور میاں بیوی میں سے کوئی یا ان کے اولیاء معاینہ کروانے کا مطالبہ کریں تو پھر معاینہ کروانا لازم ہوجائے گا تا کہ عقد نکاح بعد کسی قسم کا جھگڑا اور اختلاف پیدا نہ ہو۔

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 60/1)



## 39- بیوی کا کنوارہ بن ثابت کروانے کے لیے طبی معاینہ

جب بکارت کے ثبوت کے لیے طبی معاینہ کروایا جائے تو بوقت ضرورت خاوند کے مطالبہ پر مید معاینہ کروانے میں کوئی حرج نہیں ہے، خاص طور پر جب عورت پر (بدکاری وغیرہ کی) تہمت لگ رہی ہو اور جب اس کے سواکوئی چارہ نہ ہوتو بیہ معاینہ کروانا لازم تھہرتا ہے۔ (عبدالکریم الخفیر: الفتاوی: 36)

### 40- (شادی کے لیے) امراض ہے محفوظ بیوی کا چناؤ کرنا

انسان کے لیے مناسب ہے ہے کہ وہ نکاح کے لیے الیم بیوی کا انتخاب کرے جو موافقت کرنے والی اور ایسے امراض سے صحیح سلامت ہو جوخود اس کے لیے اور اس کیطن سے پیدا ہونے والی اولاد کے لیے نقصان دہ ہوں۔ نیز وہ شادی کے لیے اچھے، پاکیزہ اور خالص النسل خاندان کا انتخاب کرے، کیونکہ خاندان کی بیریا گی اللہ کے حکم سے اولاد پر اثر انداز ہوتی ہے۔

لہذا انسان کو لائق یہی ہے کہ وہ مناسب بیوی تلاش کرے، اس لیے کہ آپ مُنْ اللّٰ کا فرمان ہے:

« فَاظُفَرُ بِذَاتِ الدِّيْنِ تَرِبَتُ يَدَاكَ ﴾

''دین دارعورت کے ساتھ کامیابی حاصل کر، تیرے ہاتھ خاک آلود ہوں۔''

لہذا اسے چاہیے کہ وہ دینداری کے اعتبار سے نیک بیوی کا انتخاب کرے، نیز الیمی بیوی لائے جونسب میں بھی پاک ہو اور جسمانی بیار یوں اور

> ■ صحيح البخاري، رقم الحديث [5090] صحيح مسلم [1466/53] ■ 122

آ فتوں سے بھی محفوظ ہو کیونکہ اس کا اثر رہن سہن پر بھی ہوتا ہے اور اللہ کے حکم سے اس یا کی کے اثرات اولا دیر بھی مرتب ہوں گے۔

(الفوزان: المنتقى: 157/1)

## 41- شادی کے وقت بانجھ پن کو چھپانے کا حکم

جس شخص میں بیاری وغیرہ کا کوئی عیب ہوتو اس پر واجب ہے کہ وہ جس کو نکاح کا پیغام دے، اس کے سامنے اپنا وہ عیب ظاہر کرے، خاص طور پر بانجھ بن کا بیعیب بہت بڑا عیب ہے، کیونکہ عورت کو بھی حصولِ اولا د کا حق حاصل ہے، اس لیے علمانے کہا ہے: آزادعورت سے اس کی اجازت کے بغیرعزل کرنا جائز نہیں ہے۔

لہذا بانجھ بن میں مبتلا شخص پر واجب ہے کہ وہ عورت کے اولیا کو اس بات ہے آگاہ کرے کہ وہ بانجھ ہے اور اولاد پیدا کرنے کے قابل نہیں، تاکہ وہ پوری بصیرت کے ساتھ اس معاملے میں فیصلہ کرسکیں، پھر اگر ایسا ہو کہ وہ ان کو اس عیب کی اطلاع نہ دے پائے اور بعد میں ان کو اس کے عیب کے متعلق خبر ہوجائے تو ان کو فنخ نکاح کا مطالبہ کرنے کا حق ہوگا اور ان کے مطالبے پر نکاح فنخ کردیا جائے گا۔ (ابن شیمین: لقاء الباب المفتوح: 33/7)

## 42- قریبی رشته داروں میں شادی کے متعلق غلط فہمی

سوال یہ بات جو عام طور پر پھیلی ہے کہ ''قریبی رشتے داروں میں شادی کرنے سے بچ برصورت اور بدنما پیدا ہوتے ہیں'' یہ کہاں تک درست ہے؟

جواب ذکورہ بات، جو زبان زد عام ہے، درست اور سیح نہیں ہے، لہذا

( 123

کسی عورت کا اینے چیا کے بیٹے یا اینے قبیلے اور خاندان کے کسی اور شخص سے شادی کرنا بچوں کے بدصورت یا پاگل یا دیگر بیار بوں میں مبتلا پیدا ہونے کا سبب نہیں بنتا۔ بدایک غلط اعتقاد اور ایک باطل چیز ہے جوزبان زدعام ہوچکی ہے۔ البته بعض علاء کا بیر خیال ہے کہ مناسب پیہ ہے کہ بندہ ایسی عورت سے شادی کرے جو اس کے قریبی رشتہ داروں سے نہ ہو۔ ان کا کہنا ہے کہ (اقربا کے سوا دور کے لوگوں میں شادی کرنا) اس سے شریف اولا دبیدا ہوتی ہے، مگریہ محض زبانی جمع خرچ ہے، اگر چہ یہ بعض اہل علم کا موقف ہے، کیکن اس کا پیہ مطلب ہر گزنہیں ہے کہ (قریبیوں میں شادی کرنے سے) اولاد برصورت بیدا ہوتی ہے، میرے علم کے مطابق اہل علم میں سے یہ سی کا بھی موقف نہیں ہے اور نہ اس کی کوئی اصل اور بنیاد ہے، جبکہ اس کے برعکس ہم دیکھتے ہیں کہ نبی ا كرم مَنْ لَيْنِمُ نِي ابني بيني فاطمه وليُهُا كي شادي اينے جيا كے بيٹے على بن ابي طالب ڈاٹٹؤ سے کی تھی اور صحابہ کرام ٹنائٹؤ نے بھی اپنی قریبی رشتہ دارعورتوں سے شادياں كى ہوئى تھيں \_ (الفوزان:المنتقىٰ: 167/1)

43- دور کے لوگوں میں شادی کرنے کے فوائد

علماء کرام ﷺ نے اس کے دو فائدے بیان کیے ہیں:

پېلا فائده:

کرتا ہے تو اس بیچے میں اِس خاندان اور اُس خاندان دونوں کے اخلاق و عادات جمع ہوجاتی ہیں۔

#### دوسرا فائده:

دور کے اجنبی لوگوں میں شادی کرنے کا دوسرا فائدہ یہ ہوتا ہے کہ بندہ خاندانوں کی قطع تعلقی سے نئے جاتا ہے، کیونکہ بعض اوقات بندے کا اپنی ہیوی سے ایسا اختلاف ہوجاتا ہے جوقطع رحمی کا سبب بن جاتا ہے اور یہ قطع رحمی صرف اس کے اور اس کی ہیوی کے درمیان ہی نہیں ہوتی بلکہ ان دونوں کے خاندانوں کے قریبی رشتوں داروں میں قطع تعلقی ہوجاتی ہے، لیکن رسول اللہ مُن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ اللّٰہ مُن اللّٰہ مِن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن اللّٰہ مُن اللّٰہ مِن اللّٰہ مُن الل

« تُنكَحُ الْمَرُأَةُ لِأَرْبَع: لِمَالِهَا وَلِحَسَبِهَا وَلِحَمَالِهَا وَلِدِينِهَا فَالدِينِهَا فَاللَّهُ وَلِدِينِهَا فَاطُفُرُ بِذَاتِ الدِّيُنِ

''عورت سے چار چیزوں کی بنیاد پر شادی کی جاتی ہے: اس کے مال، اس کے حسب، اس کے جمال اور اس کی دینداری کی وجہ سے۔ پس تو (اے مخاطب!) دین دار عورت سے شادی کر کے کامیابی حاصل کر۔''

میں قریب کی رشتے دارعورت اور دور کی عورت دونوں آ جاتی ہیں۔ اور ہم پر یہ حقیقت بھی چھپی ہوئی نہیں ہے کہ علی بن ابی طالب ڈاٹٹؤ نے فاطمہ ڈاٹٹو کے سے شادی کی تھی جو ان کے چپا کے بیٹے کی بیٹی (پوتی) ہے، لہذا اس مسئلے میں درست بات یہ ہے کہ رشتہ داری کی قربت اور دوری کو نہ دیکھا جائے، بلکہ اہمیت

<sup>■</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5090] صحيح مسلم [1466/53]

صرف اس کووی جائے جس کی طرف نبی اکرم مَثَاثِیَا نے راہمائی کی ہے: ﴿فَاظُفَرُ بِذَاتِ الدِّیُنِ تَرِبَتُ یَدَاكَ ﴾

''پس تم دیندارعورت سے (شادی کر کے) کامیابی حاصل کروتمھارے ہاتھ خاک آلود ہوں۔'' (ابن شیمین: لقاءالباب المفتوح: 25/19)

## 44- شادی کے طبی اور اجتماعی فوائد

اگر اللہ تعالیٰ نے انسان میں جنسی خواہش کو پیدا کیا ہے تو اس نے حلال نکاح کے ذریعے سے اپنی اس خواہش کے بورا کرنے کو مباح اور جائز بھی قرار دیا ہے اور نکاح کی پچھ شرطیں مقرر کی ہیں جن کے ذریعے سے وہ حلال ہوتا ہے۔ نکاح اور شادی کے کئی ایک فوائد ہیں:

### يهلا فائده:

شادی سے نسل محفوظ ہوتی ہے، نیز نسب اور رشتہ داریوں کی پہچان حاصل ہوتی ہے، جبکہ اس کے برخلاف زنا و خباشت ہے جس کے ذریعے سے نسب اور رشتہ داریاں ضائع ہوجاتی ہیں۔

#### دوسرا فائده:

شادی کے ذریعے سے امت محمدیہ میں اضافہ ہوتا ہے جس کی نبی اکرم سَلَّیْنِمُ نے اپنے اس فرمان میں خواہش کی ہے:

( تَزَوَّ جُوُا الْوَدُودَ الْوَلُودَ فَإِنِّي مُكَاثِرٌ بِكُمُ الْأَمَمَ ﴾

- صحيح البخاري، رقم الحديث [5090] صحيح مسلم [1466/53]
  - سنن أبي داود، رقم الحديث [2050]

''بہت محبت کرنے والی اور زیادہ بیچے پیدا کرنے والی عورت سے شادی کرو، یقیناً میں (قیامت کے دن) تمھاری وجہ سے دیگر امتوں پر (اپنی امت کی) کثرت کی وجہ سے فخر کروں گا۔''

#### تيسرا فائده:

شادی کے ذریعے سے انسان کی نگاہ پست اور محفوظ ہوجاتی ہے، جبکہ عام عادت یہ ہے کہ غیر شادی شدہ آ دمی کی نگاہ عورتوں کی طرف آٹھتی رہتی ہے اور وہ سخت تکلیف اور حرج میں مبتلا ہوجاتا ہے۔ کسی شاعر نے کیا خوب کہا ہے:

کُلُّ الْحَوَادِث مَبْدَأُهَا مِنَ النَّظْرِ
وَمُعُظَمُ النَّارِ مِنُ مُسْتَصُغِرِ الشَّرَرِ

''تمام حادثات کی ابتدا بس ایک نظر دیکھنے سے ہوتی ہے اور چھوٹے حچھوٹے شعلوں سے بہت بڑی آ گ بھڑک اٹھتی ہے۔''

اور حدیث میں ہے:

﴿ إِنَّ النَّظُرَةَ سَهُمٌ مَسُمُومٌ مِن سِهَامِ إِبُلِيُسَ »

''بلاشبہہ نظر بازی اہلیس کے تیروں میں سے ایک زہر آلود تیر

"--

#### چوتھا فائدہ:

نکاح کی وجہ سے شرمگاہ حرام مجامعت اور بدکاری سے محفوظ ہوجاتی ہے۔ نبی اکرم مُثَاثِیُم کا مندرجہ ذیل فرمان اس کی خوب ترجمانی کرتا ہے:

( يَا مَعُشَرَ الشَّبَابَ مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ الْبَاءَ ةَ فَلْيَتَزَوَّ جُ فَإِنَّهُ أَغَضُّ لِلْبَصَرِ وَأَحُصَنُ لِلْفَرَجِ»

''اے نوجوانو کی جماعت! تم میں سے جو شخص گھر بسانے کی طاقت رکھتا ہے وہ شادی کر لے، کیونکہ یہ شادی نگاہ کو پست کرنے اور شرمگاہ کی حفاظت کرنے والی ہے۔''

### يانچوال فائده:

شادی کے ذریعے سے اس مادہ منوبہ کا، جوجسم میں پیدا کیا گیا ہے،
اخراج ہوتا رہتا ہے۔ یہ وہی مادہ منوبہ ہے جس کے ساتھ انسان کی جنسی خواہش
بحر کتی ہے، جس کا رکنا اور جمع ہونا مصر صحت اور جسم کو کمزور کرنے والا ہے۔ اطباء
نے بیان کیا ہے کہ مادہ منوبہ دیر تک جسم میں رکا رہے اور جمع رہے تو یہ کئی طرح
کی خطرناک امراض پیدا کرتا ہے، جیسے جنون، مرگی، برے خیالات، وسوسے اور
کثر سے سے غم اور فکر کا پیدا ہونا، نیز مادہ منوبہ کا جسم میں رکنا اس کو زہر یلی
کشر سے سے غم اور فکر کا پیدا ہونا، نیز مادہ منوبہ کا جسم میں رکنا اس کو زہر یلی
کشیت کی طرف مائل کرتا ہے جو کیفیت بھیا نگ قسم کی بیاریاں پیدا کرتی ہے
اگر اللہ تعالیٰ نے احتلام کے ذریعے سے اس کوجسم سے نکالنے کا بندوبست نہ کیا
ہوتا تو یہ انسانی بدن کو واضح نقصان پہنچا تا۔

#### جيھڻا فائده:

نکاح کے فوائد میں سے ایک فائدہ یہ بھی ہے کہ انسان کا نفس حلال مجامعت کے ذریعے سے اپنی جنسی خواہش پورا کرنے کے بعد حرام دیکھنے، اس کے متعلق گفتگو کرنے اور اس کے متعلق ذہنی عیاشی سے چکے جاتا ہے۔

#### ساتوال فائده:

شادی کے ذریعے سے عورت کو پاکدامن بنایا جاتا ہے، جس کے اندرتیز

جنسی خواہش پیدا کی گئی ہے اور اس کے اندر اس خواہش کو پورا کرنے کے لیے مردوں کی طرف میلان پیدا کیا گیا ہے، وہ میلان جو میاں بیوی میں سے ہر ایک کو دوسرے سے مقاربت کرنے کی طرف لے جاتا ہے۔

#### آ گھوال فائدہ:

شادی کے فوائد میں سے سب سے بڑا فائدہ انبیاء پیلی کی اتباع اور ان میں سے سب سے آخر پر آنے والے ہمارے نبی اکرم مُثَاثِیُن کی اقتدا ہے۔ آپ مُنَاثِیْن نے فرمایا ہے:

(الكِنِّيُ أَصُومُ وَأُفُطِرُ وَأَقُومُ وَأَنَامُ وَأَتَزَوَّ جُ النِّسَاءَ فَمَنُ رَغِبَ عَنُ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي )

''(جب تین صحابیوں میں سے ہرایک نے بالتر تیب بیعزم کیا کہ وہ ہر روز روزہ رکھے گا، ساری رات قیام کرے گا اور شادی نہیں کرے گا تو آپ شائی آئے نے فرمایا) لیکن میں روزہ بھی رکھتا ہوں اور افطار بھی کرتا ہوں، میں قیام بھی کرتا ہوں اور سوتا بھی ہوں اور میں نے عورتوں سے شادی بھی کر رکھی ہے، پس جس نے میری سنت سے کے رغبتی کی وہ مجھ سے نہیں۔''

صیح مسلم میں ابن عمر واللہ اسے ایک مرفوع حدیث مروی ہے: ﴿ خَيْرُ مَتَاعِ الدُّنْيَا: اَلْمَرُأَةُ الصَّالِحَةُ ﴾

'' نیک عورت دنیا کا بہترین سامان ہے۔''

و صحيح مسلم [1467/64]



<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5063]

سنن ابن ملجہ میں ابن عباس رہائی سے روایت ہے:

﴿ لَمْ یُرَ لِلُمُتَحَابَیُنِ مِثُلَ النَّکَاحِ ﴾

''نکاح کے تعلق کے علاوہ کسی تعلق کی وجہ سے آپس میں محبت کرنے والے کوئی دونہیں دیکھے گئے۔''

ہمارے ذکر کردہ فوائد کے علاوہ بھی شادی کے کئی ایک فوائد ہیں۔ واللّٰد ہمارے ذکر کردہ فوائد کے علاوہ بھی شادی کے کئی ایک فوائد ہیں۔ واللّٰد ہمار (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیه: 4/2)

# ٹیسٹ ٹیوب بے بیز اور جنین (حمل)

# 45- ٹییٹ ٹیوب بے بیز کا حکم

سعودی فتوئی کمیٹی میں علماء کرام رئیلٹم نے اس کے ممنوع ہونے کا فتوئی دیا ہے، کیونکہ اس عمل کے لیے عورت کا ستر کھولنا، اس کی شرمگاہ کو چھونا اور اس کے رخم سے، اس میں ٹمیٹ ٹیوب لگانے کے لیے، کھیلنا پڑتا ہے، اگر چہ عورت کے اپنے خاوند کی منی ہی ٹمیٹ ٹیوب میں ڈال کر اس کے رخم میں رکھی جائے، گھر بھی یہ کام درست نہیں ہے، لہذا میرا خیال یہ ہے کہ انسان کو اللہ تعالی کے حکم اور فیطے پر راضی رہنا واجب ہے، کیونکہ اللہ تعالی جے چاہتا ہے با نجھ کر دیتا ہے، اس کو اولا دنہیں دیتا (پس اس کو حصولِ اولا دے لیے اس قتم کے ناجائز ذرائع اختیار نہیں کرنے چاہیں )۔ (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 49/1)

## 46-وتی اور عارضی و تفے کے لیے حمل رو کنے والے اسباب اختیار کرنا

اگر واقعتاً اس کی ضرورت ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں، ورنہ بلا ضرورت ایبا کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ شارع نے مسلمانوں کی نسل بڑھنے کو پہند کیا ہے اور ان اسباب کو اختیار کرنے کی رغبت دلائی ہے جن سے امت کی تعداد میں اضافہ ہوتا ہے، لیکن بوقت ضرورت اس کو اختیار کرنے میں کوئی حرج نہیں، جیسا

کہ شرعی مصلحت کے لیے وقتی طور پر حمل میں وقفہ پیدا کرنے والے اسباب اختیار کرنا جائز ہے۔ (ابن باز: فآوئ: 15)

47- رحم میں موجود بیج کی جنس معلوم کرنا، کیا اس آیت کے منافی ہے: ﴿ وَ يَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ ﴾ [لقمان: ٣٤]

ایسا کرنا آیت مذکورہ بالا کے منافی نہیں ہے، کیونکہ بیجنس معلوم کرنے والے بچے کی تخلیق کے بعد اس کی جنس معلوم کرتے ہیں، اس طرح تو وہ فرشتہ بھی بچے کی جنس کو جانتا ہوتا ہے جس کو بچے کی جنس مذکر یا مونث لکھنے کا حکم دیا جاتا ہے، لہذا جب کوئی چیز اس طرح معرض وجود میں آجائے کہ وہ محسوں ہونے گئے تو پھرممکن نہیں ہے کہ وہ بھی قرآن کی مخالفت کرے۔

بنا بریں ہم کہتے ہیں: رحموں میں موجود بچوں کے متعلق علم چند چیزوں کے علم برمشتمل ہے:

اول: یہ پتا چلانا کہ وہ بچہ مذکر ہے یا مؤنث، اور اس کاعلم ہونا مختلف زمانوں میں مختلف را نول میں مختلف را ہے، یعنی ایک وقت وہ تھا کہ رحم میں موجود بچے کے متعلق یہ جاننا ممکن نہ تھا کہ وہ مذکر ہے یا مونث، پھر طب نے ترقی کی اور جنس کا پتا چلنے لگا۔ دوسرا: اس بات کا علم کہ کیا یہ بچہ پیدائش سے پہلے فوت ہوجائے گا یا زندہ

سلامت پیدا ہوگا؟

تیسرا: بیعلم که جب وه زنده وسلامت پیدا ہوجائے گا تو کیا وه دنیا میں لمبا عرصہ زندہ رہے گا یانہیں؟

چوتھا: کیا اس نیچے کی قسمت میں کشادہ رزق لکھا جائے گا یا پیٹنگی رزق میں مبتلا

ہوگا؟ اور کیا اس بچے کو نیک بخت لکھا جائے گا یا بد بخت؟

ان تمام چیزوں کا علم حمل کے ساتھ تعلق رکھتا ہے۔ ان میں سے بعض چیزیں ایسی ہیں جن کے متعلق ہمیں بھینی طور پرعلم ہے کہ ان چیزوں کے متعلق کوئی شخص بھی کچھ نہیں جان سکتا، لہذا بچ کے متعلق صرف اس کے مذکر یا مونث ہونے کے حوالے سے علم ہونا اللہ تعالیٰ کے اس فرمان: ﴿وَ يَعْلَمُ مَا فِي الْاَرْحَامِ ﴾ کے حوالے سے علم ہونا اللہ تعالیٰ کے اس فرمان: ﴿وَ يَعْلَمُ مَا فِي الْاَرْحَامِ ﴾ الله تعالیٰ ہے۔ (ابن شیمین: نورعلی الدرب:34/194)

### 48- حمل کے بدشکل ہونے کی وجہ سے اس کا اسقاط

سوال دورانِ حمل جب تشخیص و معاییے سے معلوم ہو کہ بیج میں جسمانی نقص اور بدشکلی کا عیب ہے تو کیا حمل کی مدت بوری ہونے سے پہلے اس کا گرانا اور ضائع کرنا جائز ہے؟

جواب ایسا کرنا جائز نہیں ہے بلکہ حمل کو پرورش پاتا ہوا چھوڑنا واجب ہے، ممکن ہے اللہ تعالی اس کی بدنمائی اور بدشکلی کو تبدیل کر دے۔ ڈاکٹر لوگ بہت سے طرح طرح کے گمان کیا کرتے ہیں، مگر اللہ تعالی ان کے گمانوں کو جھوٹا ثابت کرکے بچھیجے سلامت بیدا کردیتے ہیں۔

اللہ تعالی اپنے بندوں کوخوشحالی اور تنگ حالی سے آزماتا رہتا ہے، لہذا اسقاط حمل محض اس لینے جائز نہیں ہے کہ ڈاکٹر کومحسوس ہوا ہے کہ اس میں پلنے والا بچہ بدنما و بدشکل ہے جائز نہیں کو باقی رکھنا واجب ہے، اور اگر بچہ بدشکل ہی بیدا ہوگا تو الحمد للہ اس کے والدین اس کی تربیت و پرورش کر سکتے ہیں اور اس پر صبر کا مظاہر کر سکتے ہیں اور ان کو اس عمل پر بہت زیادہ اجر سے نوازا جائے گا۔

پھر یہ کہ حمل کی حالتوں میں تغیر و تبدل ہوتا رہتا ہے، بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ ڈاکٹر حمل کے پانچویں یا چھٹے مہینے میں حمل کے بدشکل ہونے کا گمان کرتے ہیں، پھر امور حمل میں ایسا اعتدال آتا ہے کہ اللہ تعالیٰ بچے کو شفا دے دیتا ہے اور بین کی فرشکی کے اسباب دور ہوجاتے ہیں اور بچہ سے سلامت پیدا ہوتا ہے۔ بدنمائی و بدشکلی کے اسباب دور ہوجاتے ہیں اور بچہ سلامت پیدا ہوتا ہے۔

### علاج معالجے کے احکام

49- ایک ورت جس کو ورمِ رحم کا عارضہ لاحق ہے اور ڈاکٹروں نے اس کے لیے رحم نکلوانا تجویز کیا ہے

رحم نکلوانے میں کوئی حرج نہیں بشرطیکہ اس سے عورت کی زندگی کوخطرہ لاحق نہ ہو، جبکہ ڈاکٹروں نے بیت تجویز کیا ہے کہ رحم کا نکلوانا ضروری ہے، للہذا الی صورت میں رحم کا نکلوانا ایک مباح اور جائز علاج ہے۔ (اللجنة الدائمة: 21701)

### 50- نیجروں کا معاملہ

ہیجوے کا معاملہ قدرے تفصیل طلب ہے۔ بالغ ہونے سے پہلے ہیجوا مشتبہ ہوتا ہے: آیا وہ مذکر ہے یا مؤنث؟ کیونکہ اس کے دوآ لے اور عضو ہوتے ہیں: ایک عورت کا آلہ اور ایک مرد کا آلہ، لیکن اس کی بلوغت کے بعد اکثر اس کی مرد انگی یا نسوانیت واضح ہوجاتی ہے، چنانچہ جب اس سے ایسی علامات کا ظہور ہوجن سے معلوم ہو کہ وہ عورت ہے مثلًا اس کے بیتان انجر آئیں یا کوئی اور نشانی ظاہر ہوجائے جو اسے مردوں سے متاز کرتی ہو، جیسے چیش کا جاری ہونا یا آلہ نسوانیت (فرج) سے بیشاب کرنا تو اس صورت میں اس کے مؤنث ہونے کا تھم لگایا جائے گا اور اس کا آلہ مردائی محفوظ طبی علاج کے ذریعے سے ہونے کا تھم لگایا جائے گا اور اس کا آلہ مردائی محفوظ طبی علاج کے ذریعے سے

کٹوا دیا جائے گا، لیکن اگر اس میں ایسی علامات کا ظہور ہو جو اس کے مرد ہونے پر دلالت کرتی ہوں، مثلاً ڈاڑھی کا اُگ آنا اور آلہ مردائی سے بیشاب کرنا یا ان دونوں علامتوں کے علاوہ کوئی اور الی علامت اور نشانی ظاہر ہو جسے ڈاکٹر جانتے ہوں تو اس پر مذکر ہونے کا حکم لگایا جائے گا اور اس کے ساتھ مردوں کا سامعاملہ اور سلوک کیا جائے گا، البتہ ان علامات کے ظاہر ہونے سے پہلے اس کا معاملہ واضح ہونے تک موقوف ہی رہے گا، لہذا جب تک اس کا مذکر یا مؤنث ہونا واضح نہ ہوجائے، تب تک اس کی شادی نہ کی جائے گی جس کی وضاحت اس کے بالغ ہونے کے بعد ہی ہوگی جسیا کہ علاء نے اس کے معاملے کی وضاحت کرتے ہوئے یہ موقف اختیار کیا ہے۔ (ابن باز: الفتاویٰ: 16)

51- منی کے معاینے کے لیے مشت زنی کرنا

ضرورت کے پیش نظر جائز ہے۔

(اللجنة الدائمة: 15157)

52-جسم کے کسی حصے کوس کرنا

بوقت ضرورت جائز ہے، بشرطیکہ بیمریض کی عقل پر اثر انداز نہ ہو۔ ملک میں انداز نہ ہو۔

(اللجنة الدائمة: 4276)

# 53- پاگل کا علاج ترک کرنا

جب پاگل اور اپاہج کی شفایا بی کی امید ہوتو اس کا علاج کرانا ہرگزترک نہیں کرنا چاہیے، اگرچہ اس کے علاج پر بہت خرچ اٹھتا ہو، بشرطیکہ وہ خرچ

انسان کی قدرت میں ہو، کیونکہ ایسے مریض بھی قابل احترام ہیں اور ان کو اس نظر سے نہیں دیکھا جائے گا کہ ان کے پاگل اور اپانچ ہونے کی بنا پر ان کا کوئی فائدہ نہیں ہے، بہر حال ان کے پاگل اور اپانچ ہونے سے ان کا احترام ختم نہیں ہوتا ہے۔ (اللجنة الدائمة: 20913)

## 54- عرق النساء کے مرض میں مبتلا شخص کا علاج

علامہ ابن القیم رُطلت نے اپنی کتاب''زاد المعاد'' میں لکھا ہے:
''عرق النساء'' وہ درد ہے جو کو لہے سے شروع ہو کر پچیلی جانب سے
ران تک اور بعض اوقات شخنے تک اتر جاتا ہے، اور جتنا لمبا عرصہ یہ
درد جاری رہے اتنا ہی یہ درد نیچ کو اتر تا چلا جاتا ہے جس سے
مریض لاغر ہوجا تا ہے اور اس کی ران بھی کمزور پڑ جاتی ہے۔''
پھر انھوں نے اس کے علاج کے لیے انس رُکھیڈ سے مروی حدیث نقل کی
ہے کہ نبی اکرم مُکھیڈ نی خرمایا:

﴿ دَوَاهُ عِرُقِ النِّسَاءِ أَلَيَةُ شَاةٍ أَعُرَابِيَّةٍ تُذَابُ ثُمَّ تُحَرَّأُ ثَلَاثَةَ أَجْزَاءٍ، ثُمَّ يُشُرَبُ عَلَى الرِّيُقِ كُلَّ يَوُمٍ جُزُدًٰ")

"عرق النساء (بیاری) کا علائج اور دوائی دیباتی بکری کی سرین کا گوشت ہے جس کو (پانی میں) بکا کر گھلا دیا جائے، پھر اس کو تین حصوں میں تقسیم کیا جائے، اور ہر روز اس میں سے ایک حصہ نہار منہ نوش کیا جائے۔"

اس کو ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔ بیان کیا گیا ہے کہ''نساء'' اس مرض



(اور درد) کا نام ہے جورگ اور (ران کے) پٹھے میں لاحق ہوتی ہے (جو پٹھہ ٹخنے تک اترا ہوتا ہے) انھوں نے بیبھی کہا ہے کہ اس بیاری کو''عرق النساء'' اس لیے کہتے ہیں کہ اس کا درد اور تکلیف دوسری تکلیفیں بھلا دیتی ہے۔

پھر یہ بھی ذکر کیا ہے کہ مذکورہ حدیث میں عربوں، اہل ججاز اور خاص طور پر بادیہ نشین بدوؤں کو خطاب کیا گیا ہے کیونکہ اس حدیث میں بیان کردہ علاج ان کے لیے انتہائی مفید ہے۔

ابن القیم رشش کے مذکورہ کلام سے یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ ان کا تجویز کردہ علاج گرم ملکوں کے لوگوں اور دیہاتوں، جیسے حجازی وغیرہ، کے ساتھ خاص ہے، سواس بنا پر ''عرق النساء'' بیاری سے ہر ملک کے باشندوں کا علاج ان کے مناسب حال روغنیات، مفرد جڑی بوٹیوں اور مرکب ادویات سے علاج ان کے مناسب حال روغنیات، مفرد جڑی بوٹیوں اور مرکب ادویات سے

کیا جائے گا، ایسے ہی اس کے علاج کے لیے دم اور مسنون (آیات اور سورتوں کی) تلاوت کو بھی استعال میں لایا جائے گا۔ واللہ الشافی

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 53/2)

## 55-سلس البول (پیشاب بند نہ ہونے کی بیاری)

جب مریض کو وضو کے بعد واقعناً مسلسل پیشاب نکاتا رہتا ہوتو اس مرض کو دسلس البول' کا مرض کہتے ہیں۔ سلس البول کی بیاری مخفی نہیں ہے، اگر تو یہ مض بیشاب نکلتے رہنے کا وہم ہو، حقیقتاً بندے کو بیشاب نہ آتا ہوتو اس کو وسوسہ کہیں گے۔ ایسے شخص پر واجب ہے کہ وہ اس کی مطلق پر وا نہ کرے اور شیطان مردود سے اللہ تعالیٰ کی پناہ بیٹرے، کیونکہ یہ وسوسہ شیطان ہی کی طرف شیطان مردود سے اللہ تعالیٰ کی پناہ بیٹرے، کیونکہ یہ وسوسہ شیطان ہی کی طرف سے ہوتا ہے۔ رہاسلس البول کے مریض کے علاج کا سوال تو ایسے مریض کے لیے مباح اور جائز ادویات کے ذریعے سے علاج کرانا مشروع ہے۔ نبی اگرم مُنائیم کی طرف کو این کی طرف کے مریض ہوتے تھے ان کوعلاج کروانے کا تکم بھی اکرم مُنائیم کی اسامہ بن شریک ڈوائیو سے مروی ہے کہ میں نبی اکرم مُنائیم کی دیا ہے، چنانچہ اسامہ بن شریک ڈوائیو سے مروی ہے کہ میں نبی اکرم مُنائیم کی خدمت میں حاضر تھا کہ کچھ اعرائی آئے اور انھوں نے سوال کیا:

يارسول الله مَا اللهِ عَلَامَ علاج كروالياكرين؟ آپ مَا اللهِ عَرْمايا: «نَعَمُ يَا عَبَادُ اللهِ تَدَاوُوا فَإِنَّ اللهَ عَزَّوَ جَلَّ لَمُ يَضَعُ دَاءً إِلَّا وَضَعَ لَهُ شِفَاءً اغَيُرَ دَاءٍ وَاحِدٍ ﴾

''ہاں! اے اللہ کے بندو! علاج کراؤ، کیونکہ اللہ عزوجل نے ایک

<sup>🛭</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [3855]

یماری کے علاوہ ہر بیماری کا علاج رکھا ہے، انھوں نے پھر سوال کیا: وہ بیماری کون سی ہے (جس کا علاج نہیں ہے)؟ آپ مُلَّاثِیْم نے فرمایا: بیماری کون سی ملاج نہیں ہے)۔' (اللجنة الدائمة: 18584)

56- والدکوالیی دوائی کھلانا جواس کوسیگریٹ نوشی ترک پر مجبور کر دے

تمباکو اورسگریٹ نوشی حرام ہے کیونکہ اس کے بڑے بڑے نقصانات ہیں اور تمباکو نوشی کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔ جوشخص تمباکو نوشی کرتا ہے اس پر توبہ کرنا اور اس سے باز آنا واجب ہے۔ جہاں تک تمھارے تمباکو نوشی کرنے والے باپ کا تعلق ہے تو تم پر لازم ہے کہ اسے نصیحت کرو، رہا اس کو الیی دوائی دینا جس سے وہ دو دن کے لیے بیار بڑ جائے اور تمباکو نوشی چھوڑ دے تو اسے بتائے بغیر ایسا کرنا جائز نہیں ہے۔ واللہ اعلم (اللجنة الدائمة: 16318)

57- اس حدیث: ﴿ لَحُهُمُ الْبَقَرِ دَاءٌ ﴾ '' گائے کا گوشت بیاری ہے۔'' کا جھوٹ اور باطل ہونا

مذکورہ حدیث جس میں بیدذکر ہے کہ گائے کا گوشت بیاری ہے، بیا یک باطل حدیث ہے جو رسول اللہ مظافیاً پر جھوٹ باندھا گیا ہے، کیونکہ بیہ روایت مطلق طور پر درست ہوناممکن نہیں ہے، اس لیے کہ اللہ سجانہ وتعالیٰ نے من جملہ ان چیزوں کے، جنصیں ہمارے لیے حلال کیا، فرمایا:

﴿ وَ مِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ وَ مِنَ الْبَقَرِ اثْنَيْنِ قُلْ ءَ الذَّكَرَيْنِ

حَرَّمَ اَمِ الْاُنْثَيَيْنِ اَمَّا اشْتَمَلَتُ عَلَيْهِ اَرْحَامُ الْاُنْثَيَيْنِ﴾ [الأنعام: 144]

"اور اونول میں سے دو اور گائیوں میں سے دو، کہہ کیا اس نے دونوں نرحرام کیے ہیں یا دونوں مادہ؟ یا وہ (بچہ) جس پر دونوں ماداؤں کے رحم لیٹے ہوئے ہیں؟"

پس اللہ تعالی عزوجل نے گائے کے گوشت کوحلال اور جائز قرار دیا ہے، تو کیا اللہ تعالی اپنے بندوں کے لیے وہ چیز جائز قرار دیتا ہے جو بیاری ہے؟ نہیں، یہ مکن نہیں کہ وہ اس چیز کو مباح قرار دے جو بیاری ہے، لہذا ثابت ہوا کہ مذکورہ حدیث جھوٹی ہے۔ (ابن عثمین: لقاءالباب المفتوح: 23/63)

### دوا کے احکام

## **58-** علاج كاحكم

علاج کرانا مشروع ہے۔ ڈاکٹر اور طبیب پر، جو بیاروں کے علاج کے لیے ملازمت کرتا ہے اور وہ لوگوں کا علاج معالجہ کرنے کی اہلیت اور قدرت رکھتا ہے، واجب ہے کہ وہ ان کی شفا یا بی کی امید پر یا ان کی تکالیف میں تخفیف کی غرض سے حتی الوسع ان کے علاج کے لیے اپنی کوششیں اور صلاحیتیں بروئے کار لائے۔ شریعت کی عام نصوص اس پر دلالت کرتی ہیں۔ وہ شریعت جو تعاون باہمی پر بر انگیخت کرتی ہے اور محتاج و تکلیف زدہ انسان کی مدد کرنے کی رغبت دلاتی ہے۔ اس پر مستزاد ہے کہ ڈاکٹر پر اپنی ملازمت کے دوران میں اپنے ذمہ واجب ڈیوٹی کو بدرجہ اتم پورا کرنا واجب وضروری ہے، اور اس کی ڈیوٹی ہی میں واجب ڈیوٹی کو بدرجہ اتم پورا کرنا واجب وضروری ہے، اور اس کی ڈیوٹی ہی میں یہ بات شامل ہے کہ جو مریض اس کے پاس آتے ہیں ان کا علاج کرے، چنانچہ اس کے لیے مریضوں کو واپس کرنا یا ان کے علاج میں کسی قشم کی غفلت اور سستی کا مظاہرہ کرنا جائز نہیں ہے۔ (اللجنة الدائمة: 20913)

59- درختوں کے ساتھ علاج کرنا

جڑی بوٹیوں اور درختوں کے خواص اور اثرات سمجھنے والے شخص کے لیے

یہ جائز ہے کہ وہ ان کے ذریعے سے یا ان جیسی دیگر چیزوں کے ذریعے سے بلاواسطہ یا ان کو پیس کر پوڈر کی شکل میں تبدیل کرلے، بشرطیکہ وہ ان مختلف قتم کے امراض کو جاننے والا ہو، جن کا وہ علاج کرنے جا رہا ہے، نیز ان بیاریوں کے علاج کے علاج کے علاج کے علاج کے علاج کے علاج کے ماہرین سے علم حاصل کرنے کی بنا پر جانتا پہچانتا ہو۔ پراوراس علم کے ماہرین سے علم حاصل کرنے کی بنا پر جانتا پہچانتا ہو۔

(اللجنة الدائمة: 9120)

#### 60- بالول كے علاج كے ليے ادويات استعال كرنا

بالول کے گرنے کو روکنے کے لیے مباح اور جائز ادویات کے ساتھ علاج کرنا جائز ہو۔ علاج میں کوئی ضرر اور نقصان نہ ہو۔

(اللجنة الدائمة: 8256)

(عبدالكريم الخضير، الفتاوي: 46)

#### 61- حیوانات کی چربی والی کریمیں

سوال جسم کی خشکی دور کرنے کے لیے ایسی کریمیں وغیرہ استعال کرنا جن میں حیوانات سے حاصل ہونے والے تیل (اور چربی وغیرہ) شامل ہوں؟

حوالی جسم سے خشکی دور کرنے والی کریمیں (Cold Creams)
جن میں حیوانی تیل (اور چربی وغیرہ) شامل کیے گئے ہیں، اگر تو وہ ایسے جانوروں کی چربی سے بنی ہیں جن جانوروں کا گوشت کھایا جاتا ہے اور ان کو شری طریقے کے مطابق ذریح کیا گیا ہے، پھر تو ان کے استعال میں کوئی حرج نہیں ہے۔

#### **62-** طبی ضروریات میں الکلائن اور الکحل (الکوحل) استعمال کرنا

الكلائن اور الكوحل كوطبى ضروريات جيسے زخموں كو صاف كرنا اور جراثيم كثى كرنا، كے ليے استعال كرنے ميں كوئى حرج نہيں ہے۔ (اللجنة الدائمة: 3900)

#### 63- کھانے پینے کی اشیاء میں الکومل کا استعال

خورونوش کی جن اشیاء میں ایبا الکوحل شامل ہو جس کی کثیر مقدار کے استعمال کرنے سے نشہ ہوجاتا ہوتو ان اشیاء کا کم اور زیادہ، کھانے اور پینے میں لبطور خوشبو اور لبطور دوائی اور علاج کے استعمال جائز نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالی کا فرمان ہے:

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِيْنَ امْنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَ الْمَيْسِرُ وَ الْاَنْصَابُ وَ الْاَزُلَامُ رِجُسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيُطٰنِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ ۚ الْاَزُلَامُ رِجُسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطٰنِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ ۚ إِنَّمَا يُرِيْدُ الشَّيْطِنُ اَنْ يُوْقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَ الْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَ الْمَيْسِرِ وَ يَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَ عَنِ الصَّلُوةِ الْخَمْرِ وَ الْمَيْسِرِ وَ يَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَ عَنِ الصَّلُوةِ فَهَلُ انْتُمْ مُنْتَهُونَ ﴾ [المائدة: 91,90]

''اے لوگو جو ایمان لائے ہو! بات یہی ہے کہ شراب اور جوا اور شرک کے لیے نصب کردہ چیزیں اور فال کے تیرسراسر گندے ہیں، شیطان کے کام سے ہیں، سواس سے بچو، تا کہتم فلاح پاؤ۔ شیطان تو یہی چاہتا ہے کہ شراب اور جوئے کے ذریعے سے تمھارے درمیان دشمنی اور بغض ڈال دے اور شمصیں اللہ کے ذکر سے اور نماز سے روک دے، تو کیا تم باز آنے والے ہو۔''

اوراس ليے بھی كه نبى اكرم مَثَاثِيْمُ كا ارشاد ہے: «مَا أَسُكَرَ كَثِيرُهُ فَقَلِيُلُهُ حَرَامٌ»

''جس چیز کی زیادہ مقدار نشہ پیدا کرتی ہوتو اس کو کم مقدار میں استعال کرنا حرام ہے۔''

نيزآب مَالليَّا كافرمان ہے:

«تَدَاوَوُا عِبَادَ اللهِ وَلَا تَتَدَاوَوُا بِحَرَامٍ فَإِنَّ اللهَ مَا أُنْزَلَ دَاءً إِلَّا أُنْزَلَ دَاءً إِلَّا أُنْزَلَ دَاءً إِلَّا أَنْزَلَ دَاءً إِلَّا أَنْزَلَ لَهُ دَوَاءً»

''اللہ کے بندو! علاج معالجہ کرومگر حرام (اشیاء) سے علاج نہ کرو، چنانچہ اللہ نے جو بیاری بھی اتاری ہے اس کا علاج اور دوائی بھی اتاری ہے۔''

الله سبحانہ وتعالی نے شراب پر بیتکم لگایا ہے کہ وہ ناپاک اور حرام ہے اور اس سے پر ہیز کرنے کا حکم دیا ہے، لہذا اسے ضائع کرنا واجب ہے، کیونکہ اس کا باقی رکھنا اس کے استعال کا سبب اور ذریعہ بن سکتا ہے جب شراب کی حرمت نازل ہوئی تو نبی اکرم سُلُیْمُ نے اسے گرانے کا حکم دیا تھا، چنانچہ اسے مدینہ کی گیوں بازاروں میں بہا دیا گیا۔ لیکن اگر ان اشیاء میں ایسے الکومل کی آمیزش ہوئی ہے جس کی کثیر مقدار استعال کرنے سے نشہیں ہوتا تو ان اشیاء کو استعال کرنے میں کوئی حرج نہیں کیونکہ وہ شراب (کے حکم میں) نہیں ہیں۔

(اللجنة الدائمة: 20339)

ع سنن ابن ماجه، رقم الحديث [3436]



<sup>●</sup> سنن أبي داود [3681] سنن الترمذي [1865] سنن ابن ماجه [3393]

#### 64- طبی الکومل وضونهیں توڑتا

طبی الکوحل سے وضونہیں ٹوٹنا، بلکہ تمام نجاشیں اگر بدن کولگ جائیں تو اس سے وضو لوٹانا واجب نہیں ہوتا، کیونکہ نواقض وضو کا تعلق بدن سے خارج ہونے والے ببیثاب یا یاخانے یا ہوا یا اس طرح کی دیگر نواقض وضواشیاء سے ہے جومعروف ومعلوم ہیں۔ رہا نجاست کا بدن کولگ جانا تو اس سے وضونہیں ٹو ٹنا، کیکن اس پر غور وفکر کرنے کی ضرورت ہے کہ کیا طبی الکوحل نایاک ہے یا نہیں؟ سواس کا دارومدار شراب کی نجاست کے قائل ہونے پر ہے، پس اکثر اہل علم یہ سمجھتے ہیں کہ یقیناً شراب ظاہری اور حسی نجاست کی طرح نجس و نایاک ہے، جیسے بیشاب اور یاخانے کی نجاست ہے اور انسان پر واجب ہے کہ وہ (شراب کو) زائل کرے،لیکن اس مسئلے میں راجح قول بیہ ہے کہ شراب حسی اور ظاہری نجاست کی طرح نایاک نہیں ہے کیونکہ اس کے نجس و نایاک ہونے کی کوئی دلیل نہیں ہے۔ شراب بلاشبہہ حرام تو ضرور ہے مگر اس کے حرام ہونے ہے اس کا نجس ہونا لازم نہیں آتا، مثلاً زہر حرام ہے، مگرنجس اور پلیدنہیں ہے، تمبا کونوشی حرام ہے مگر تمبا کونجس اور نایاک نہیں ہے، پس کسی چیز کی حرمت سے اس کی نجاست لازم نہیں آتی۔

شراب کے نجس نہ ہونے پر چندامور دلالت کرتے ہیں:

- شراب کی نجاست پر کوئی دلیل نہیں ہے، جبکہ اشیاء کی اصل ان کا پاک اور
   حلال ہونا ہے۔
- ر الیل کے ذریعے سے ثابت ہوتا ہے کہ شراب پاک ہے اور اس کا پاک ہونا کئی طرح سے ثابت ہے۔ اس لیے جب شراب کی حرمت نازل ہوئی (146)

تو مسلمان شراب کے مطکے ادر برتن لے کر نکلے اور مدینہ کے بازاروں میں شراب کو بہا دیا۔

اور نجس چیز مسلمانوں کے راستوں میں بہانا جائز نہیں ہے، نیز جب شراب کی حرمت نازل ہوئی تو نبی اکرم طُالِیْنِ نے صحابہ کرام شُالِیْنُ کوشراب کے برتن کو برتن دھونے کا حکم نہیں دیا تھا، لیعنی آپ طُالِیْنِ نے انھیں شراب کے برتن کو دھونے کا حکم نہ دیا جبکہ آپ طُالِیْنِ نے گدھوں کے حرام ہونے کے وقت گدھوں کے گوشتوں والے برتن دھونے کا حکم دیا تھا۔

نیز '' سیح مسلم'' میں ایک روایت منقول ہے کہ ایک آ دمی رسول الله مُنالِیّا ہے کو شراب کی ایک مشک تحفہ دینے کے لیے حاضر خدمت ہوا تو نبی اکرم مُنالِیّا ہے اسے کہا: ﴿ إِنَّهَا مُحرِّمَتُ ﴾ '' یقیناً شراب حرام ہے'' اس نے ایک آ دمی سے سرگوشی کی، تو نبی اکرم مُنالِیّا ہے نے پوچھا: ﴿ بِمَ سَارَدُ تَهُ ؟ ﴾ '' تو نے اس سے راز دارانہ انداز میں کیا بات کی ہے؟'' اس نے جواب دیا: میں نے اسے کہا: (اگر شراب بینا حرام ہوگیا ہے تو) اسے نیج دو، تو نبی اکرم مُنالِیًا نے فرمایا:

﴿ إِنَّ اللَّهَ إِذَا حَرَّمَ شَيئًا حَرَّمَ تَمَنَّهُ »

''یقیناً الله نے ایک چیز (شراب) کو جب حرام کیا ہے تو اس کی قیمت (خرید وفروخت) کو بھی حرام قرار دیا ہے۔''

پھر اس آ دمی نے مشک کا منہ کھولا اور نبی اکرم مَثَلَیْمُ کی موجودگی میں شراب بہا دی۔

آپ مَالِيْكُم نے اسے مشک دھونے كا حكم نہيں ديا، اب اگر شراب (حرام

- مسند أحمد [132/2]
- ع سنن النسائي، رقم الحديث [4664]

ہونے کے ساتھ ساتھ ) ناپاک بھی ہوتی تو آپ سَلَیْ شراب کی وجہ ہے اس کی مشک کو دھونے کا حکم بھی دیتے، لہذا جب شراب حسی نجاست کی طرح نجس نہیں ہے تو ثابت ہوا کہ الکول بھی حسی نجاست کی طرح پلیدو ناپاک نہیں ہے، جب یہ کپڑے یا بدن کولگ جائے تو اس کپڑے اور بدن کو دھونا واجب نہیں ہوتا ہے۔

گرابھی تک اس موضوع پر کلام ہونا اور غور وفکر کرنا باتی ہے کہ کیا وہ چیز مس میں الکول کی آمیزش ہو، اس چیز کا استعمال (اور خرید و فروخت) جائز ہے؟ تو ہم کہیں گے: اگر اس میں شراب کی نسبت زیادہ ہے، یعنی وہ استعمال طلب چیز اپنے اندر الکول کی بڑی مقدار رکھتی ہے تو اس کا حکم خالص الکول علی مقدار میں شامل ہے، جس کا کوئی خاص الکول جیسا ہے، اور اگر اس میں الکول قلیل مقدار میں شامل ہے، جس کا کوئی خاص اثر میں، تو اس کے استعمال کے ممنوع ہونے میں وہ مؤثر ہے۔

پس اگر کوئی کہنے والا (بطور اعتراض) کہے: کیا نبی اکرم مُلَاثِیْم نے بینہیں فرمایا:

«مَا أَسُكَرَ كَثِيرُهُ فَقَلِيلُهُ حَرَامٌ»

''جس چیز کی زیادہ مقدار نشہ پیدا کرتی ہوتو اس کو کم مقدار میں استعال کرنا حرام ہے۔''

تو ہم اس کے جواب میں کہیں گے کیوں نہیں یہ فرمان مصطفیٰ مُٹاٹیٹی ہے، مگر اس کا مطلب یہ ہے کہ جب کسی مشروب کو کثیر مقدار میں پینے سے نشہ ہوتا ہواور تھوڑی مقدار میں پینے سے نشہ نہ ہوتا ہوتو اس کی تھوڑی مقدار بینا بھی حرام ہے، تا کہ کہیں ایبا نہ ہو کہ انسان تھوڑی مقدار میں پیتا پیتا زیادہ مقدار میں پینے

سنن أبي داود [3681] سنن الترمذي [1865] سنن ابن ماجه [3393]

لگے، کیکن اس میں کوئی شک نہیں کہ احتیاط اور تقویٰ کا تقاضا یہی ہے کہ اس کے استعال سے پہیز کیا جائے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کاعمومی ارشاد ہے:

﴿ فَا جُتَنِبُو كُ ﴾ [المائدة: 90] " ليستم اس سے اجتناب كرو-"

لہذا ہم اپنے بھائیوں کومشورہ دیتے ہوئے یہ نصیحت کرتے ہیں کہ وہ کسی بھی الیی چیز کو استعمال میں نہ لائیں جس میں الکوحل زیادہ مقدار میں شامل ہو، سوائے کسی خاص ضرورت کے جیسے زخموں کو صاف کرنا اور اسی طرح کے دیگر کام۔ (ابن عثیمین: نورعلی الدرب:18/122)

#### 65- نیند آور دوائی کا استعال کرنا

بوقت ضرورت نیند آور دوائی استعال کرنا جائز ہے، بشرطیکہ وہ کسی اسپیشلسٹ ڈاکڑنے تجویز کی ہو۔ (اللجنة الدائمة: 4276)

### 66- (زخم وغيره كو) داغ كرعلاج كرنا

حدیث سے ثابت ہے کہ داغنا علاج کی ایک قسم ہے اور جب یہ علاج
یماری پرٹھیک بیٹھتا ہے تو اللہ کے حکم سے یہ مفید ثابت ہوتا ہے، مگر اس کے
باوصف نبی اکرم مُثَاثِیُم نے اس سے منع کیا ہے، چونکہ اس کے ذریعے سے جسم پر
برنمائی پیدا ہوتی ہے اور باوجود یکہ اس کا مقصد مریض کو عذاب دینا نہیں بلکہ اس
کا مقصد علاج کرنا ہے، یہ طریقہ علاج آگ کے ساتھ عذاب دینے کے مشابہ
ہے، اس لیے آپ مُثَاثِیم نے اپنی امت کو اس کے استعال سے منع کیا ہے، اسی
لیے کہا گیا ہے کہ داغ کر علاج کرنا نبی اکرم مُثَاثِیم کے اس کو ناپند کرنے اور
اپنی امت کو اس سے منع کرنے کی وجہ سے مکروہ اور ناپندیدہ ہے، خصوصاً جب
اپی امت کو اس سے منع کرنے کی وجہ سے مکروہ اور ناپندیدہ ہے، خصوصاً جب

اس کے علاوہ دیگرانواع واقسام کے علاج موجود ہیں۔

امام بخاری ڈِطلتٰہ نے ابن عباس ڈِٹائٹُما کے واسطے سے حدیث نقل کی ہے کہ نبی اکرم مَنَائِثَیْما نے فرمایا:

﴿ اَلشِّفَاءُ فِيُ ثَلَاثَةٍ: شَرُبَةِ عَسَلٍ، وَشُرُطَةِ مُحُجِمٍ وَكَيَّةِ نَارٍ، وَشُرُطَةِ مُحُجِمٍ وَكَيَّةِ نَارٍ، وَأَنُهٰى أُمَّتِيُ عَنِ الْكَيِّ ۗ

'' تین چیزوں میں شفا ہے: شہد کا گھونٹ (پینے سے )سینگی لگانے کی جگہ پر چیرا دینا (سینگی لگوانا) اور آگ سے داغنا، اور میں اپنی امت کو داغنے سے منع کرتا ہوں۔''

نیز امام بخاری وطلف اور امام مسلم وطلف نے جابر بن عبدالله والفها کے واسطے سے بیان کیا ہے کہ انھوں نے نبی اکرم مُلَافِئِ کو بیفر ماتے ہوئے سنا:

( إِنْ كَانَ فِيُ شَيْءٍ مِنُ أَدُوِيَتِكُمُ، أَوُ يَكُونُ فِيُ شَيْءٍ مِنُ أَدُوِيَتِكُمُ، أَوُ يَكُونُ فِي شَيْءٍ مِنُ أَدُوِيَتِكُمُ أَوُ شَرْبَةِ عَسَلٍ، أَوُ لَزُعَةٍ بِنَارٍ، تُوافِقُ الدَّاءَ، وَمَا أُحِبُّ أَنُ أَكْتَوِيَ ﴾ بِنَارٍ، تُوافِقُ الدَّاءَ، وَمَا أُحِبُ أَنُ أَكْتَوِيَ ﴾

''اگرادویات میں سے کسی دوائی میں خیر وشفا یا تمھاری ادویات میں سے کسی دوائی میں خیر وشفا ہے تو وہ سینگی لگوانے یا شہد پینے یا بیاری کے مطابق آگ سے داغنے میں ہے اور میں داغ لگوانے کو پہند نہیں کرتا۔'' (اللجنة الدائمة: 328)

<sup>1</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5681]

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5683] صحيح مسلم [2205/71]

#### 67- داغنے سے ممانعت کی شرعی حیثیت

صحیح بات یہ ہے کہ داغنے سے ممانعت کی نہی کراہت کے لیے ہے۔ امام بخاری پڑالٹنے نے کتاب الطب میں ابن عباس ڈٹائٹیا سے روایت نقل کی ہے کہ نبی اکرم مُٹائٹی نے فرایا:

﴿ اَلشِّفَاءُ فِي ثَلَاثَةٍ: شَرُبَةِ عَسَلٍ، وَشَرُطَةِ مُحُجِمٍ وَكَيَّةِ نَارٍ، وَأَنْهَى أُمَّتِي عَنِ الْكَيِّ

'' تین چیزوں میں شفاہے: شہد کا گھونٹ (پینے سے) سینگی لگانے کی جگہ پر چیرا دینا (سینگی لگوانا) اور آگ سے داغنا، اور میں اپنی امت کو داغنے سے منع کرتا ہول۔''

اورایک صدیث کے الفاظ ہیں:

«وَمَا أُحِبُّ أَنُ أَكْتَوِيَ»

''اور میں داغ لگوانے کو پسندنہیں کرتا ہوں۔''

داغ لگوانے میں شفا ہونے کے باد جود اس سے منع کرنا اس کے مع الکراہت جائز ہونے پر دلالت کرتا ہے، جبیبا کہ لوگوں کا قول ہے: "آ خِرُ الطِّبِّ الْكُيُّ" (آخری علاج داغ لگوانا ہے) یعنی بوقت ضرورت۔

امام مسلم رشلتہ نے جابر وہ النی سے حدیث نقل کی ہے کہ نبی اکرم مَنَالَیْمَ نے ابی بن کعب وہ نی اکرم مَنَالِیَمَ نے ابی بن کعب وہ ان کی ایک رگ کا بن کعب وہ ان کی ایک رگ کا کے دن تیر لگا تو نبی کاٹ کر داغ لگایا۔ اور جب سعد بن معاذ وہ ان کو احد والے دن تیر لگا تو نبی

<sup>●</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5681]

اکرم مُثَاثِیْنِ نے ان کو داغ لگایا۔ اس کے جواز میں کئی احادیث مروی ہیں، جنھیں ابن القیم رات نے ''طب نبوی'' میں ذکر کیا ہے جو اس طریقہ علاج کے مع الکراہت جائز ہونے پر دلالت کرتی ہیں۔ کراہت اس لیے ہے کہ اس میں آگ کے ساتھ عذاب ( تکلیف) دیا جاتا ہے۔ بہر کیف جب بوقت ضرورت اس کے علاوہ کوئی علاج سود مند ثابت نہ ہو رہا ہوتو بقدر ضرورت اس کو اختیار کرنا جائز اور مباح ہے۔ (ابن حبرین: الفتاویٰ الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 9/1)

#### 68- وبرك كوبرسے علاج

وہ جانور جو''وبر'' کے نام سے مشہور ہے، وہ حلال ہے، اسے شکار کرنا اور کھانا جائز ہے اور جس جانور کا کھانا جائز ہو اس کا گوبر اور بیشاب پاک ہے۔ سو اس بنا پر اسے بطور علاج استعال میں لانے میں کوئی شرعی ممانعت اور رکاوٹ نہیں ہے۔ (اللجنة الدائمة: 16685)

# 69- بیاری آنے سے پہلے ٹیکا لگوانے کا حکم

جب وبا پھوٹنے کی وجہ سے بیاری لگنے کا خطرہ ہو یا دیگر اسباب کے سبب سے بیاری میں مبتلا ہونے کا خطرہ ہوتو متوقع بیاری اور آفت سے بچاؤ کی خاطر اور حفظ ما تقدم کے طور پر علاج کرانا اور دوائی کھانا جائز ہے، کیونکہ سیح حدیث میں نبی اکرم مُنافینی کا بیفرمان ہے:

«مَنُ تَصَبَّحَ بِسَبُعِ تَمُرَاتٍ مِنُ تَمُرِ الْمَدِيْنَةِ لَمُ يَضُرَّهُ سِحُرٌ وَلَا سُمُّهُ

❶ صحيح البخاري، رقم الحديث [5779]

''جس شخص نے صبح کے وقت مدینہ کی سات تھجوریں کھائیں اسے جادواور زہر نقصان نہیں پہنچائے گا۔''

چنانچہ اس حدیث سے کئی آفت و آزمائش کے واقع ہونے سے پہلے اس کا دفاع کرنے کا ثبوت ملتا ہے، پس اس طرح جب کسی بیاری میں مبتلا ہونے کا ڈراورخطرہ ہواورکسی ملک یا جگہ میں پھوٹے والی وباسے بچاؤمقصود ہو تو اس بیاری اور وبا کے دفاع میں شکے لگوانا اور قبل از وقت علاج کروانا جائز ہے، اس میں کوئی حرج نہیں ہے، لہذا جس طرح بیاری کا علاج کیا جاتا ہے، اسی طرح متوقع بیاری کا بھی علاج کیا جا سکتا ہے، لیکن یادرہے کہ بیاری یا جن یا فظر بدکے دفاع کے لیے تعویذ گنڈ کے لئکانا جائز نہیں ہے، کیونکہ نبی اکرم شکھی گا کے اس سے منع کررکھا ہے۔ آپ ملی ایک سے بیات واضح کردی ہے کہ تعویذ وغیرہ لئکانا شرک ہے، لہذا ان سے بیخا واجب ہے۔

(ابن باز: مجموع الفتاوي والمقالات: 21/6)

## 70- مانع حیض گولیوں کے استعمال کا حکم

عورت کے لیے مانع حیض گولیاں استعال کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے بشرطیکہ وہ اس کی صحت کے لیے ضرررساں نہ ہوں اور اس کے خاوند نے اسے ان کے استعال کی اجازت دے رکھی ہو، لیکن جہاں تک مجھے علم ہے، ان گولیوں کا استعال عورت کے لیے نقصان دہ ہے۔ اور یہ حقیقت تو معلوم ہے کہ عورت سے خون حیض کا خارج ہونا ایک طبعی خروج ہے اور طبعی چیز کو جب اپنے وقت پر خارج ہونے سے روکا جائے تو لازمی طور پر اس کا روکنا جسم کے لیے نقصان دہ ہوگا۔

ایک اور سبب، جس کی وجہ سے ان گولیوں کے استعال سے پر ہیز کرنا واجب ہے، وہ یہ ہے کہ ان کے استعال سے عورت کی ماہواری کا نظام بگڑ جاتا ہے اور اس کے اختلاف و بگاڑ کے سبب عورت اپنی نماز، خاوند سے مجامعت اور دیگر معاملات کے متعلق ہمیشہ شک و شبہہ کا شکار رہتی ہے، لہذا میں یہ تو نہیں کہنا کہ ان گولیوں کا استعال حرام ہے لیکن عورت کی ضرر رسانی کے پیش نظر میں یہ پیند نہیں کرتا کہ وہ ان گولیوں کا استعال کرے۔

نیز میں کہنا ہوں کہ عورت کو چاہیے کہ وہ اس پر راضی رہے جو اللہ نے اس کے مقدر میں کیا ہوا ہے۔ ججۃ الوداع کے سال نبی اکرم سکالی عائشہ را اس کے مقدر میں کیا ہوا ہے۔ ججۃ الوداع کے سال نبی اکرم سکالی افرام باندھ رکھا تھا، پاس گئے تو وہ رو رہی تھیں، جبکہ انھوں نے عمرے کا احرام باندھ رکھا تھا، آپ سکالی نے دریافت کیا: ( کیول آپ سکالی نے شہت ؟) " کھیے کیا ہے! ( کیول رورہی ہو) شاید مختبے خونِ حیض آ نا شروع ہوگیا ہے؟ " انھوں نے کہا: جی ہاں! آپ سکالی نے فرمایا:

«هذَا شَيُءٌ كَتَبَهُ اللَّهُ عَلَى بَنَاتِ آدَمَ»

''یہ ایک الیی چیز ہے جسے اللہ تعالی نے آدم کی بیٹیوں کے مقدر میں لکھ دیا ہے۔''

پس عورت کے لیے مناسب اور لائق یہ ہے کہ وہ صبر کرے اور اس صبر کرنے ور اس صبر کرنے پر اللہ تعالیٰ سے ثواب کی توقع رکھے۔ اگر عورت پر حیض کی وجہ سے نماز، روزے کا دروازہ بند ہے تو الحمد لللہ ذکر کا دروازہ تو کھلا ہے، چنانچے عورت دورانِ حیض اللہ کا ذکر کرے، اس کی تشبیح بیان کرے، صدقہ و خیرات کرے اور لوگ

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [294] صحيح مسلم [1211/120]

کے ساتھ قول وفعل سے حسن سلوک کرے، یہ افضل اعمال ہیں۔ (ابن عثیمین : مجموع الفتاویٰ والرسائل: 237)

71- عورت کا دورانِ حیض ایسی چیز استعال کرنے کا حکم جو خون کو بند کر دے

جب عورت خون رو کنے والی گولیاں کھائے یا ٹیکا لگوائے اور خون رک جائے تو پھر وہ عسل کرے اور عسل کر کے وہ تمام اعمال کرے جو حیض و نفاس کے خون سے پاک ہونے والی عورتیں کیا کرتی ہیں، نیز وہ نماز ادا کرے اور روزہ رکھے، اس کی نماز اور روزہ درست ہوگا۔ (ابن باز: مجوع الفتاوی والمقالات: 213/10)

72- ڈسپنسری کا ایک گران وہاں سے دوائیاں لے کر دوسرے ہپتال کے مریض کو دیتا ہے

اس کا ایک نظم و ضبط (ڈسپن) ہے اور اس کے متعلق کچھ ہدایات ہیں،
چنانچہ جب کوئی دواخانہ اور ڈسپنری کسی ہسپتال کے ساتھ خاص ہوتو وہ اپنے
پاس آنے والے دیگر (ہسپتالوں کے) مریضوں کو یہاں سے دوائیاں فراہم نہ
کرے، کیونکہ اس ہسپتال کی طرف رجوع کرنے والے بھی کچھ لوگ ہیں، لہذا
لازم ہے مٰدکورہ ڈسپنری کی ادویات اس ہسپتال کے مریضوں کو دی جائیں، کسی
دوسرے ہسپتال کی طرف منتقل نہ کی جائیں۔ یہ ہسپتال کی الگ خاص ڈسپنری
ہے، لہذا اس کی ادویات کہیں اور منتقل نہ کی جائیں، کیونکہ حکومت کی طرف سے
ہے، لہذا اس کی ادویات کہیں اور منتقل نہ کی جائیں، کیونکہ حکومت کی طرف سے ایسی ہدایات ہیں۔ اگر اس دواخانے کے پاس وزارت صحت کی طرف سے ایسی

ہدایات ہوں جو اس کو اپنے مخصوص ہپتال کے علاوہ کسی اور ہپتال کی طرف ادویات منتقل کرنے کی اجازت دیتی ہوں تو پھر اس میں کوئی حرج نہیں ہے، مگر ضروری ہے کہ مجوزہ ہدایات ہی پرعمل کیا جائے ان میں اپنی مرضی سے کوئی اضافہ (یارد و بدل) نہ کیا جائے۔ (ابن باز: فاوی عاجلہ منوبی الصحة: 20)

73- میڈیکل سٹور والے کا ڈاکٹری نسنجے کے بغیر دوائی دینا یا اس میں تبدیلی کرنا

تمھارے لیے ڈاکٹر کی تجویز کردہ ادویات کے بغیر مریض کو دوائی دینا یا تبدیل کرنا جائز نہیں ہے۔ (اللجنة الدائمة: 13295)

### 74- عوامی ڈاکٹروں کے متعلق اسلام کا موقف

مدیث میں آیا ہے:

( مَا أَنْزَلَ دَاءً إِلَّا أَنْزَلَ لَهُ شِفَاءً عَلِمَهُ مَنُ عَلِمَهُ، وَجَهِلَهُ مَنُ جَهِلَهُ ) "الله تعالى في جوبهى بيارى اتارى ہے، اس كى شفا اور دوا بهى اتارى ہے، جس نے اسے جان ليا سو جان ليا اور جو اس سے ناواقف رہا سو وہ اس سے ناواقف رہا سو وہ اس سے ناواقف رہا۔"

عوامی ڈاکٹروں نے ان ادویات پر تجربات کیے اور اس سلسلے میں طب کی اُن کتابوں کا سہارالیا اور بنیاد بنایا جن کتابوں کو اس فن کو جاننے والول نے تصنیف کیا اور یہ بہت سے علمی فنون میں سے ایک فن ہے۔عہد نبوت سے لے

<sup>🛭</sup> سنن ابن ماجه، رقم الحديث [3436]

کر اور اس سے پہلے اور بعد میں بھی اس فن میں لوگوں نے خصوصی مہارت ماصل کی ہے، انھوں نے ادویات کی تراکیب اور ہر دوائی کے خواص اور اس کے استعال کی کیفیت کوخوب خوب سمجھا ہے۔ اس سلسلے میں ان کا اعتقاد یہی رہا ہے کہ بیدادویات شفا کا ایک سبب ہے، جبکہ مسبب الاسباب صرف اور صرف اللہ تعالی کی ذات بابرکات ہے، سواس بنا پر اس علم وفن کو پڑھنے اور اس کے ذریعے سے علاج کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

سائل کو چاہیے کہ وہ ابن القیم اِٹراللہ کی کتاب ''الطب النبوی'' علامہ ذہبی اِٹراللہ کی کتاب''الآ داب الشرعیہ'' اور دہبی اِٹراللہ کی کتاب''الآ داب الشرعیہ'' اور 'دسہیل المنافع'' وغیرہ کا بھی مطالعہ کرے۔ (ابن حبرین: الکنز النسین: 209)

# حرام چیزوں کے ساتھ علاج کرنا

## 75- حرام چیزوں کے ساتھ علاج کرنے کا حکم

جمہور علاءِ کرام رہیئے کے نزدیک شراب پی کر اور خبیث چیزوں میں سے کسی بھی چیز کے استعال سے علاج کرنا حرام ہے، کیونکہ واکل بن حجر نے روایت کی ہے کہ طارق بن سوید جعفی ڈٹاٹیئ نے نبی اکرم مُٹاٹیئی سے شراب کے متعلق سوال کیا تو آپ مُٹاٹیئی نے ان کوشراب سے منع کیا یا شراب بنانے کو ناپند کیا۔ طارق ڈٹاٹیئے نے کہا: میں دوائی میں ڈالنے کے لیے شراب بناتا ہوں تو آپ مُٹاٹیئی نے فرمایا:

«إِنَّهُ لَيُسَ بِدَوَاءٍ وَلَكِنَّهُ دَاءً»

''یقیناً وہ دوائی نہیں بلکہ وہ تو بیاری ہے۔''

نیز ابو درداء والنفظ سے مروی ہے که رسول الله منالیظ نے فرمایا:

﴿ إِنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ الدَّاءَ وَالدَّوَاءَ، وَجَعَلَ لِكُلِّ دَاءٍ دَوَاءً، فَتَدَاوَوُا

وَلَا تَدَاوَوُا بِحَرَامٍ ﴾

''یقیناً الله تعالیٰ نے بیاری اور دوائی اتاری ہے اور ہر بیاری کا علاج اور دوائی بنائی ہے، لہذاتم علاج کرواور حرام چیز کے ساتھ علاج نہ کرو۔''

- و صحيح مسلم [1984/12]
- سنن ابن ماجه، رقم الحديث [3436]

ابوہریہ ٹائٹئئے سے مروی ہے: "نَهٰی رَسُولُ اللّٰهِ عَنِ الدَّوَاءِ الْخَبِيُثِ"

''رسول الله مَثَلِثَانِمَ نَے خبیث دوائی کے استعال سے منع کیا ہے۔''

اورایک حدیث کے الفاظ ہیں:

« يَعُنِيُ: السُّمَّ) " ( تعنی ( خبيث دوائي سے مراد ) زہر ہے۔''

اس کو احمد، ترفدی اور ابن ملجہ نے روایت کیا ہے، اور امام بخاری رطالتہ نے اپنی درصیح، میں ابن مسعود رہائی ہے روایت کیا ہے کہ انھوں نے فرمایا:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَمُ يَجُعَلُ شِفَاءَ كُمُ فِيمًا حَرَّمَ عَلَيُكُمُ ﴾

'نیقینا الله تعالی نے اس چیز میں تمھاری شفانہیں رکھی ہے جو اس نے تم پرحرام کی ہے۔''

چنانچہ مذکورہ نصوص اور اس طرح کے دیگر دلائل خبیث چیزوں کے ساتھ علاج کرنے کی ممانعت پر دلالت کرتے ہیں، خصوصاً شراب، جو خباشوں اور برائیوں کی جڑ اور سراپا گناہ ہے، کو ذریعہ علاج بتانے کی حرمت کی صراحت کرتی ہے۔ علاءِ کوفہ میں سے جن علاء نے شراب کے ساتھ علاج کرنے کو جائز قرار دیا ہے تو انھوں نے شراب کے ساتھ علاج معالجے کو مجور ولا چار آ دمی کے مردار کھانے اور خون استعال کرنے کے جائز ہونے پر قیاس کیا ہے، مگر یہ قیاس نص کے مخالف ہونے کی وجہ سے کمزور ہے، نیزیہ قیاس مع الفارق ہے، کیونکہ مردار اور خون کھانے سے ایک ضرورت پوری ہوتی ہے، یعنی اس سے جان نے جاتی اور خون کھانے سے جان نے جاتی ہوتی سے جات نے جاتی ہوتی اس سے جات نے جاتی ہوتی ہے، کیونکہ مردار

- سنن أبي داود، رقم الحديث [2870]
- سنن الترمذي [2045] سنن ابن ماجه [3459] مسند أحمد [478/2]
  - 3 صحيح البخاري، رقم الحديث [15]

ہے، چنانچہ مجبور آ دمی کا مردار اور خون کھانا جان بچانے کا ایک ذریعہ کھمرا، لیکن علاج کی غرض سے شراب چینے سے تو بیاری کا زائل ہونا متعین اور ضروری نہیں ہے، بلکہ آپ مُنافیظ نے شراب کے متعلق بی خبر دی ہے کہ یقینا وہ تو خود ایک بیاری ہے، دوائی اور علاج ہر گرنہیں ہے، لہذا شراب کا بینا ذریعہ علاج نہ کھمرا۔ اللہ تعالی اس مسلمان پر رحم فرمائے، جس نے اپنی بیاری کے علاج کے لیے اللہ سجانہ وتعالی کی حرام کردہ خبیث چیزوں سے بے نیازی اختیار کی اور اس کی جائز و حلال کردہ یا کیزہ چیزوں پر اکتفا کیا۔ (اللجنة الدائمة: 160)

# 76- حرام ادویات کے استعال کا حکم

مسلمان پرتمام ضرر رساں نشہ آور اشیاء کا استعال حرام ہے، جیسے سن کرنے والی یا نشہ پیدا کرنے والی جڑی بوٹیاں، کیونکہ وہ عقل اور دین کے لیے ضرر رساں ہیں یا وہ اشیاء جن سے نشل کشی ہوتی ہے یا جسم فربہ ہوجاتا ہے۔ اس قسم کے مضرصحت اثرات پیدا کرنے والی تمام اشیاء کا استعال حرام اور ناجائز ہے۔ (اللحنة الدائمة: 16805)

77- ایسی ادویات کی خرید و فروخت اور استعال کا تھکم جن میں حرام چیزوں کی آ میزش ہو

ان ادویات کا کاروبار کرنا اور ان کو استعال کرنا جائز نہیں ہے، جو ادویات ایسے بیل اور گائیوں کے اعضا سے تیار کی گئی ہوں، جنھیں شرعی طریقے سے ذرج نہ کیا گیا ہو، ایسے ہی وہ ادویات جن میں خزیر کے اعضا سے کشید کردہ مواد شامل كيا كيا هو، نيز وه ادويات، جن ميں بہنے والے خون كى آميزش كى گئ ہو، اليى تمام ادويات كى خريد وفروخت اور استعمال جائز نہيں ہے۔ (اللجنة الدائمة: 7539)

## 78- افیون کے ذریعے سے علاج

### 79- شراب کے ذریعے سے علاج

جمہور علماء کرام ریک شن کے نزد یک شراب نوشی اور اللہ تعالی کی کسی حرام کردہ خبیث چیز کا استعمال کر کے علاج کرنا حرام ہے۔ دلیل اس کی وہ حدیث ہے جے واکل بن حجر ٹالٹیئا نے روایت کیا ہے کہ طارق بن سوید جعفی ڈالٹیئا نے نبی

(161)

ا كرم مَثَلَّيْمُ سے شراب كے متعلق دريافت كيا تو آپ مَثَلِيْمُ نے أَحْيِس شراب سے منع كيا، تب طارق بن سويد والنَّئُ نے عرض كى: ميں تو صرف دوائى كى خاطر شراب بناتا ہوں، تو آپ مَلَّيْمُ نے ارشاد فرمايا:

«إِنَّهُ لَيُسَ بِدَوَاءٍ وَلَاكِنَّهُ دَاءٌ»

''یقیناً وہ دوائی نہیں بلکہ وہ تو بیاری ہے۔''

اور ابو درداء والني سے مروى ہے كهرسول الله مَا الله عَلَيْظِم في فرمايا:

﴿ إِنَّ اللّٰهَ أَنْزَلَ الدَّاءَ وَالدَّوَاءَ، وَجَعَلَ لِكُلِّ دَاءٍ دَوَاءً، فَتَدَاوَوُا وَلَا تَدَاوَوُا وَلَا تَدَاوَوُا بِحَرَامٍ ﴾ وَلَا تَدَاوَوُا بِحَرَامٍ ﴾

''یقیناً الله تعالیٰ نے بیاری اور دوائی اتاری ہے اور ہر بیاری کا علاج اور دوائی بنائی ہے، لہذاتم علاج کرو اور حرام چیز کے ساتھ علاج نہ کرو''

ابو ہریرہ دلائن سے مروی ہے کہ رسول الله منالیّن نے خبیث دوائی کے استعال سے منع فرمایا ہے۔

اور ایک حدیث میں بیالفاظ ہیں:

« يَعُنِيُ: السُّمَّ» (فيبيث دوائي سے مراد) زہر ہے۔"

امام بخاری رشالیہ نے اپنی ''صحیح'' میں ابن مسعود رہائی سے روایت بیان کی ہے کہ انھوں نے فرمایا:

«إِنَّ اللَّهَ لَمُ يَجُعَلُ شِفَاءَ كُمُ فِيْمَا حَرَّمَ عَلَيُكُمُ»

🛭 صحيح مسلم [1984/12]

- 2 سنن ابن ماجه، رقم الحديث [3436]
- الترمذي [2045] سنن ابن ماجه [3459] مسند أحمد [478/2]
  - صحيح البخاري، رقم الحديث [15]

''یقیناً الله تعالی نے اس چیز میں تمھاری شفانہیں رکھی ہے جو اس نے تم پر حرام کی ہے۔''

امام ابو حاتم ابن حبان نے اسے اپن ''صحیح ابن حبان' میں نبی اکرم سَلَّمَیُّمُ اِ تک مرفوع بیان کیا ہے۔

چنانچہ مذکورہ نصوص اور اس جیسے دیگر دلائل خبیث چیزوں کے ذریعے سے علاج کرنے کے ممنوع ہونے یر دلالت کرتے ہیں اور شراب، جو خباثتوں کی جڑ اور گناہوں کی بنیاد ہے، کو ذرایعہ علاج بنانے کی حرمت پر دلالت کرتے ہیں۔جن کوفی علاء نے شراب کے ذریعے سے علاج کرنے کو جائز قرار دیا ہے توانھوں نے اسے مجبور و لا جار آ دمی کے لیے مردار اور خون کے کھانے کے جائز ہونے پر قیاس کیا ہے، مگر بینص کے مخالف ہونے کی وجہ سے کمزور اور قیاس مع الفارق ہے، کیونکہ مردار اور خون کھانے سے ایک ضرورت بوری ہوتی ہے اور وہ ہے جان کا بچاؤ۔ سومردار اور خون کا کھانا جان بچانے کا ایک ذریعہ تھہرا، جبکہ علاج کی غرض سے شراب استعال کرنا اس سے بیاری کا دور ہونا متعین نہیں ہوتا ہے، بلکہ آپ مُن اللہ کی دی ہوئی خبر کے مطابق تو شراب بذات خود ایک بیاری ہے، کسی بیاری کی دوانہیں ہے، لہذا شراب نوشی علاج کامتعین ذریعہ نہ ہوا۔ اللہ تعالیٰ اس مسلمان پر رحم فرمائے جس نے اپنی بیاری کے علاج میں اللہ سجانہ وتعالیٰ کی حرام کردہ خبیث اشیاء ہے گریز کرتے ہوئے اس کی جائز وحلال کردہ يا كيزه چيزول على يراكتفا كيا\_ (اللجنة الدائمة: 3163)

80- گھريلو گدھي کا دودھ بطور علاج بينا

علاج کی خاطر گھریلو گدھی کا دودھ بینا جائز نہیں ہے۔

(اللجنة الدائمة: 6838)



#### 81- علاج کی خاطر خون بینا

قرآن کریم کی نص کے ساتھ خون حرام ہے اور علاج کی خاطر اسے بینا جائز نہیں ہے، کیونکہ آپ مگالیا کا فرمان ہے:

«تَدَاوَوُا وَلَا تَدَاوَوُا بِحَرَامٍ»

''علاج کرومگرحرام چیز سے علاج مت کرو۔''

بحد الله كثير تعداد ميں حلال اور پاكيزه ادويات موجود ميں، يقيناً الله تعالى في جديث في بيدا كيا ہے، جيسا كہ صحح حديث في موجود ہے، جيسا كہ صحح حديث ميں موجود ہے، للهذا مريض پر لازم ہے كہ وہ الله سجانه وتعالى پر اعتاد و بحروسا كرتے ہوئے علاج كروانے كے ليے اسپيشلسٹ ڈاكٹروں سے رجوع كرے۔

(اللجنة الدائمة: 16235)

82- چینے کی چربی سے علاج کرنا

جن جانوروں کا کھانا اللہ تعالیٰ نے حرام قرار دیا ہے، ان کی چربی کو استعال میں لانا جائز نہیں ہے، چاہے علاج کی غرض ہی سے کیوں نہ ہو۔ چیتا اللہ تعالیٰ کے حرام کردہ جانوروں میں شامل ہے کیونکہ اس کی کچلیاں ہوتی ہیں جس کے ساتھ وہ چیر بھاڑ کرتا ہے اور نبی اکرم ﷺ نے ہر کچلی والے درندے کو حرام قرار دیا ہے۔ (اللجنة الدائمة: 18419)

❶ سنن ابن ماجه، رقم الحديث [3436]

صحيح البخاري، رقم الحديث [5530] صحيح مسلم [1932/13]

### 83- ادویات میں بعض حیوانات کا خون استعمال کرنے کا حکم

بہنے والے خون میں اصل یہ ہے کہ وہ حرام ہے اور حرام چیز نجس اور پلید ہوتی ہے، لہذا پلید چیز کو علاج معالجہ میں استعال کرنا جائز نہیں ہے۔ بعض علماء ریالتے اس طرف گئے ہیں کہ جب نجاست میں تغیر اور تبدیلی واقع ہوجاتی ہوتو وہ پاک ہوجاتی ہے، چنا نچہ مردار کی راکھ اور اس کے دھوئیں وغیرہ کے نجس ہونے کا حکم نہیں لگایا جاتا، سواس بنا پر یہ کہنا ممکن ہے کہ بعض نجاستوں سے بننے والی ادویات نجاست کے بدل جانے اور اس کی عینیت کے ختم ہوجانے سے وہ مباح ادویات نجاست کے بدل جانے اور اس کی عینیت کے ختم ہوجانے سے وہ مباح اور جائز ہوتی ہیں۔ واللہ اعلم (ابن حبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیه: 27/1)

#### 84- علاج کی خاطر سانپوں کا زہر استعال کرنے کا حکم

معروف ومشہور موقف تو یہی ہے کہ تمام زہر ضرر رساں یا مہلک ہیں،
لہذا ان کا استعال حرام ہے کیونکہ یہ واضح طور پرمضر ہیں، جوجسموں کو ہلاک اور
زندگی کا خاتمہ کر دیتے ہیں، جیسا کہ اس کا عام مشاہدہ کیا جاتا ہے، لیکن اگر
تجربے سے معلوم ہوجائے کہ ان میں سے کوئی زہر پھوڑ ہے پھنسی یا زخم یا جلدی
امراض کے لیے علاج کا کام دیتا ہے اور طب جسمانی کے ماہر اور اسپیشلسٹ یہ
جان لیں کہ یہ زہر بطور علاج مفید ہے تو پھر اس کے استعال میں کوئی حرج اور
رکاوٹ نہیں ہے، بشرطیکہ وہ کسی معتبر اور مانے ہوئے تجربہ کار ڈاکٹر کی ہدایت
کے مطابق استعال کیا جائے، خواہ وہ سانپوں کا زہر ہو یا اس کے علاوہ دیگر زہر
ہوں، اور اگر وہ مذکورہ شکل میں مفید علاج نہیں ہے تو پھر حق یہی ہے کہ اس کے
ممنوع ہونے کی بنا پر اس کے استعال سے گریز کیا جائے، جہاں تک زہر کے

پاک ہونے کا تعلق ہے تو معروف زہروں میں کوئی الیمی چیز نہیں پائی جاتی جوان کی حسی اور ظاہری نجاست، ناپا کی اور گندگی پر دلالت کرے۔واللہ اعلم (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیه: 43/2)

# 85- گرهی کے دودھ سے علاج

سوال بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ بعض امراض جیسے شدید کھانی کے لیے گدھی کا دودھ بہت مفید ہے، کیا یہ درست ہے؟ دین اسلام میں گدھی کے دودھ کا کیا حکم ہے؟

جواب شروع اسلام میں گھریلو گدھے حلال تھے، پھرسات ہجری میں غزوہ خیبر کے موقع پران کوحرام قرار دیا گیا، جیسا کہ ان کی ممانعت کے متعلق کئ ایک احادیث مروی ہیں، چنانچہ نبی اکرم مُلَّاتِیَّا نے خیبر والے دن ایک منادی کو حکم دیا کہ وہ یہ ندا لگا دے: یقیناً اللہ تعالی اور اس کا رسول مُلَّاتِیْمُ تمھیں گھریلو گدھوں کے گوشت سے منع کرتے ہیں کیونکہ وہ نایاک وحرام ہے۔

نيز جب آپ مُنْ اللهُ أَلَيْ مَنْ يول مِيل مُدهول كا كُوشت بكتا مواد يكها تو فرمايا: «أَهُر يُقُوهُا وَاكْسِرُوهُا»

''ان ہنڈیوں میں موجود گوشت گرا دواور ان ہنڈیوں کوتو ڑ ڈالو۔

جمہور کا موقف ہیہ ہے کہ گھریلو گدھوں کا گوشت دائمی طور پرحرام ہے۔ ابن عباس ٹائٹھاس کی اباحت و جواز کے قائل ہیں اور دلیل ہی پیش کرتے ہیں کہ گدھے ان جانوروں میں شامل ہیں،جنھیں انسان کے تابع کیا گیا ہے، لہذا ہیہ اللّہ تعالٰی کے اس عمومی ارشاد میں داخل ہیں:

﴿ أُحِلَّتُ لَكُمُ بَهِيمَةُ الْأَنْعَامِ ﴾ [المائدة: 1]

"تمھارے لیے چرنے والے چوپائے حلال کیے گئے ہیں۔" نیز مندرجہ ذیل فرمانِ باری تعالیٰ میں بھی داخل ہیں:

''اور کیا انھوں نے نہیں دیکھا کہ ہم نے ان چیزوں میں سے جنھیں ہمارے ہاتھوں نے بنایا، ان کے لیے مولیثی پیدا کیے، پھر وہ ان کے مالک ہیں۔ اور ہم نے انھیں ان کے تابع کر دیا تو ان میں سے پچھ ان کی سواری ہیں اور ان میں سے بعض کو وہ کھاتے ہیں۔''

ابن عباس والنهائي نے گدھوں کی حرمت کے دلائل کا جواب دیتے ہوئے کہا کہ ان کو تو محض ان کے ضائع ہوجانے کے ڈر سے حرام کیا گیا تھا، کیونکہ وہ لوگوں کے لیے بوجھ برداری کے کام آتا ہے، لیکن بعض صحابہ کرام وَیَالَیُّمُ نے ابن عباس واللہ کا اس موقف کو ناپند کیا اور اسے ماننے سے انکار کیا۔ چنانچے علی والله کیا واللہ مقالمی کے اس موقف کو ناپند کیا اور اسے ماننے سے انکار کیا۔ چنانچے علی والله کیا کہا کہ یقیناً رسول اللہ مَاللہُ کا خیبر والے سال نکاح متعہ اور گھر بلو گدھوں کے گوشت سے منع کر دیا۔

اسی مفہوم کی دیگر احادیث صحیح سندوں کے ساتھ عمر، ابن عمر، جابر، انس، براء اور دیگر صحابہ کرام ٹھائیئم سے مروی ہیں اور اکثر علاء کرام ٹیکٹنم گھر بلو گدھوں کا گوشت کھانا حرام سمجھتے ہیں۔ ابن عبد البر پڑلٹنے نے کہا: آج گدھوں کے گوشت کے حرام ہونے میں علاء مسلمین میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

ر ہا ابن عباس ڈائٹٹنا کا اس کو جائز قرار دینا تو وہ ان کا ذاتی اجتہاد ہے اور اس

سے بھی ان کا رجوع کر لینا ثابت ہے۔ سواس بنا پر کھانسی اور کسی بھی اور بیاری کے لیے گدھی کا دودھ بینا جائز نہیں ہے، کیونکہ جس چیز کا کھانا حرام ہے اس سے علاج کرنا بھی حرام ہے، اور وہ صرف الیی ضرورت و حالت میں حلال ہے، جس حالت میں مجبور و لا چار آ دمی کے لیے مردار کھانا حلال ہوتا ہے۔ واللہ اعلم حالت میں مجبور و لا چار آ دمی کے لیے مردار کھانا حلال ہوتا ہے۔ واللہ اعلم (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیه: 58/2)

# 86- خزیر کے اجزا سے شوگر کا علاج

انسولین کی وہ تمام اقسام جوخز رہے بنائی جاتی ہیں، ان کا استعال حرام ہے، کیونکہ کئی ایک دلائل سے ثابت ہے کہ حرام اشیاء کے ساتھ علاج معالجہ کرنا حرام ہے، کیونکہ اللہ تعالی نے حرام چیزوں میں شفا پیدائہیں کی۔ اس سلسلے میں جو دلائل ثابت ہیں، ان میں سے آپ مالیا تا کا یہ فرمان ہے:

«عِبَادَ اللَّهِ تَدَاوَوُا وَلَا تَتَدَاوَوُا بِحَرَامٍ»

"الله کے بندو! علاج کرو، مگرحرام چیز کے ساتھ علاج مت کرو۔"

(اللجنة الدائمة: 3681)

## 87- ادویات میں نشه آ در الکوحل کی آ میزش

## 88- موسیقی کے ذریعے سے علاج

سوال مختلف ذرائع إبلاغ كى طرف سے ايك رائے بيش كرتے ہوئے كہا جاتا ہے كہ فن اور موسيقى بعض امراض كا علاج ہے۔ اس سلسلے ميں شريعت كيا كہتى ہے؟

جواب یہ ایک غلط رائے ہے، اگر چہ یہ رائے رکھنے والا اور اس کی
تائید کرنے والا کتنا مشہور ومعروف ہو اور اس رائے کے مجرب اور صحح ہونے کا
دعویٰ کرے، یہ رائے قطعاً غلط ہے، کیونکہ شریعت نے گانے، آلاتِ موسیقی اور
آلاتِ لہو ولعب حرام قرار دیے ہیں اور انھیں اختیار کرنے کی سخت ممانعت کی
ہے، لہذا ان کے حرام ہونے کے باوصف ان میں شفا کا ہونا ممکن نہیں ہے کیونکہ
فرمان نبوی ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَمُ يَحُعَلُ شِفَاءَ كُمُ فِيُمَا حَرَّمَ عَلَيْهَا ﴾ ''بلاشہہ اللہ تعالی نے میری امت پرحرام کردہ چیز میں اس کی شفا نہیں رکھی ہے۔''

چنانچہ مذکورہ حدیث اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ یقیناً ہر حرام چیز کے ساتھ علاج کرنا جائز نہیں ہے اور نہ اس پر شفا کا دارومدار ہے، لیکن ہوتا یہ ہے کہ پچھلوگ ایسے ہوتے ہیں جو حرام کاموں میں ڈوبے ہوتے ہیں اور گانے اور موسیقی کے ایسے فریفتہ اور دلدادہ ہوتے ہیں کہ وہ اس کے ساع میں ہمہ تن مصروف رہتے ہیں اور جب انھیں کسی وقت گانے وموسیقی سے دور کیا جاتا ہے تو وہ الم و تکلیف، اعصابی کھچاؤ اور تناؤ اور بہت زیادہ کمزوری محسوس کرتے ہیں، پھر جب وہ دوبارہ نغے اور ساز وموسیقی سنتے ہیں اور اپنی طبیعت میں کیف و

سرور، پھرتی اور قوت محسوں کرتے ہیں تو اس بات کے مدی بن بیٹھتے ہیں کہ موسیقی ان کا علاج ہے۔ اصل میں ایسے لوگ روحانی طور پر بیار ہوتے ہیں جو حرام سے لذت محسوں کرتے اور اس کی طرف میلان رکھتے ہیں، لیکن اہلِ صلاح اور صبر والے گانے اور موسیقی سننے پر ایک قتم کا بوجھ، نقاہت اور قلق و اضطراب محسوں کرتے ہیں کیونکہ موسیقی فی الحقیقت عقلوں کو بیار کر دیتی ہے اور جسم، جو عقلوں کے تابع ہوتے ہیں، وہ بھی بیار ہوجاتے ہیں۔

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 9/1)

## 89- علاج کی غرض سے خون کے ساتھ عنسل کرنے کا تھم

خون سے عسل کرنا ایک واضح برا اور حرام کام ہے۔ نجاستوں سے علاج معالج کرنا جائز نہیں ہے، اس کی دلیل وہ حدیث ہے جسے امام ابو داود رشاللہ نے اپنی سنن میں ابو درداء رشائلہ کے واسطے سے نقل کیا ہے۔ وہ نبی اکرم مُنالِیم کم سے دوایت کرتے ہیں کہ آپ مُنالِیم کم نے فرمایا:

« إِنَّ اللَّهَ أُنْزَلَ الدَّاءَ وَالدَّوَاءَ، وَجَعَلَ لِكُلِّ دَاءٍ دَوَاءً، فَتَدَاوَوُا وَاللَّهَ اللَّهَ وَلَا تَدَاوَوُا بِحَرَامٍ ﴾ وَلَا تَدَاوَوُا بِحَرَامٍ ﴾

''یقیناً الله تعالی نے بیاری اور دوائی اتاری ہے اور ہر بیاری کا علاج اور دوائی بنائی ہے، لہذاتم علاج کرواور حرام چیز کے ساتھ علاج نہ کرو۔'' نیز آ یے علیہ بھیا ہے، کا فرمان ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَمُ يَجُعَلُ شِفَاءَ كُمُ فِيمًا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ﴾

<sup>💵</sup> سنن ابن ماجه، رقم الحديث [3436]

<sup>2</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [15]

''یقیناً اللہ تعالی نے اس چیز میں تمھاری شفانہیں رکھی ہے جو اس نے تم پرحرام کی ہے۔'' اس حدیث کو ام سلمہ ڈاٹھا کے واسطے سے امام بیہتی ڈسٹنڈ نے روایت کیا ہے اور ابن حبان نے اسے سجح کہا ہے۔ (ابن باز: مجموع الفتاوی والمقالات: 422/9)

#### طب نبوی

#### 90- تلبینہ اور اس کے فوائد

سوال ﴿ إِنَّ التَّلْبِينَةَ تُجِمُّ فُؤَادَ الْمَرِيُضِ وَتَذُهَبُ بِبَعُضِ الْحُزُنِ ﴾ 'نقينًا تلبينه (آٹے میں دودھ اور شہد ملا کر بنایا ہوا حلوا ) بہار کی دلجوئی کرتا ہے اور اس کا رنج وغم دور کر دیتا ہے۔'' اس حدیث کا مفہوم کیا ہے؟

فرماتے ہوئے ساہے:

«اَلتَّلْبِيْنَةُ مُحِمَّةٌ لِفُوادِ الْمَرِيْضِ»

''تلبینہ مریض کی دلجوئی کا ایک ذریعہ ہے۔'' ات

علامه ابن القيم وطلف نے اپنی كتاب "الطب النبوي" میں كہا ہے كه

€ صحيح البخاري، رقم الحديث [5417] صحيح مسلم [2216/90]



تلینہ وہ پتلا سوپ ہے جس کے اجزائے ترکیبیہ میں دودھ بھی شامل ہے، اسی دلین ' (دودھ) سے اس کا نام ' تلبینہ' رکھا گیا ہے۔ امام ہروی اللہ نے کہا ہے کہ تلبینہ کا نام تلبینہ اس کی دودھ کے ساتھ اپنی سفیدی اور رفت میں مشابہت کی وجہ سے رکھا گیا ہے۔ ابن القیم المسلہ نے کہا ہے کہ تلبینہ بیار کے حق میں ایک نفع مند غذا ہے، یہ پتلا اور پختہ ہوتا ہے، گاڑھا اور کچانہیں ہوتا۔ تلبینہ ایک سوپ ہے جو بو کے بھوسے سمیت آئے سے تیار کیا جاتا ہے۔

اس کا مقصد یہ ہے کہ بو کا پوری طرح بیا ہوا پانی جلدہ ضم ہوجاتا ہے اور جسم کو لطیف غذا مہیا کرتا ہے۔ آپ سُلُیْا کے فرمان: ﴿ مُجمَّةٌ لِفُوَادِ الْمَرِیْضِ ﴾ کا مطلب یہ ہے کہ یہ مریض کے لیے راحت بخش ہے، یعنی یہ تلبینہ ال کی راحت وسکون کا باعث ہے۔ لفظ "مُجمَّةٌ" ''الا جمام' سے بنا ہے جس کا معنی ہوتا ہے تھکان اتار کر تازہ دم کر دینا۔ اور آپ سُلُیْا کے فرمان: ﴿ وَتَلَدُهُ مُنْ بِبَعُضِ الْحُزُنِ ﴾ کا مطلب ۔ واللہ اعلم۔ یہ ہے کہ رنج وغم انسانی مزاج کو شُنڈ اور حرارت غریزیہ کو کمزور کر دیتے ہیں (تو تلبینہ کا استعال مزاج میں گرمی لاتا ہے اور حرارت غریزیہ کو قوی کرتا ہے ) اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ تلبینہ اپنے اندر موجود مفرح غذاؤں کے خاصوں میں سے ایک خاصیت کے ساتھ رنج وغم کو دور کرتا ہے۔ واللہ اعلم (ابن جبرین: الفتاویٰ الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 54/2)

91- عود هندی

سوال «عَلَيْكُمُ بِهِلْذَا الْعُودِ الْهِنُدِيِّ فَإِنَّ فِيُهِ سَبُعَةَ أَشُفِيَةٍ: مِنْهَا ذَاتُ الْجَنْبِ» "اس"عود مندى" (كوث) كواستعال كرو، كيونكه اس مين سات

بیار یوں کی شفا ہے اور ان بیار یوں میں سے ایک ذات الجحب (پیلی کا ورم) ہے۔''اس حدیث کی صحت کا درجہ اور مفہوم کیا ہے؟

«عَلامَ تَدُغُرُنَ أُولَادَكُنَّ بِهِذَا الْعَلَاقِ؟! عَلَيُكُنَّ بِهِذَا الْعُودِ الْهِنُدِيِّ؛ فَإِنَّ فِيُهِ سَبُعَةَ أَشُفِيَةٍ؛ مِنُهَا: ذَاتُ الْحَنَبِ، يُسُعَطُ بِهِ مِنَ الْعَذُرَةِ، وَيُلَدُّ مِنُ ذَاتِ الْحَنَبِ

''تم بچوں کے تالو کو ابھارنے کے لیے اس میں انگل کیوں ڈالتی ہو؟ (اس کے بجائے) تم عود ہندی استعال کیا کرو، یقیناً اس میں سات بیاریوں کی شفا ہے جن میں سے ایک بیاری ذات البحب (پہلی کا ورم) بھی ہے، اگر حلق کی تکلیف ہوتو اس کو ناک میں ڈالو اور اگر ذات البحب ہوتو حلق میں ڈالو۔''

حافظ ابن حجر رشالت نے فتح الباری میں لکھا ہے:

"اطباء نے "قط" جے عود ہندی کہتے ہیں، کے فائدے بیان کرتے ہوئ کہا ہے کہ عود ہندی حیض اور بیشاب کو جاری کرتی ہے، انتز یوں کے کیڑے مار دیتی ہے، زہر کے اثرات زائل کرتی ہے، باری کے بخار

<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5713] صحيح مسلم [2214/86]

میں مفید ہے، معدے کو گر ماتی ہے، شہوتِ جماع میں تحریک پیدا کرتی ہے۔ اور اگر لیپ کیا جائے تو چھا ئیول کو دور کرتی ہے۔ امام ابن القیم رشالتہ نے بھی قسط (عود ہندی) کے بیان میں اسی طرح کے فوائد ذکر کیے ہیں۔ ابن القیم رشالتہ کی کتاب ''الطب النبوی'' میں حرف قاف کے تحت یہ ساری تفصیل موجود ہے۔ واللہ اعلم

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 81/2)

### 92-زہر کا علاج

سوال رسول الله مَنْ الْمَيْمَ نَ اپنا اور اپنے صحابہ کرام وَیْ اَلَّیْمُ کا اس زہر کے اثرات سے، جو آپ مَنْ اللّٰهِ کے کھانے میں شامل کر دیا گیا تھا، کیسے علاج کیا؟

جواب امام عبدالرزاق وَطُلسٌ نے عبد الرحمٰن بن کعب بن مالک کے واسطے سے روایت بیان کی ہے کہ خیبر میں ایک یہودی عورت نے نبی اکرم مَنْ اللّٰهِ کَیٰ خدمت میں بھنی ہوئی بکری کا تحفہ بھیجا تو نبی اکرم مَنْ اللّٰهِ نِے اور آپ مَنْ اللّٰهِ کَیٰ خدمت میں بھنی ہوئی بکری کا تحفہ بھیجا تو نبی اکرم مَنْ اللّٰهِ نے اور آپ مَنْ اللّٰهِ کَیٰ خدمت میں بھنی ہوئی بکری کا تحفہ بھیجا تو نبی اکرم مَنْ اللّٰهِ نے اور آپ مَنْ اللّٰهِ کَیٰ خدمت میں بھنی ہوئی بکری کا تحفہ بھیجا تو نبی اکرم مَنْ اللّٰہُ نے اور آپ مَنْ اللّٰہُ اللّٰہ کیا ہے۔

( أَمُسِكُوا ) "رك جاؤ-" كير آپ طَالَيْنَ نَ اس عورت سے يو چها:
( هَلُ سَمَمُتِ هذهِ الشَاةَ؟) "كيا تونے اس بكرى كو زہر آلود كيا ہے؟" اس نے كہا: آپ كوس نے بتايا؟ آپ طَالَيْنَ نے فرمايا: ( هذَا الْعَظُمُ ) "اس بلرى نے كہا: آپ كوس نے بتايا؟ آپ طَالَيْنِ نے فرمايا: ( هذَا الْعَظُمُ ) "اس بلرى نے اس بكرى كے گوشت ميں زہر ملايا ہے ) اور اس سے ميرا مقصد به تھا كہ اگر تو آپ نے نبوت كا جھوٹا دعوى كر ركھا ہوتو لوگ آپ سے جھٹكارا يا جائيں گے اور اگر آپ سے نبی ہوئے تو آپ كو اس كا

نقصان نہیں ہوگا، تب نبی اکرم سُلُیٹیِ نے کندھے پرسینگی لگوائی اور آپ سُلُٹیِم کے صحابہ کرام ہُوگا، تب بھی سینگی لگوائی، تاہم ان میں سے ایک صحابی فوت ہوگئے۔

اور ایک دوسری سند سے یوں مروی ہے کہ رسول اللہ مُلِّلِیْمِ نے اس بکری کا (زہر آلود) گوشت کھانے کی وجہ سے اپنے کندھے پرسینگی لگوائی۔

امام ابن القیم رشلٹ نے اپنی کتاب '' زاد المعاد'' میں لکھا ہے:

''زہر کا علاج نئے کے ذریعے سے اور ان ادویات کے ذریعے سے ہونا چاہیے، جن کا اثر زہر کے عمل کے مخالف ہو جو اپنی کیفیات کے ساتھ یا اپنے خواص کے ساتھ زہر کے اثر کو زائل اور ختم کر دیں، اور جس زہر خور دہ شخص کے یاس دوائی نہ ہو، اسے جلدی سے مکمل ئے کرنی جاہیے جس کے لیے سب سے مفید چیز سینگی لگوانا ہے۔ خاص طور پر جب زہر خوردہ شخص گرم علاقے اور گرم موسم میں ہوتو زہر تیزی سے خون میں سرایت کر جاتا ہے، پھر وہ خون کی نالیوں اور رگوں سے ہوتا ہوا دل تک پہنچ جاتا ہے اور نیتجناً موت واقع ہوجاتی ہے، چنانچہ خون ہی وہ ذریعہ ہے جو زہر کو دل اور دیگر اعضا تک پہنچا تا ہے، لہذا جب ز ہر خوردہ شخص جلدی سے (سینگی وغیرہ کے ذریعے سے) خون کھلوائے تو وہ ز ہریلی کیفیت جوخون کے ساتھ مل چکی ہوتی ہے وہ زائل ہوجاتی ہے، پھراگر ز ہر زدہ آ دمی مکمل ئے کر دے تو اسے زہر نقصان نہیں پہنچا تا بلکہ یا تو وہ کلی طور یر زائل ہوجاتا ہے یا اس کے اثرات کمزور ہوجاتے ہیں، پھر طبیعت اس سے قوت پکڑ لیتی ہےاور زہر کا اثر زائل کر دیتی ہے یا اسے کمزور کر دیتی ہے۔''

176

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 69/2)

<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [3169]

سنن أبي داود، رقم الحديث [4510]

## 93- آب زمزم میں شفاہے

سوال کیا آبِ زمزم مریض کو فائدہ دیتا ہے، جبیبا کہ ہم بعض لوگوں کو سنتے ہیں کہ وہ مریض کو آبِ زمزم پینے کی نصیحت کرتے ہیں؟

جواب آب زمزم تمام پانیوں سے ارفع و اعلیٰ، مقام و مرتبہ میں بلند ہے، نفوس کومحبوب، سب سے قیتی اور لوگوں کے ہاں سب سے زیادہ مفید پانی ہے۔ صحیح بخاری میں ابن عباس بھائیہ سے مروی ہے کہ ام اساعیل علیہ کے پاس جب پانی ختم ہوگیا اور وہ اور ان کا بیٹا اساعیل علیہ پیاسے ہوئے تو ان کے پاس فرشتہ آیا، اس نے زمین پر اپنا پر مارا تو وہاں سے پانی بھوٹ نکلا، بھرام اساعیل علیہ فرشتہ آیا، اس نے زمین پر اپنا پر مارا تو وہاں سے بانی بھوٹ نکلا، بھرام اساعیل علیہ اس یانی کو گھیرتے ہوئے اس کے اردگردمنڈ ھیر بنانے لگیس۔

نبی اکرم منافیا نے ارشاد فرمایا:

«لَوُ لَمُ تَفُعَلُ لَكَانَتُ زَمُزَمُ عَيُناً مَعِيناً»

''اگر وہ (ام اساعیل میٹا) پانی کا احاطہ نہ کرتیں تو زمزم ایک جاری

ياني كا چشمه هوتا-"

ابو ذر رہی ہیں کہ اسلام قبول کرنے کے واقعہ میں یہ بھی منقول ہے کہ انھوں نے مکہ میں تیس دن اور را تیں قیام کیا، ان کے پاس آب زمزم کے سوا کھانے کی کوئی چیز نہ تھی، چنانچہ ابو ذر رہی ہی خود فر ماتے ہیں: بس میں (آب زمزم پی پی کی کوئی چیز نہ تھی، چنانچہ ابو تر رہی گئی اور میں کر خوب موٹا تازہ ہوگیا، حتی کہ میرے پیٹ کی سلوٹیں تک ختم ہوگیں اور میں اپنے جگر میں بھوک کی وجہ سے کسی قتم کی کوئی کمزوری محسوس نہیں کرتا تھا۔

نبي اكرم مَثَاثِينَمُ نِهِ أَنْهِينَ فرمايا:

« إِنَّهَا مُبَارَكَةٌ إِنَّهَا طَعَامُ طَعُمٍ»

''بلاشبہہ وہ (آب زمزم) بابرکت ہے اور کھانے والے کے لیے کھانے کے قائم مقام ہے۔''

اس حدیث کو امام مسلم پٹرلٹنز نے روایت کیا ہے۔اس حدیث میں طیالی، بزار اور بیہ قی ڈٹلٹنز نے بیرالفاظ بھی روایت کیے ہیں:

(وَشِفَاءُ سُقُمِ» "(آب زمزم) مريض كحق مين شفاهه"

اس کی سند سیح ہے۔ امام ابن ماجہ نے جابر ٹاٹیؤ کے واسطے سے نبی اکرم مَا لِیُوْم سے روایت بیان کی ہے کہ آب مالیان

﴿ مَاءُ زَمُزَمَ لِمَا شُرِبَ لَهُ ﴾ ﴿ مَاءُ زَمُزَمَ لِمَا شُرِبَ لَهُ ﴾

"آب زمزم جس نيت سے پيا جائے اسے پورا كرتا ہے۔"

امام ابن القیم را الفیم را الفین کتاب "الجواب الکافی" اور "زاد المعاد" میں کہا ہے کہ مجھے اور میرے علاوہ دوسرے لوگوں کو آ ب زمزم سے شفا یابی کے حوالے سے عجیب وغریب امور کا تجربہ ہوا ہے۔ میں نے کئی بیاریوں سے شفا پانے کے لیے آ ب زمزم استعال کیا تو اللہ کے حکم سے مجھے ان بیاریوں سے شفا مل گئی۔ میں نے خود مشاہدہ کیا ہے کہ جو شخص نصف ماہ یا اس سے زیادہ آ ب نظا مل گئی۔ میں نے خود مشاہدہ کیا ہے کہ جو شخص نصف ماہ یا اس سے زیادہ آ ب زمزم ہی بیتا رہتا ہے، اسے بالکل بھوک محسوس نہیں ہوتی اور اس میں اتنی قوت ہوتی ہے کہ وہ لوگوں کے ساتھ مل کر (جو لوگ خوب کھانا کھانے والے ہوتے ہوتی ہے کہ وہ لوگوں کے ساتھ مل کر (جو لوگ خوب کھانا کھانے والے ہوتے ہیں) انھیں کی طرح طواف کرتا ہے۔ ایک شخص نے مجھے اپنے متعلق خبر دی کہ بیض اوقات وہ چالیس دن تک صرف آ ب زمزم ہی استعال کرتا ہے (اس کے علاوہ کھے بھی نہیں کھا تا بیتا) پھر بھی اس میں اتنی قوت ہوتی ہے کہ وہ اپنی بیوی علاوہ کے بھی نہیں کھا تا بیتا) پھر بھی اس میں اتنی قوت ہوتی ہے کہ وہ اپنی بیوی

<sup>🛭</sup> سنن ابن ماجه، رقم الحديث [3062]

سے مجامعت بھی کرتا ہے، روزے بھی رکھتا ہے اور کئی کئی مرتبہ طواف بھی کرتا ہے۔ (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة في المسائل الطبیه: 71/2)

## 94- سینگی لگوانے کی فضیلت اور اس کے طبی فوائد

شریعت میں سینگی لگوانے اور اس کو ذریعہ علاج بنانے کی خوب رغبت دلائی گئی ہے، خود نبی اکرم مَنَّ الْمِیْمُ نے سینگی لگوانا الم مَنَّ الْمِیْمُ اللّٰ اللّٰ کی ہے، خود نبی اکرم مَنَّ الْمِیْمُ اللّٰ اللّٰ کی ہے، خود نبی اکرم مَنَّ اللّٰ اللّٰ کی مناسب ہوتا ہے، اسی طرح بعض لوگوں بعض خاص وقتوں اور خاص علاقوں میں مناسب ہوتا ہے۔ یہ بات ثابت شدہ ہے کہ نبی اکرم مَنَّ اللّٰ اللّٰ نے سینگی لگوائی اور سینگی لگانے والے کواس کی مزدوری بھی اداکی اور فرمایا:

« خَيْرُ مَا تَدَاوَيُتُمْ بِهِ الْحِجَامَةُ »

''تم جتنے بھی علاج کے ذرائع اختیار کرتے ہو، ان میں سے سب سے بہتر سینگی لگوانا ہے۔''

پھر اس کے فائدے ذکر کرتے ہوئے فرمایا: یقیناً سینگی لگوانا سطح بدن کو (داغ دھبوں وغیرہ سے) صاف کر دیتا ہے اور جلد کے کناروں سے (فاسد اور جما ہوا) خون نکال دیتا ہے۔

آپ مَنْ الْمَا نَعْ مَهِنِ کے دوسرے نصف حصے میں سینگی لگوانے کا حکم دیا ہے۔ امام تر مَدی رَاللہ نے ابن عباس رُاللہ کے واسطے سے مرفوع بیان کیا ہے: ( إِنَّ حَيْرَ مَا تَحْتَجِمُونَ فِيُهِ يَوُمُ سَابِعِ عَشُرَةً أَوُ تَاسِعِ عَشُرَةً أَوُ تَاسِعِ عَشُرَةً أَوُ تَاسِعِ عَشُرَةً أَوُ يَاسِعِ عَشُرَةً أَوُ يَاسِعِ عَشُرَةً أَوْ يَاسِعِ عَشُرَةً أَوْ يَاسِعِ عَشُرَةً أَوْ يَوْمُ سَابِعِ عَشُرَةً أَوْ يَاسِعِ عَشُرِينَ ﴾

- 🛭 صحيح البخاري، رقم الحديث [5696]
  - سنن الترمذي، رقم الحديث [2053]

''یقیناً بہترین ایام جن میں تم سینگی لگواؤ، وہ سترہ تاریخ کا دن ہے یا انیس تاریخ کا دن یا اکیس تاریخ کا دن۔''

سنن ترمذی ہی میں انس والنے سے مردی ہے کہ رسول اللہ عالیہ اسرہ، انیس اور اکیس تاریخ کو گردن کی ہر دو جانب پوشیدہ رگوں اور کند ھے پرسینگی لگواتے تھے۔
شکم سیری کی حالت میں سینگی لگوانا نالپندیدہ ہے، نیز ہفتہ کے دن اور بدھ کے دن بھی سینگی لگوانا مکروہ ہے، شاید کہ اوقات، علاقے اور افراد کے مختلف ہونے کی بنا پر اس عمل کے مختلف حالات ہیں۔ چنانچہ لوگوں میں سے کوئی شخص الیا بھی ہوتا ہے کہ جسے کوئی تکلیف ہوتی ہے تو وہ سینگی لگواتا ہے، پھر اب سینگی لگواتا ہے، پھر اب سینگی لگوانا اس کی عادت بن جاتی ہے اور وہ ہر سال سینگی لگوائے بغیر صبر نہیں کر پاتا، اور لوگوں میں سے کوئی ایسا بھی ہوتا ہے، جسے سینگی لگوانے کی بالکل حاجت نہیں اور لوگوں میں سے کوئی ایسا بھی ہوتا ہے، جسے سینگی لگوانے کی بالکل حاجت نہیں ہوتی اور وہ اپنے جسم میں وافر مقدار میں خون نہ ہونے کی وجہ سے سینگی نہیں لگوا ہوتی اور وہ اپنے جسم میں وافر مقدار میں خون نہ ہونے کی وجہ سے سینگی نہیں لگوا ہوتی اور وہ اپنے جسم میں وافر مقدار میں خون نہ ہونے کی وجہ سے سینگی نہیں لگوا ہوتی اللہ اعلم (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 27/1

95- فاسدخون نکلوانے کے لیے فصد (فاسدخون نکالنے کے لیے فصد (فاسدخون نکالنے کے لیے فصد (فاسدخون نکالنے کا حکم

فاسد خون نکلوانے کے لیے فصد کروانا جائز ہے، کیونکہ ابن عباس ٹاٹٹنا سے مروی ہے کہ یقینا نبی اکرم مُثاثِیَّا نے فرمایا:

«الشِفَاءُ فِي ثَلَاثٍ: فِي شَرُبَةِ عَسَلٍ، وَشَرُطَةِ مُحُحِمٍ، وَكَيَّةٍ بِنَارٍ، وَأَنَا أَنُهِيْ أُمَّتِي عَنِ الْكَيِّ»

<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5681]

"شفا تین چیزوں میں ہے: شہد پینے میں، سینگی لگوانے میں اور آگ سے داغنے میں، اور میں اپنی امت کو داغ لگانے سے منع کرتا ہوں۔" اور ایک دوسری حدیث میں بیالفاظ مروی ہیں:

﴿ وَمَا أُحِبُّ أَنُ أَكْتَوِيَ ﴾ ''اور میں داغ لگانا پیندنہیں کرتا۔'' نبی اکرم مَثَاثِیُمُ نے خبر دی ہے کہ سینگی لگوانا شفا کے اسباب میں سے ایک ، سب ہے اور یہ عام ہے جو''فصد'' اور''حجامہ'' دونوں کو شامل ہے۔ این

عباس ڈائٹٹا سے بیر بھی ثابت ہے کہ بلاشبہہ نبی اکرم مُثَاثِیَّا نے سینگی لگوائی اور سینگی اگلہ نروں لکواس کی مزدوں کی بھی ادا کی 🍑

لگانے والے کو اس کی مزدوری بھی ادا کی 🐣 :

انس ڈاٹٹو سے مروی ہے کہ ابوطیبہ (جو ایک غلام سے) نے نبی اکرم مُٹاٹٹو ہے کہ ابوطیبہ (جو ایک غلام سے) نے نبی اکرم مُٹاٹٹو ہے کوسینگی لگائی تو آپ مُٹاٹٹو ہے نے اس کھانے کے دو صاع مزدوری دینے کا حکم صادر فرمایا، نیز آپ مُٹاٹٹو ہے اس کے مالکوں سے اس کے متعلق بات چیت کی تو انھوں نے اس سے اجرت لینے میں کچھ کمی کردی۔ اس سے اجرت لینے میں کچھ کمی کردی۔

چنانچہ آپ مگالی کے قول کی طرح آپ مگالی کے کا فعل بھی فصد کھلوانے اور سینگی لگوانے کے جواز پر دلالت کرتا ہے، مناسب بیہ ہے کہ جوشخص فصد کے تمام امور سے واقف ہے، وہی فصد کیا کرے تاکہ وہ صرف اسی شخص کو فصد لگائے جسے اس کے ساتھ علاج کی ضرورت ہے اور وہ مریض کے جسم میں مناسب جگہ میں اور مناسب وقت میں فصد لگائے، پھر وہ مریض کے احوال و کیفیات کا پورا خیال رکھے۔ (اللجنة الدائمة: 1445)

صحيح البخاري، رقم الحديث [5683] صحيح مسلم [2205/71]

<sup>2</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [2103]

<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [2281]

# 96- سینگی لگوانے کے لیے خون نکلوانے اور خون کا عطیہ دینے کے لیے خون نکلوانے میں فرق

''جامۃ'' (سینگی لگوانا) کا مطلب ہے بدن سے ایسا زائد خون نکالنا جو انسان کے لیے ضرر رسال ہوتا ہے، کیونکہ وہ بعض امراض کے ازالے میں رکاوٹ ثابت ہوتا ہے، لہذا اگر اس نکالے ہوئے خون سے بیاروں کے لیے فائدہ حاصل کرناممکن ہوتو اس سے فائدہ اٹھانا جائز ہے۔ نیز خون کا عطیہ دینے کے لیے بھی خون نکلوانا سینگی لگوانے کے لیے خون نکلوانا سینگی لگوانے کے لیے خون نکلوانا سینگی لگوانے وقت کے لیے خون نکلوانے کے قائم مقام ہے، جس کی مریض کوضرورت ہوتی ہے اور وہ اس سے شفا یاب ہوجاتا ہے۔ دونوں میں فرق یہ ہے کہ سینگی لگاتے وقت خاص جگہوں مثلاً سر اور اس جیسے دیگر اعضا سے خون نکالا جاتا ہے، رہا عطیہ وسینے کے لیے خون تو وہ ایک رگ سے مقررہ مقدار میں نکالا جاتا ہے، رہا عطیہ صحت مندخون ہوتا ہے (جبکہ اس کے مقابلے میں سینگی لگانے کے لیے نکالا گیا خون فاسد ہوتا ہے (جبکہ اس کے مقابلے میں سینگی لگانے کے لیے نکالا گیا خون فاسد ہوتا ہے)۔ (ابن جبرین: الفتاویٰ الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 39/1

## كاسميطك سرجري

97- خنثیٰ مشکل (ایبا ہیجڑا جس کے مذکر یا مؤنث ہونے کی تمیز کرنا مشکل ہو) کا آپریشن کرنا

جب ایسے خص کے متعلق توقع یہ ہو کہ اس کا آپیش کرنے کے بعد بھی
اس کا مذکر اور مؤنث ہونا واضح نہیں ہوگا اور اس کے مرد یا عورت ہونے کی بنا پر
اس کی شادی کرنا ممکن نہ ہوگا تو اس حالت میں اس کا آپریش نہ کیا جائے،
کیونکہ اس حالت میں اس کا آپریشن کرنا فضول ہے، بلکہ اس کا آپریشن اتنا
مؤخر کیا جائے کہ اس کی حالت میں ایس تبدیلی آجائے جس میں اس کے
آپریشن سے اس کے مذکر اور مؤنث ہونے کی تمییز ہونے کی توقع پیدا ہوجائے
اور اس سے فائدہ اٹھایا جا سکے۔کیونکہ نبی اکرم مُناتیظ کا فرمان ہے:

﴿إِنَّ دِمَاءَ كُمُ وَأَمُوالَكُمُ وَأَعْرَاضَكُمُ وَأَبْشَارَكُمُ عَلَيْكُمُ خَرَامٌ ﴾ ﴿ إِنَّ دِمَاءَ كُمُ عَلَيْكُمُ خَرَامٌ ﴾ " ' بين " بين

(اللجنة الدائمة: 9085)

98- بدنمائی کے ازالے کی خاطر کاسمیٹک سرجری کروانے کا حکم

مذکورہ آپریشن جائز ہے اور یہ اللہ کی خلقت کو تبدیل کرنے کے زمرے میں نہیں آئے گا۔ (اللجنة الدائمة: 6908)

🛭 صحيح البخاري، رقم الحديث [7078]

## 99- عورت کے بیتان کے جیموٹا پے کا علاج کرنے کے لیے آپریشن (پلاسٹک سرجری) کرنا

بیتانوں کا علاج کرنے کے لیے آپریش کرنا جائز ہے، بشرطیکہ اس سے عورت کے جسم کو کسی قشم کا ضرر نہ پہنچے، کیونکہ سوال میں مذکور حالت ان امراض میں سنے ہے جن کا علاج کرنا مشروع اور جائز ہے، جبیبا کہ بہت می شرعی نصوص اور دلائل اس پر دلالت کرتے ہیں۔ (اللجنة الدائمة: 20919)

#### 100- مرد کے بیتان سے زائد حصہ کاٹ کر زاکل کرنا

تمھارے لیے بیتان میں موجود اس ابھار کو زائل کرنے کے لیے پلاسٹک سرجری کروانا جائز ہے بشرطیکہ آپریشن کی کامیابی کا ظنِ غالب ہو اور فائدے سے بڑھ کریا فائدے کے برابر ضرر ونقصان نہ ہو۔ (اللجنة الدائمة: 6158)

## 101- جنس کی تبدیلی کے لیے آپریشنز کروانے کا حکم

انسان کے لیے مذکر سے مؤنث اور مؤنث سے مذکر جنس بدلنا جائز نہیں ہے۔ مسلمان پر واجب ہے کہ اللہ نے اس کے مقدر میں جو مناسب وضع قطع اور حالت لکھ دی ہے وہ اس پر راضی رہے۔ اسے کیا معلوم کہ ثاید اگر وہ مؤنث ہوتا تو یہ اس کے لیے بہتر نہ ہوتا اور اگر وہ مذکر ہوتا تو یہ اس کے لیے برا ہوتا، جیسے اللہ کے بندوں میں سے کوئی ایسا بھی ہوتا ہے کہ جس کا شایانِ شان فقیر ہونا ہی ہوتا ہے، اگر اللہ تعالی اسے غنی کر دیتا تو اس کے لیے یہ غنا ضرر رساں ہوتی اور ان میں سے کوئی ایسا بھی ہوتا ہے جسے غنا ہی مناسب ہوتی ہے اگر وہ فقیر ہوتا تو

اس کے لیے فقر نقصان دہ ہوتا۔

بعض عورتوں نے محض خواہش وتمنا کی کہ وہ مرد ہوتیں اور اللہ کی راہ میں جہاد کرتیں تو اللہ تعالیٰ نے اپنے اس فرمان میں اس طرح کی آرز و اور تمنا سے منع کر دیا:

﴿ وَ لَا تَتَمَنَّوُا مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ لِلرِّجَالِ نَصِيْبٌ مِّمَّا اكْتَسَبُوا وَ لِلنِّسَآءِ نَصِيْبٌ مِّمَّا اكْتَسَبُنَ ﴾ النساء: 32]

"اوراس چیز کی تمنا نہ کروجس میں اللہ نے تم میں سے بعض کو بعض پر فضیات دی ہے، مردوں کے لیے اس میں سے ایک حصہ ہے، جو انھوں نے محنت سے کمایا اور عورتوں کے لیے اس میں سے ایک حصہ ہے، جو انھوں نے محنت سے کمایا۔"

پس جب الیی چیزوں کے خلاف تمنا کرنے کی بیہ حالت ہے جو اللہ نے
کسی کے مقدر کی ہوتی ہیں تو ان چیزوں کو بالفعل اختیار کرنے کی کیا صورت
حال ہوگی؟! اور جب ایک مسلمان کو بعض امور اور اعضا میں اللہ کی خلقت کو
تبدیل کرنے سے منع کیا گیا ہے تو مکمل جنس ہی کو تبدیل کرنے کے در پے
ہونے کی کیا حالت ہوگی؟ (عبدالکریم الخفیر: الفتاویٰ: 52)

# 102- دانتوں کوسیدھا کرنے کے لیے آپریشنز کروانے کا حکم

دانتوں کوسیدھا کرنے کی دوصورتیں ہیں:

پہلی صورت یہ ہے کہ اس سے مقصود محض حسن وخوبصورتی میں اضافہ کرنا

ہو تو بیرحرام ہے، حلال نہیں ہے۔ نبی اکرم مُثَالِیَّا نے اپنے اس فرمان میں ایسا کرنے والی عورتوں پرلعنت فرمائی ہے:

« اَلُمُتَفَلِّجَاتِ لِلُحُسُنِ الْمُغَيِّرَاتِ خَلُقِ اللَّهِ »

''(الله كى لعنت ہوان غورتوں كر جو) الله كى خلقت كو بدلتے ہوئے زينت كى خاطر دانتوں ميں فاصلہ پيدا كرتى ہيں۔''

عورت جسے زیورات میں پالا پوسا جاتا ہے اور اس سے زیب و زینت کو اختیار کرنا مطلوب ہوتا ہے، اسے دانتوں میں فاصلہ پیدا کرنے پرلعنت کی گئ ہےتو مرد زیادہ لائق ہے کہ اسے ایسا کرنے سے منع کیا جائے۔

دوسری صورت ہے ہے کہ اگر دانتوں میں کسی عیب کی بنا پر ان کوسیدھا کیا جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، چنانچہ بعض لوگوں کے دانتوں میں پچھا بھار ہوتا ہے، وہ ابھار سامنے والے چار دانتوں لیعنی دو او پر اور دو نیچے والوں دانتوں میں ہو یا ان کے علاوہ دوسرے دانتوں میں ایبا ابھار ہو کہ اس کو د کمھنے والا اسے فتیج اور برصورت محسوں کرے تو الیمی صورت حال میں انسان کے لیے ان میٹر ھے دانتوں کو برابر کرانا جائز ہے کیونکہ بیٹل عیب زائل کرنے کے لیے ہے شیڑ ھے دانتوں کو برابر کرانا جائز ہے کیونکہ بیٹل عیب زائل کرنے کے لیے ہے شہر کہ حسن کو دوبالا کرنے کے لیے۔ اس کی دلیل ہے ہے کہ نبی اکرم میں گاڑی نے اس شخص کو جس کی ناک (کسی جنگ کے دوران) کٹ گئی تھی، حکم دیا کہ چاندی کی شخص کو جس کی ناک (کسی جنگ کے دوران) کٹ گئی تھی، حکم دیا کہ چاندی کی ناک لگوا نے، پھر جب اس میں بگاڑ پیدا ہوا تو آپ میں گئی نے اسے سونے کی ناک لگوا نے کا حکم دیا، کیونکہ اس عمل میں عیب کا ازالہ مقصود ہے نہ کہ حسن کو بڑھانا۔ (ابن عثیمین: مجموع الفتادی والرسائل: 6)

<sup>◘</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [4604] صحيح مسلم، برقم [2125]

## 103- چېرے پر نمودار ہونے والے بعض امراض کے علاج کی خاطر اس پر بعض کھانے والی اشیاء لگانا

یہ بات تو معلوم ہے کہ کھانے پینے کی اشیاء کو اللہ تعالیٰ نے بدن کی غذا کے لیے پیدا کیا ہے۔ استعال میں کے لیے استعال میں لانا چاہے، جیسے علاج معالجہ ہے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، کیونکہ فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: 29]

''ون ہے جس نے زمین میں جو کچھ ہے سب جمھارے لیے بیدا کیا۔''
چنا نچہ فرمانِ اللّٰ میں لفظ ﴿ لَكُمْ ﴾ سے اللّٰہ تعالی کی بیدا كردہ جملہ اشیاء سے عمومی فائدہ اٹھانا سمجھ میں آتا ہے، بشر طیکہ ان کے کسی استعال پرحرمت کی دلیل نہ ہو۔ رہا کھانے پینے کی اشیاء کو زیبائش اور زینت کے لیے استعال کرنا تو گزارش ہے ہے كہ حسن دوبالا كرنے کے لیے ان اشیاء خور ونوش کے علاوہ جو دیگر چیزیں موجود ہیں ان کو استعال میں لانا اولی اور افضل ہے۔

زیب و زینت اختیار کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، بلکہ اللہ تعالی خوبصورت ہیں اور خوبصورتی کو پیند کرتے ہیں، لیکن اس میں فضول خرچی کرنا اور اس حد تک پہنچ جانا کہ انسان کی سب سے بڑی فکر ہی حسن و زیبائش کو بڑھانا بن جائے اور وہ اس کی وجہ سے دین و دنیا کے اکثر مصالح سے غفلت برتے تو ایبا کرنا مناسب نہیں ہے، کیونکہ یہ اسراف کے زمرے میں آتا ہے اور اللہ عزوجل اسراف کو پیندنہیں فرماتے۔ (ابن شیمین: نورعلی الدرب: 1)

# 104- الیں ادویات (کریمیں وغیرہ) استعال کرنا جن سے عورت کا گِندمی رنگ سفید ہوجائے

اگرتو ان کریموں سے جلد کا رنگ مستقل طور پر بدل جاتا ہے تو بہ حرام ہے، کیونکہ بہ ''وشم'' (گودنا) کے مشابح ہے اور یقیناً نبی اکرم سائی ای پر لعنت ''واشمہ'' (گودنا گدوانے والی) پر لعنت فرمائی ہے، لیکن اگر کسی عیب کے ازالے کے لیے یہ کریمیں استعال کی جا ئیں، جیسا کہ جلد میں موجود کسی بھدے اور بدنما تل زائل کرنے کی خاطر انسان یہ ادویات اور کریمیں استعال کرے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، لہذا ہم پر واجب ہے کہ ہم زیب و زینت اور حسین بننے کی خاطر ان کریموں کو استعال کرنے واجب کہ ہم زیب و زینت اور حسین بننے کی خاطر ان کریموں کو استعال کرنے اور کسی عیب کے ازالے کی خاطر ان کو استعال کرنے کے درمیان جو فرق ہے اس کو مجھیں۔ نبی اگرم شائی ای خاطر ان کو استعال کرنے کے درمیان جو فرق ہے اس کو مجھیں۔ نبی اگرم شائی آئی نے اس صحابی کو، جس کی ناک کٹ گئی سے جو عیب پیدا ہوا تھا، اس کے ازالے کی خاطر اسے کی ناک لگ کے کا جازت دی تھی۔ سونے کی ناک لگائے کی اجازت دی تھی۔

نیز آپ سَلَیْنَا نے دانتوں کو باریک اور تیز کرنے والی اور کروانے والی پر لعنت فرمائی ہے اور اس سے مراد وہ عورت ہے جو دانتوں میں معمولی ساگیپ اور تفریق پیدا کرنے کے لیے انھیں کولر (Cooler) سے ٹھنڈا کرتی ہے۔ لیکن اگر بالفرض دانتوں کی لائن اور قطار میں کچھ ٹیڑھ ہو، بعض دانت باہر کو نکلے ہوں اور بعض دانت بول اندر کو دھنسے ہوں کہ دانت بھدے اور بدنما دکھائی دیں تو کوئی ایسا طریقہ علاج اور ذریعہ اختیار کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، جس دینت مضبوط اور برابر ہوجائیں۔ (ابن شیمین: نورعلی الدرب: 1)

# 105- کیل، مہاہے اور دیگر دانے وغیرہ زائل کرنے کے لیے مرہم اور تیل استعال کرنے کا حکم

کیل مہاسے اور دانے وغیرہ کے ازالے میں کوئی حرج نہیں ہے، کیونکہ
یہ ایک مرض کا علاج ہے اور مرض کا علاج کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، مگر
حسین تر بننے کی خاطر مرہم اور تیل استعال کرنے اور ازالہ عیب کے لیے بیہ
استعال کرنے میں فرق ہے، چنانچہ پہلی صورت، جب وہ مستقل طور پر یہ تبدیلی
پیدا کرے، جائز نہیں ہے، البتہ ان میں سے دوسری صورت جائز اور درست ہے۔
پیدا کرے، جائز نہیں ہے، البتہ ان میں سے دوسری صورت جائز اور درست ہے۔

#### 106- ہونٹوں کو برابر کرنا

جب نقصان کا ڈرنہ ہوتو نیچ والے ہونٹ کو چھوٹا کروا کے اوپر والے ہونٹ کے برابر کرنے کے لیے آپریشن کروانا جائز ہے۔ (اللجنة الدائمة: 13042)

107- دین اسلام میں زائد دانت نکلوانے اور زائد انگلی کٹوانے کا حکم

جب دانتوں میں کسی قتم کی بدنمائی ہو، مثلاً کوئی زائد دانت انجرا ہوا ہو یا کوئی انت انجرا ہوا ہو یا کوئی اور کوئی اور کوئی اور علیہ دانت دوسرے دانتوں کے مقابلے میں لمبا ہو یا اس قتم کا کوئی اور عیب ہوتو کولر (Cooler) وغیرہ سے اسے برابر کرنا یا اکھاڑنا ممکن ہوتو ایسا کروانے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

آپ سَالِیْا مِ نَا اللَّامِ نَا عُورتوں کو صرف مصنوی طور پر دانتوں کو باریک کروانے،

تیز کرنے اور ان کے درمیان معمولی گیپ اور تفریق پیدا کرنے سے منع کیا ہے، چنانچہ بخاری میں ابن مسعود رہائی سے مروی ہے کہ آپ مالی فی فرمایا:

( لَعَنَ اللَّهُ الْوَاشِمَاتِ وَالْمُسْتَوْشِمَاتِ وَالْمُتَنَمِّصَاتِ،
 وَالْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسُنِ الْمُغَيِّرَاتِ خَلْقَ اللَّهِ

"الله تعالی نے گودنا گودنے والیوں اور گودوانے والیوں، بالوں کو اکھڑ وانے والیوں اور حسن و جمال کی خاطر دانتوں کو باریک کر کے ان کے درمیان فاصلہ پیدا کرنے والیوں اور الله کی تخلیق کو بد لئے اور بگاڑنے والیوں پرلعنت فرمائی ہے۔"

نیز امام احمد بن حنبل اور امام نسائی ﷺ نے ابن مسعود و الناؤی کی روایت بیان کی ہے کہ میں نے رسول اللہ مٹالیا کی بال اکھ وانے اور دانتوں کو باریک کر کے ان میں فاصلہ پیدا کرنے سے منع کرتے ہوئے سنا... الخ

حافظ ابن جمر الطلط في "د فتح البارئ" مين "كتاب اللباس" كى شرح مين كها ہے كه "فلح" كا مطلب ہے ثنيا (سامنے كے دو) دانتوں كے درمياں گيپ اور فاصله بيدا كرنا۔ اور "قفلح" كا معنی ہے كولر (Cooler) وغيرہ كے ساتھ دو جڑے ہوئے دانتوں كے درميان فاصله بيدا كرنا۔ عموماً بي فاصله ثنيا (سامنے كے دو) دانتوں اور رباعی (سامنے كے دو دانتوں كے ساتھ والے) دانتوں ميں بيدا كيا جاتا ہے۔ عورتوں كے ان دانتوں ميں فاصلے كا ہونا پند كيا جاتا ہے، پھر بعض اوقات وہ عورت بھی بيد كام كرتی ہے جس كے دانت آپس ميں جڑے بعض اوقات وہ عورت بھی بيد كام كرتی ہے جس كے دانت آپس ميں جڑے

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [4886] صحيح مسلم [2125/20]

<sup>•</sup> مسند أحمد [415/1]

ہوئے ہوتے ہیں، وہ اس لیے ایسا کرتی ہے تاکہ اس کے دانتوں میں فاصلہ پیدا ہوجائے، اور بھی ایسا ہوتا ہے کہ بڑی عمر کی عورت اپنے چھوٹا ہونے کا وہم پیدا کرنے کے دانت عالبًا کے لیے دانتوں میں گیپ اور فاصلہ بناتی ہے کیونکہ چھوٹی عمر کی عورت کے دانت عالبًا نئے اور فاصلے کے ساتھ ہوتے ہیں اور بڑی عمر میں یہ فاصلہ ختم ہوجاتا ہے۔

دانتوں کو باریک اور تیز کرنے کے ممل کو عربی زبان میں لفظ''وش'' کے ساتھ تعبیر کرتے ہیں۔ ابن مسعود ڈاٹٹؤ اور دیگر صحابہ کرام ڈیاٹٹؤ سے مروی بعض روایات میں''وش'' سے ممانعت ثابت ہے۔

رہا زائد انگلی کا مسئلہ تو جدید آپریشن کے ذریعے سے اس کو زائل کروانے میں کوئی حرج نہیں، بشرطیکہ اس میں کسی قتم کا ضرر اور کوئی عیب نہ پیدا ہوتا ہو، کیونکہ زائد انگلی غالبًا جسم میں بدنمائی پیدا کرتی ہے اور ہاتھ میں اس کا کوئی استعال بھی نہیں ہوتا۔ واللہ اعلم (ابن جرین: الفتاوی الشرعیہ فی المسائل الطبیہ: 95/2)

#### 108- دانتوں کا علاج

متاثرہ دانتوں یا معیوب دانتوں کا ایبا علاج کروانے یا ان کو نکلوانے میں کوئی حرج نہیں ہے، جس سے ان میں موجود تکلیف کا ازالہ ہوسکے۔ بوقت ضرورت و حاجت ان متاثرہ اور بدنما دانتوں کو نکلوا کر ان کی جگہ مصنوعی دانت لگوانے میں بھی کوئی حرج نہیں ہے، کیونکہ یہ تو ضرر کے ازالے کے لیے ایک مباح اور جائز علاج کے زمرے میں آتا ہے، ایبا کرنا اللہ کی خلقت کو بدلنے کے حکم میں داخل نہیں ہے، جیبا کہ سائل نے اس کے متعلق سمجھ لیا ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کے اس فرمان:

﴿ لَا تَبْدِيْلَ لِخَلْقِ اللّٰهِ ﴾ [الروم: 30] ''اللّٰد کی پیدائش کو کسی طرح بدلنا ( جائز) نہیں۔''

مين فطرت سے مراد وين اسلام ہے۔ (اللجنة الدائمة: 21104)

## 109-بال لمبرنے کے لیے بھنگ کا تیل استعال کرنے کا حکم

بھنگ کا تیل اگر تو بالفعل نشہ آ ور بھنگ سے تیار شدہ ہے تو وہ جمہور کے نزد کیے نجس اور بلید ہے، اس کا استعال لائق اور مناسب نہیں ہے، کیونکہ سوائے مجبوری کی حالت کے ہمیں نجاستوں سے پر ہیز کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور وہ اسی قدر مباح ہوتی ہیں جتنی ان کی ضرورت ہوتی ہے۔ اگر اس تیل کے ساتھ بھنگ کا لفظ برائے نام ہی بولا جاتا ہے، تو پھر وہ چنداں ضرر رساں نہیں ہے اور جب تک وہ مفید ثابت ہوتا ہے اس کا استعال جائز ہے، اس میں کسی قسم کی کوئی خرابی اور حرج نہیں ہے۔ واللہ اعلم (عبدالکریم الخفیر: الفتاوی: 16)

# 110- سونے کے دانت لگوانا

مردوں کے لیے سوائے ضرورت کے سونے کے دانت لگوانا جائز نہیں ہے، کیونکہ مرد کے لیے سونا پہننا اور اس کے ساتھ زیب و زینت اختیار کرنا حرام ہے۔ رہی عورت تو اگر بیرواج ہو کہ عورتیں سونے کے دانتوں کے ساتھ آ راستہ ہوتی ہیں تو اس کے لیے ایسا کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، بلکہ اس کے لیے جائز ہے کہ وہ اپنے دانتوں پر سونا چڑھائے بشر طیکہ اس کے علاقے میں ایسی زینت اختیار کرنے کا رواج ہو اور یہ اسراف کے زمرے میں بھی نہ آتا ہو، کیونکہ نبی اکرم مُنافیظِم کا فرمان ہے:

﴿ أُحِلَّ الذَّهَبُ وَالْحَرِيرُ لِإِنَاثِ أُمَّتِي ﴾ ''ميرى امت كى عورتوں كے ليے سونا اور ريشم (پېننا) حلال كيا گيا ہے۔''

اور جب عورت دانتول پرسونا سجائے ہوئے فوت ہوجائے یا مرد اس حالت میں فوت ہو کہ اس نے ضرورت کے تحت سونے کا دانت لگا رکھا ہوتو ان حالت میں فوت ہو کہ اس نے ضرورت کے تحت سونے کا دانت لگا رکھا ہوتو ان سے دانت پر لگایا ہوا سونا اور سونے کا دانت اتار لیا جائے، الا بیہ کہ مثلہ (شکل گڑنے) کا ڈر ہے، یعنی اگر اس بات کا خدشہ ہو کہ سونے کا دانت یا دانت پر چڑھا ہوا سونا اتار نے سے مسوڑ ا پھٹ جائے گا تو اسے چھوڑ دیا جائے، البتہ بعد از وفات ان کو اس لیے اتارا جائے گا کیونکہ سونا مال سے شار ہوتا ہے اور میت کے بعد اس کے ورثاء مال کے وارث ہوتے ہیں، لہذا فدکورہ صورت میں یا کسی میں میت پرسونا باتی چھوڑ نا اور اسے سونا پہنے ہوئے ہی وفن کرنا مال کا ضیاع ہے (جو جائز نہیں ہے)۔ (ابن شمین: مجموع الفتاوی والرسائل: 15)

# 111-زیوارت پہننے کے لیے بی کے کان (اورناک وغیرہ) چھیدنا

بکی کے کانوں میں زیورات بہنانے کے لیے انھیں چھیدنے میں کوئی حرج نہیں ہے، اس پر ہمیشہ سے کثیر لوگوں کاعمل رہا ہے، حتی کہ نبی اکرم سُلِیْا اِلَّم کے دور میں بھی عورتوں کے کان چھیدے جاتے تھے اور عورتیں بغیر کسی انکار کے اپنے کانوں وغیرہ میں زیوارت پہنا کرتی تھیں۔

رہا کان وغیرہ چھیدنے سے بچی کو تکلیف اور درد ہونا تو اس کے باوجود ایسا کرنا جائز ہے، کیونکہ اس کے ساتھ بچی کی مصلحت وابستہ ہے اور وہ ہے بچی

❶ سنن النسائي، رقم الحديث [5148]

کو زیورات پہن کر زیب و زینت کرنے کی ضرورت و حاجت، لہذا اس غرض کے لیے کان چھیدنا مباح اور جائز ہے اور بغرض حاجت اس کی رخصت و اجازت ہے، جیسے بوقت ضرورت اس کا آپریشن کرنا اور بغرض حاجت اور علاج اسے داغ لگانا جائز ہے، ایسے ہی زیوارت پہننے کے لیے اس کے کانوں کو پھاڑنا اور چھیدنا بھی جائز ہے، کیونکہ یہ اس کی ضرورت ہے اور پھر یہ کہ اس سے کوئی زیادہ تکلیف بھی نہیں ہوتی اور نہ وہ اس سے کوئی زیادہ متاثر ہوتی ہے۔ واللہ اعلم زیادہ تکلیف بھی نہیں ہوتی اور نہ وہ اس سے کوئی زیادہ متاثر ہوتی ہے۔ واللہ اعلم (الفوزان: المنتقیٰ: 443/1)

# 112- مصنوعی بلکیس استعال کرنے کا حکم

مصنوعی بیکیس لگانا جائز نہیں ہے، کیونکہ یہ وصل یعنی سر کے ساتھ اضافی بال جوڑنے کے ساتھ مشابہ ہے، جبکہ نبی اکرم ٹاٹیٹ نے ''واصلۂ' (اصل بالوں کے ساتھ اضافی بال جوڑنے والی) اور ''مستوصلۂ' (وہ عورت جو بال لمج کرنے کی خاطر اضافی بال جوڑنے کاعمل کرواتی ہے) پرلعنت فرمائی ہے۔

یہ پلکیں اگر وہی چیز ہیں جن کا میں اب تصور کرتا ہوں کہ سیاہ رنگ کے دھاگے پلکوں کے ساتھ جوڑے جاتے ہیں اور اس سے پلکیں بہت زیادہ اور گھنی ظاہر ہوتی ہیں اور اس کا مقصد آئکھ کو خوبصورت بنانا ہے، تو اگر مصنوعی پلکوں کا یہی مطلب اور مفہوم ہے جو میں نے سمجھا ہے تو یہ اسی وصل (اضافی بال جوڑنے) کے حکم میں داخل ہے جس وصل کو اپنے سر پر جاری کرنے والی پر نبی اکرم مُنالِیٰ اِن کے میں لعنت فرمائی ہے، کیکن اگر اس کا مطلب ہے بالوں کو ڈائی کرنا لیمنی پیوٹوں کے بال رنگنا تو یہ حرام نہیں ہے۔ (ابن عثیمین: نور علی الدرب: 1)

**<sup>1</sup>**2123/117] صحيح البخاري، رقم الحديث [5934] صحيح مسلم [2123/117]

#### 113- گنج بن کے شکار آ دمی کا بالوں کی پیوند کاری کروانا

یہ جائز ہے، کیونکہ یہ اللہ عزوجل کے پیدا کردہ عیب کوختم کرنے اور اس کا ازالہ کرنے کے حکم میں ہے اور یہ خوبصورتی بڑھانے یا اللہ عزوجل کی خلقت پر اضافہ اور زیادتی کرنے کے حکم میں نہیں ہے، لہذا یہ اللہ تعالیٰ کی خلقت کو بد لنے (کے ممنوع عمل) کے حکم میں شارنہیں ہوگا، بلکہ یہ عیب کوختم کرنے اور اس کا ازالہ کرنے کے حکم میں ہے۔ (اس کی دلیل کے طور پر) ان تین آ دمیوں کا قصہ کسی سے خفی نہیں ہے جن میں سے ایک گنجا تھا اور اس نے اپنی اس خواہش کا اظہار کیا تھا کہ وہ پند کرتا ہے کہ اللہ عز وجل اس کے بال اُگا دے، چنانچہ فرشتے نے اس کے بال اوٹا دیے اور یوں اسے نے اس کے سر پر ہاتھ پھیرا تو اللہ تعالیٰ نے اس کے بال لوٹا دیے اور یوں اسے خوبصورت بال عطا کر دیے گئے۔ (ابن شیمین: مجموع الفتاویٰ والرسائل: ۲)

## 114- چہرے پر ماسک لگا کر صفائی کروانا

عورتوں میں ایک رواج پھیل چکا ہے کہ چہرے پر ماسک لگا کر چہرے کی صفائی کی جاتی ہے اور یہ کام مختلف قسم کی کر یموں اور مرہموں کی مدد سے کیا جاتا ہے، یا بھی اس کے لیے جلد کوس کروا کر ڈاکٹر کی زیر نگرانی آپریشن (سرجری) کروایا جاتا ہے اور اس تمام عمل کے ذریعے سے چہرے کی سطحی جلد کو چھیلا جاتا ہے، تاکہ اس پر موجود کیل، مہاسے اور زخموں وغیرہ کے نشانات کا ازالہ کیا جائے جس سے چہرے کی جلد پہلے سے زیادہ صاف شفاف اور خوبصورت ہوجاتی ہے۔ اس ممل کے اور بھی آپریشن اور سرجری کے کامیاب نہ ہونے کی وجہ سے اس عمل کے مفیل اثر ات بھی مرتب ہوتے ہیں اور چہرہ بھدا اور بدنما ہوجاتا ہے اور اس پر مفیل اثر ات بھی مرتب ہوتے ہیں اور چہرہ بھدا اور بدنما ہوجاتا ہے اور اس پر

جلنے کے نشانات ظاہر ہوجاتے ہیں، پھر چبرے پر جو کیل مہاسے وغیرہ ہوتے ہیں ان کا ازالہ نہیں ہویا تا۔

اس رواج کے متعلق میری رائے ہے کہ اگر تو ایسا حسین تر بننے کے لیے کیا جائے تو بیہ حرام ہے کیونکہ اس صورت میں اسے ''دنمص'' (ابرو کے بال اکھاڑنا) ،''وثر'' (دانت باریک اور تیز کرنا) اور اس طرح کی ممنوع چیزوں پر قیاس کیا جائے گا۔

اور اگر بیمل کسی عیب کے ازالے کے لیے ہو، جیسے چہرے پر پڑے ہوئے چھوٹے چھوٹے گڑھے اور سفید چہرے پر کالے رنگ کے نشانات اور چھائیاں اور ان جیسی دیگر چیزیں، تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، کیونکہ نبی اکرم مُنْ ﷺ نے اس شخص کوسونے کی ناک لگانے کی اجازت دی تھی جس کی ناک کٹ گئی تھی۔ (ابن تیمین: مجموع الفتاویٰ والرسائل: 5/17)

## 115- پھلبہری کے نشانات مٹانا

سوال ایک شخص جس کے چہرے اور ہاتھوں پر پھلمہری کے سفیر دھیے اور نشانات ہیں وہ اس کے علاج کی غرض سے ڈاکٹر وغیرہ کے پاس جاتا ہے تو کیا یہ اللّٰہ کی خلقت کو بدلنے کے زمرے میں آئے گا اور مذکور شخص گناہ گار ہوگا؟ جواب مرحمت فرما کرعند اللّٰہ ماجور ہوں۔

جواب بلاشبہہ پھلبہری ایک ایبا مرض ہے جو بعض لوگوں کو ان کے جسموں کے بعض حصوں پر ظاہر ہوتا ہے، چنانچہ اس مرض کی وجہ سے متاثرہ شخص کا جسم ظاہری طور پر سفید ہوجاتا ہے اور جس جھے پر پھلبہری ہوتی ہے، اس

ھے کے بال بھی سفید ہوجاتے ہیں، اگر چہ یہ پھلہری چرے یا سر میں ہواور جوانی کے وقت میں ہو، پھر بھی متاثرہ ھے کے بال سفید ہوجاتے ہیں، پس یہ ان امراض میں سے ہے جواللہ تعالیٰ کے اذن وحکم سے لاحق ہوتے ہیں اور اس میں کوئی شک نہیں کہ اس مرض پھلہری کے پچھ ففی انجام و نتائج ہیں، جنھیں اللہ کے علاوہ کوئی نہیں جانتا، سواس بنا پر اگر اس کا علاج ممکن ہوتو کروانے میں کوئی ممانعت اور رکاوٹ نہیں ہے، اگر چہ معروف ومشہور یہی ہے کہ اس مرض کا علاج نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ نے عیسیٰ علیٰ اگر چہ معروف ومشہور یہی ہے کہ اس مرض کا علاج نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ نے عیسیٰ علیٰ اللہ کے حوالے سے ارشاد فر مایا ہے:

﴿ وَ اُبْرِئُ الْأَكْمَةَ وَ الْأَبْرَصَ وَ الْحَيِ الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ ﴿ وَ الْبَرِئُ اللَّهِ اللَّهِ ﴾ [آل عمران: 49]

''اور میں اللہ کے حکم سے پیدائش اندھے اور برص والے کو تندرست کرتا ہوں اور مُر دوں کو زندہ کر دیتا ہوں۔''

نیز الله تعالی نے عیسی علیظا کو مخاطب کر کے فرمایا:

﴿ وَ تُبُرِئُ الْأَكْمَةِ وَ الْأَبُرَصَ بِإِذْنِي ۚ وَ إِذْ تُخْرِجُ الْمَوْتَلَى لِمَا اللَّهُ الْمَوْتُلَى بِإِذْنِي ۗ وَ الْدَاتِهِ الْمَوْتُلَى اللَّهُ اللَّ

''اور تو پیدائش اندھے اور برص والے کومیرے حکم سے تندرست کرتا تھا اور جب تو مردوں کومیرے حکم سے نکال کھڑا کرتا تھا۔''

اگرچہ ندکورہ آیات میں ذکر کردہ عیسی علیظ کا پھلبہری کے مریض کو اللہ کے حکم سے شفا دینا ان مجزات میں شامل ہے جن کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے عیسی علیظ کو خاص کیا تھا، لیکن اگر اس مرض کا علاج موجود ہو جس کے ذریعے سے شفاکی امید ہوتو اسے استعال میں لانا جائز ہے اور وہ اللہ تعالیٰ کی خلقت کو

بدلنے کے زمرے میں نہیں آئے گا، کیونکہ وہ ایک لاحق ہونے والا مرض ہی تو ہے اور یہ بالول کی سفیدی کی طرح نہیں ہے جو ہر بوڑھے آ دمی کا مقدر ہے، کیونکہ اس سفیدی کو سیاہی سے بدلنا اللہ کی خلقت کو بدلنے کے زمرے میں آتا ہے اور اسی طرح گودنا گدوانا، آبرو وغیرہ کے بال اکھاڑنا، دانتوں میں گیپ اور فاصلہ پیدا کرنا اور اسی طرح کے دیگر کام اللہ کی خلقت کو بدلنے کے زمرے میں قاصلہ پیدا کرنا اور اسی طرح کے دیگر کام اللہ کی خلقت کو بدلنے کے زمرے میں آتے ہیں۔ واللہ اعلم (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 28/2)

#### 116- مردول کے لیے ہیرے جواہرات اور سونے جاندی کا استعال

اس میں اصل یہ ہے کہ مردوں کے لیے ریشم پہننے کے حرام ہونے کی طرح ان کا سونے کا زیور استعال کرنا بھی حرام ہے، چنانچے سنن ابو داود وغیرہ میں علی ڈاٹھی سے روایت ہے کہ یقیناً نبی اکرم مُناٹھی نے سونے اور ریشم کے متعلق ارشاد فرمایا:

«إِنُ هٰذَيُنِ حَرَامٌ عَلَى ذُكُورٍ أُمَّتِيُ»

''بلاشبہہ یہ دونوں (سونا اور ریشم پہننا) میری امت کے مردوں کے

ليحرام بين-"

سنن ترمذی میں روایت ہے، جسے امام ترمذی اِٹُلٹھ نے ابو موسیٰ وٹاٹٹھ کے واسطے سے سیحیح قرار دیا ہے کہ یقیناً نبی اکرم مُٹاٹیا ٹی نے فرمایا:

«أُحِلَّ الذَّهَبُ وَالْحَرِيرُ عَلَى إِنَاثِ أُمَّتِيُ وَحُرِّمَ عَلَىٰ ذُكُورِهَا ﴾

''سونا اور رکیٹم میری امت کی عورتوں کے لیے حلال اور اس کے

- 🛭 سنن أبي داود، رقم الحديث [4057]
- 2 سنن النسائي، رقم الحديث [5148]

مردول کے لیے حرام کیے گئے ہیں۔''

البتہ مردول کے لیے سونے اور ریشم کا استعال بوقت ضرورت و حاجت جائز ہے، چنانچہ اہل سنن (امام ابو داود، ترندی، نسائی اور ابن ماجہ اللہ سنن (امام ابو داود، ترندی، نسائی اور ابن ماجہ اللہ سنن روایت نقل کی ہے کہ یقیناً نبی اکرم سائٹی آئی تھی، سونے کی ناک لگانے کی رخصت (ایک جنگ) میں، ان کی ناک کٹ گئی تھی، سونے کی ناک لگانے کی رخصت عنایت فرمائی تھی۔

اور فقہاء رئیالتے نے ذکر کیا ہے کہ یقیناً صحابہ کرام ٹھائٹی کی ایک جماعت نے اپنے دانتوں کوسونے کی تاروں سے باندھ رکھا تھا، مبادا وہ گر جائیں، کیونکہ دانتوں کو گرنے کے ڈر سے سونے کی تاروں سے باندھنا بھی سونے کی ناک لگانے کے حکم میں ہے۔

امام ابو الخطاب رُسُلُمْ نے کہا ہے کہ تلوار کے قبضے کا کنارہ سونے سے بنانے میں کوئی حرج نہیں، کیونکہ عمر وہاٹنی کی تلوار میں سونے کے مکڑے کندھا کیے ہوئے تھے، اور نبی اکرم مَالِیْنَا فَتْح مکہ کے دن جب (مکہ میں) داخل ہوئے تو آپ مالیٹیا کی تلوار پرسونے اور جاندی (کے نقش ونگار) گے ہوئے تھے۔ آپ مَالِیْنَا کی تلوار پرسونے اور جاندی (کے نقش ونگار) گے ہوئے تھے۔

اس سلسلے میں دلائل تو اور بھی موجود ہیں، لیکن اس فرصت میں مذکورہ دلائل ہی پر اکتفا کیا جاتا ہے۔

رہا ہیرا تو بظاہر وہ حرام نہیں ہے، کیونکہ مردوں کے لیے حرمت کی نص سونے کے متعلق ہے نہ کہ کسی اور (قیمتی پھر وغیرہ) کے لیے، البتہ مردوں کے لیے قیمتی ہیرے، عقیان، موتی اور نفیس قتم کے جواہرات پہننے ناپسندیدہ ہیں،

<sup>🛭</sup> ضعيف، سنن الترمذي، رقم الحديث [1690]



<sup>🛭</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [4232]

کیونکہ بیہ خواہ مخواہ کی فضول خرچی اور بے جاخرچ کے زمرے میں آتا ہے، جس کی کوئی خاص ضرورت بھی نہیں ہے، نیز ایبا کرنے میں فقراء کی دل شکنی ہوتی ہے، جبیبا کہ علماء نے ان کے ناپسندیدہ ہونے کی یہی وجہ بیان کی ہے۔ واللہ اعلم (ابن حبرین: الفتاویٰ الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 30/2)

# 117- کاسمیٹک کے متعلق علم حاصل کرنے کا حکم

کاسمیلک سرجری کے طالب علم کو اپنی تعلیم کے دوران میں کاسمیلک کاعلم پڑھنے میں کوئی حرج نہیں ہے، لیکن وہ اس علم کو حرام کاموں میں استعال نہ کرے، بلکہ وہ ہر اس فرد کو اس سے پر ہیز کرنے کی نصیحت کرے جو اسے غلط استعال میں لانا چاہتا ہے، کیونکہ بیرحرام ہے اور اگر ڈاکٹر کی زبانی نصیحت ہوتو بیلوگوں کے دلوں میں زیادہ اثر انداز ہوتی ہے۔

(ابن تثيمين: مجموع الفتاوي والرسائل: 6/17)

# بوسك مارثم اور اعضاء كي منتقلي وعطيه دينا

## 118- ثبوت کی غرض سے جسمانی پوسٹ مارٹم

پوسٹ مارٹم کی اجازت دینے سے امن وعدل کے گئی میدانوں میں بہت سی مصلحتوں کی تحقیق و تفتیش ہوجاتی ہے اور معاشرہ وبائی امراض سے محفوظ ہوجاتا ہے، لیکن اس کے ساتھ ساتھ ان سے حاصل ہونے والی بہت کی مصلحتوں کے بہلو میں پوسٹ مارٹم کیے جانے والے جسم کی بے عزتی بھی ہوتی ہے۔
البتہ پوسٹ مارٹم کی اجمالی افادیت پوسٹ مارٹم کی اجازت کو ثابت کرتی ہے خواہ وہ جسم جس کا پوسٹ مارٹم کیا جا رہا ہے، وہ بے گناہ ہویا نہ ہو۔

(اللجنة الدائمة: 3685)

## 119- تعلیمی غرض و غایت کے لیے پوسٹ مارٹم کرنے کا حکم

تعلیمی غرض و غایت کے لیے پوسٹ مارٹم کرنے کے سلسلے میں میہ حقیقت نگاہ میں رہے کہ یقیناً شریعت اسلامیہ نے بہت زیادہ مصلحتوں کو پیدا کیا ہے اور مفاسد وخرابیوں کو دور کیا ہے، دوضرر رساں چیز وں میں سے زیادہ نقصان دہ چیز کو اختیار کیا ہے اور جب بھی مصلحتوں کا آپس سے بیخے کے لیے کم نقصان دہ چیز کو اختیار کیا ہے اور جب بھی مصلحتوں کا آپس میں تعارض اور ٹکڑاؤ ہوا شریعت نے ان میں سے ارجح کو اختیار کیا ہے، اس لحاظ

سے کہ انسانوں کے علاوہ جانوروں کا پوسٹ مارٹم انسانی پوسٹ مارٹم سے کفایت نہیں کرتا اور اس لیے بھی کہ انسانی پوسٹ مارٹم میں بہت ی مسلحتیں پوشیدہ ہیں جو طب کے مختلف شعبوں میں علمی ترتی اور پیش رفت سے ظاہر ہوئی ہیں، پس طبی بورڈ نے انسانی پوسٹ مارٹم کو کلی طور جائز قرار دیا ہے، البتہ اس میں ایک پہلوغور طلب ہے کہ شریعت اسلامیہ نے مردہ مسلمان کی حرمت وعزت کو زندہ شخص کی عزت کی طرح شار کیا ہے۔ امام احمد، ابو داود اور ابن ماجہ رئیا شائے نے مائٹ رہا تا اس مائی ایک ہے کہ بلاشبہہ نبی اکرم مٹائیا آئے نے فرمایا:

« كَسُرُ عَظُم الْمَيَّتِ كَكُسُرِهِ حَيًّا»

''مردہ کی ہڈی توڑنا زندہ کی ہڈی توڑنے کے مترادف ہے۔''

اس بات کو نگاہ میں رکھتے ہوئے کہ پوسٹ مارٹم سے مردہ تخص کی عزت پامال ہوتی ہے، گر پوسٹ مارٹم کے متعلق ضرورت گناہ گار مردہ جسموں (Dead Bodees) کے آسانی کے ساتھ میسر آنے سے پوری ہوجاتی ہے، اسی لیے طبی بورڈ نے اس بات کا اظہار کیا ہے کہ اس قتم کے مردہ جسموں کے پیش نظر کے پیش نظر کے بیش نظر کیا جائے۔

(اللجنة الدائمة: 3685)

120- موت کا سبب جانے کے لیے بوسٹ مارٹم کرنا

€ سنن أبي داود، رقم الحديث [3207]

راجح مصلحت كواس تكليف برِترجيح ويتے ہوئے بوسٹ مارٹم شرعاً جائز ہے۔ (اللجنة الدائمة: 6619)

# 121- تعلیم کی غرض سے ولادت کے بعد فوت ہونے والے بعد فوت ہونے والے بعد فوظ رکھنا ہے کی لاش کو دوا اور مصالحہ لگا کر محفوظ رکھنا

اس مسلے میں واجب یہ ہے کہ اس فوت شدہ بچے کو فوراً عنسل دیا جائے،
اسے کفن پہنایا جائے، اس کی نمازِ جنازہ ادا کی جائے اور مسلمانوں کے قبرستان
میں فن کر دیا جائے، کیونکہ اس (سٹڈی کرنے کی) غرض سے اسے (ممی بنا کر)
محفوظ اور باقی رکھنا جائز نہیں ہے اور نہ فدکورہ غرض کے علاوہ دیگر اس جیسی
اغراض کے لیے اسے باقی رکھنا جائز ہے چاہے اس کا ولی اس کی اجازت ہی
کیوں نہ دے چکا ہو۔ (اللجنة الدائمة: 2521)

122- شرعی طبی مرکز میں محفوظ کرنے کے لیے فوت شدہ جسموں (کے اعضا) سے نمونے حاصل کرنا

انسانی جسم سے جدا ہونے والے اجزاء و اعضاء کو محفوظ کرنا جائز نہیں ہے، بلکہ انسانی حرمت وعزت کے پیش نظر اور اس کے اعضاء کو بعزتی سے پچانے کی خاطر ان کو فن کرنا واجب ہے، کیونکہ آپ مُلَیْمُ کا فرمان ہے:

﴿ حُرُمَةُ الْمُسُلِمِ مَیّتًا کَحُرُمَتِهِ حَیّا ﴾

''فوت شده مسلّمان کی عزت و حرمت مرده مسلمان کی عزت و

<sup>●</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [3207] 203

حرمت کی طرح ہے۔'' نیز آپ مُنَّافِیْا نے ارشاد فر مایا: ﴿ کَسُرُ عَظُمِ الْمَیِّتِ کَگسُرِهِ حَیَّا﴾ ''مرده کی ہڈی توڑنا زندہ کی ہڈی توڑنے کے مترادف ہے۔''

## 123- بوسٹ مارٹم کے لیے تیار کی گئی میت کا ستر د کیھنے کا حکم

مردہ شخص کے ستر کی طرف دیکھنا اس کے زندہ ہونے کی حالت میں اس کے ستر وعورہ کو دیکھنے کے مترادف ہے، پس اس کے پوسٹ مارٹم کے دوران میں اسی صورت میں ستر کو دیکھنا جائز ہے، جس میں اس کے دیکھنے کی ضرورت ہو۔ (اللجنة الدائمة: 9421)

# 124- نقل ِ اعضاء

ویسے تو اللہ ہی بہتر جانتا ہے ، میں مسلمان کے حق میں نقلِ اعضاء کو جائز نہیں سمجھتا ، کیونکہ مردہ مسلمان کی حرمت وعزت زندہ مسلمان کی حرمت وعزت کی طرح ہے۔ نبی اکرم مُثَاثِیْمُ نے فرمایا:

« كَسُرُ عَظُمِ الْمَيِّتِ كَكَسُرِهِ حَيًّا »

''مردہ کی ہڑی توڑنا زندہ کی ہڑی توڑنے کے مترادف ہے۔''

اس حدیث کو امام احمد، ابو داود، ابن ماجه اور ان کے علاوہ دیگر محدثین رہائے۔ نے عاکشہ دانٹیا کے واسطے سے نقل کیا ہے، اور ام سلمہ دانٹیا سے مروی حدیث میں

- **1** سنن أبي داود، رقم الحديث [3207]
- 2 سنن أبي داود، رقم الحديث [3207]

یہ الفاظ زائد بیان کیے ہیں:

« كَكُسُرِ عَظْمِ الْحَيِّ »

''(مردہ کی ہڑی توڑناً) زندہ کی ہڑی توڑنے کی طرح ہے۔'' یعنی گناہ کے اعتبار سے۔

سواس بنا پر ہم کہیں گے: یقیناً مردہ شخص کے جسم میں سے کسی جھے کو کاٹ کر اس کے اعضاء سے کھیانا مذکورہ حدیث کی وعید میں داخل ہے، اس سے اس حالت کامتنیٰ ہوناممکن ہے جس میں وہ زندہ اور عاقل ہواور اپنے اعضاء میں حالت کامتنیٰ ہوناممکن ہے جس میں وہ زندہ اور عاقل ہواور اپنے اعضاء میں سے کوئی ایباعضو کسی کو عطیہ کر دے جس عضو کا اس کے اپنے جسم میں نہ ہونا اس کے لیے ضرر رسال نہ ہو جیسے گردہ، اور اس حکم میں کافر شخص داخل نہیں ہے، کیونکہ اس کی زندگی میں اس کی کوئی حرمت وعزت ہے اور نہ اس کی موت کے بعد، اگر چہ جنگ میں مقتولین کا مثلہ کرنے (ناک کان کاٹ کرشکل بگاڑنے) بعد، اگر چہ جنگ میں مقتولین کا مثلہ کرنے (ناک کان کاٹ کرشکل بگاڑنے) کی ممانعت مروی ہے۔ (ابن جبرین: الفتاویٰ الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 65/2)

125- ایک عورت کے بیضہ انٹیٰ لے کر دوسری عورت میں داخل (Inject) کرنا

کسی عورت سے ٹمیٹ ٹیوبز کے ذریعے سے بیچے پیدا کرنے کے لیے بیند انثی لینا اور دوسری عورت کے رحم میں رکھنا جائز نہیں ہے، کیونکہ وہ بیضے جو کسی اجنبی عورت سے لیے جائیں یا اس سے خریدے جائیں وہ کسی دوسری عورت کے رحم میں داخل کرنا جائز نہیں ہے۔ (اللجنة الدائمة: 11939)



# 126- والد کوگردے کا عطیہ دینا

تمھارے لیے جائز ہے کہتم اپنے باپ کو اپنا ایک گردہ عطیہ کر دو بشرطیکہ ماہر ڈاکٹر تحقیق کے بعد یہ یقین کرلیں کہ تمھارے جسم سے تمھارے باپ کے جسم میں گردہ منتقل کرنے سے تمھیں کسی قتم کا کوئی نقصان نہیں ہوگا اور ڈاکٹروں کو یہ عالب گمان ہو کہ یہ آپریشن کامیاب ہوگا۔ (اللجنة الدائمة: 10315)

## 127- عورت کا اپنی بیٹی کو رحم عطیہ کرنا

ماں کو اپنی بیٹی کے لیے اپنارہم عطیہ کرنا جائز نہیں ہے کیونکہ اس میں شرعی طور پر قابل احتر از چیزیں (بے پردگی وغیرہ) لاحق ہوتی ہیں۔ (اللحنة الدائمة: 21192)

#### 128- خون كا عطيه دينا

جب كوئى مريض يا مريضه ايى حالت ميں ہوكه اس كى تقويت يا اس كے علاج كے علاج كے ليے كسى دوسرے كا خون لگانے كے علاوہ كوئى چارہ كار نہ ہواور اس مرض سے بچاؤ كا صرف يہى طريقه ہوكه اسے كسى كا خون لگايا جائے اور اس فن كے ماہرين كوخون لگانے سے فائدہ ہونے كا غالب گمان ہوتو كسى دوسرے كا خون لگا كر اس كا علاج كرنے اور اسے اس مرض سے نجات دلانے ميں كوئى حرج نہيں ہے۔ يہ خون لگانا رضاعت كى طرح نہيں ہے۔ كسى بھى حالت ميں خون لگانے سے كسى قسم كى حرمت ثابت نہيں ہوتى ہے۔ فرمانِ بارى تعالى ہے:
﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَ الدَّمَ وَ لَحْمَ الْجِنْزِيْرِ وَ مَا اللّٰهِ فَمَن اصْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَ لاَ عَادٍ فَلاَ اِثْمَ

عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ عَفُوْدٌ رَّحِيْمٌ ﴾ [البقرة: 173]

"اس نے تو تم پر صرف مردار اور خون اور خزیر کا گوشت اور ہر وہ چیز حرام کی ہے جس پر غیر اللّٰد کا نام پکارا جائے، پھر جو مجبور کر دیا جائے، اس حال میں کہ نہ بغاوت کرنے والا ہو اور نہ حد سے گزرنے والا تو اس پرکوئی گناہ نہیں۔ بے شک اللّٰہ بے حد بخشے والا، نہایت رحم والا ہے۔ '(اللجنة الدائمة: 419)

129- ایسے شخص کوخون کا عطیہ دینا جس کا دین خون دینے والے کے دین سے مختلف ہو

قیدی بنا لے یا اس پر احسان کرے یا اس سے یا اس کے اولیاء سے اس کا فدیہ قبول کر لے، الا یہ کہ وہ دلائل و برابین پر غور وخوض کر لے، الا یہ کہ وہ دلائل و برابین پر غور وخوض کر لے، پھر اگر وہ ایمان لے آئے تو ٹھیک ہے، نہیں تو اسے اس کی امن والی جگہ تک پہنچا دیا جائے۔ (اللجنة الدائمة: 1325)

### 130- قرض ادا کرنے کے لیے اپنے جسم کے اعضا فروخت کرنا

تمھارے لیے اپنے اعضاءِ جسم میں سے کسی عضو کو فروخت کرنا جائز نہیں ہے، نہ قرض ادا کرنے کے لیے اور نہ کسی اور مقصد کے لیے۔

(اللجنة الدائمة: 13271)

131- کیا انسانی جسم سے کا ٹا ہوا ایک زائدعضور دی چیزوں کے ساتھ بھینکا جائے یا اسے دنن کیا جائے؟

اس معاملے میں وسعت اور گنجائش ہے، البتہ انسانی جسم سے کٹا ہوا کوئی عضو پورے انسان کا تھم نہیں رکھتا، لہذا اس میں بھی کوئی ممانعت نہیں کہ اسے ردی چیزوں کے ساتھ کھینک دیا جائے یا اس کا احترام کرتے ہوئے اسے زمین میں دفن کر دیا جائے اور یہی افضل بھی ہے، نہیں تو اس مسلے میں الحمدللہ وسعت اور گنجائش ہے، جیسا کہ ہم نے پہلے عرض کی ہے، پس اس عضو کوشس دینا اور دفن کرنا واجب نہیں ہے، الا یہ کہ وہ چار ماہ کا مکمل بچہ ہو، رہا وہ گوشت کا لوگھڑا اور طکڑا جس میں ابھی روح نہیں پھوئی گئی، یا وہ انگلی کا کوئی طکڑا یا اس طرح کا کوئی عضو ہوتو اس میں گنجائش موجود ہے، لیکن اسے زمین میں دفن کرنا ایک اچھا اور افضل عمل ہے۔ (ابن باز: الفتاوئ: 17)

# مریضوں کے طہارت کے احکام ومسائل

# 132- اييا مريض جو پاني نه چھوسکتا ہو

سوال ایک مریض کو ڈاکٹر نے تھم دیا ہے کہ وہ اپنے سر کو پانی نہ لگائے، تو کیا جب وہ وضو کرنا چاہے تو صرف اپنے ہاتھ کے ساتھ سر کی طرف اشارہ کر دے یا اس پر اس معاملے میں کیا واجب ہے؟

اس پر لازم ہے کہ وہ اپنے سر پر پگڑی باندھ لے یا کسی کپڑے وغیرہ کے ساتھ آڑ اور رکاوٹ بنا لے، پھر اس کے اوپر سے کر لے، اس کا اس رکاوٹ کو اس پٹی اور رکاوٹ کے اوپر سے سے کرنا اس کے لیے کافی ہوگا۔ اس رکاوٹ کو اس پٹی اور پلنتر کی طرح سمجھا جائے گا جو کسی زخم اور ہڈی ٹوٹے کی جگہ باندھی جاتی ہے جس کے ارز نے تک اس پر سے کیا جاتا ہے۔ اس حائل کو موزے، اوڑھنی اور پگڑی کے حکم میں داخل نہیں کیا جائے گا، پس ان فہکورہ رکاوٹوں (موزہ، اوڑھنی اور پگڑی) پر سے کرنے کا ایک وقت مقرر ہے، یعنی مقیم آ دمی ان پر ایک دن اور ایک رات مسے کرے گا جبہ مسافر کو تین دن اور تین را تیں ان پر سے کرنے کی رخصت و اجازت ہے اور وہ ان چیزوں پر سے کی مدت ختم ہونے کے بعد سے نہیں کر سکتا، چنانچے فہ کورہ شخص، جسے ڈاکٹر نے سر پر پانی لگانے سے منع کیا ہے، نہیں کر سکتا، چنانچے فہ کورہ شخص، جسے ڈاکٹر نے سر پر پانی لگانے سے منع کیا ہے، کہیں کے لیے جائز ہے کہ وہ اپنے سر پر ٹو پی یا سرکو ڈھانپنے والی پگڑی باندھ کر اس

کے اوپر سے مسے کر لے۔ رہا صرف مسے کے لیے اشارہ کرنا تو اسے مسے کرنانہیں کہا جا سکتا، پھر اگر اس کے سر پر ایسے زخم یا پھوڑ ہے پھنسیاں ہوں، جن کو وہ کسی کپڑے وغیرہ سے ڈھانپ نہ سکتا ہوتو ایسی صورت میں وہ ڈاکٹروں کی طرف رجوع کرے اور وہ اس پرکوئی دوایا دواکی پٹی یا پلاستر لگا دیں تو یہان زخموں اور پھوڑ وں کے سے جھے ہونے تک ان پرمسے کرتا رہے۔ واللہ اعلم

(ابن حبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 11/1)

# 133- مریض کا تیمّ

جب مریض کے پاس کوئی نہ ہو جو اسے وضو کروائے اور نہ وہ خود ہی وضو کرنے کی طاقت رکھتا ہو تو وہ ایس حالت میں تیم کر لے، کیونکہ فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَ إِنْ كُنْتُمْ مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدٌ مِّنْكُمْ مِّنَ الْغَائِطِ أَوْ لَمُسْتُمُ النِّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا الْغَآئِطِ أَوْ لَمُسْتُمُ النِّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيّبًا فَامُسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَ أَيْدِينُكُمْ مِّنَهُ ﴾ [المائدة: 6] "اوراگرتم بيار مو، ياكس سفر بر، ياتم ميں سے كوئى قضائے عاجت سے آيا ہو، ياتم نے عورتول سے مباشرت كى مو، پھركوئى پائى نه پاؤتو پاك منى كا قصد كرو، پس اس سے اپنے چرول اور ہاتھوں برمسے كرلون وادر اگر وہ اس حد تك عاجز موكه نه وہ پائى استعال كرنے كى طاقت اور اگر وہ اس حد تك عاجز موكه نه وہ پائى استعال كرنے كى طاقت بواور نة ميم كرنے كى سكت تو ايبا مريض معذور سمجھا حائے گا اور اس بر

ر کھتا ہو اور نہ تیم کرنے کی سکت تو اپیا مریض معذور سمجھا جائے گا اور اس پر لازم ہوگا کہ وہ نماز کے وقت کے اندر وضو اور تیم کے بغیر نماز ادا کر لے، کیونکہ اللہ سجانہ وتعالٰی کا ارشاد ہے:

(210

﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمُ ﴾ [التغابن: 16]

''سو اللہ سے ڈروجتنی طاقت ر کھو۔''

اور نبی اکرم مَلَاثِیْم کا فرمان ہے:

«مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَاجْتَنِبُوهُ وَمَا أَمَرُتُكُمْ بِهِ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمُ»

"میں جس کام سے شمصیں منع کروں اس سے پر ہیز کرو اور شمصیں جس کام کا حکم دوں تو اس برعمل کرو، جتنی تم طاقت رکھتے ہو۔"

نبی اکرم سُلُیْنِ کے بعض سفروں میں صحابہ کرام رُینالُیْمُ نے بغیر وضو اور تیم م کے نماز اداکی اور نبی اکرم سُلُیْنِ نے ان پرکوئی قدغن لگائی اور نہ ان کے اس فعل کو ناپند کرتے ہوئے اس پر انکار ہی کیا۔ یہ اس سفر کی بات ہے جس میں

عا كشه دلانينا كا ماركم هوگيا تھا۔

بعض صحابہ کرام ڈیا اُڈی نبی اکرم سکی اُٹی کے سکم سے ہار تلاش کرنے کے لیے نکے مگر انھیں وہ ہار نہ ملا، ادھر نماز کا وقت ہو گیا اور وضو کے لیے پانی میسر نہیں تھا اور اس وقت تک تیم بھی مشروع نہیں ہوا تھا، پھر اس حادثے کے سبب تیم کو مشروع قرار دیا گیا، چنانچہ جب مریض کو پانی استعال کرنے کی قدرت نہ ہواور نہ اس کے پاس کوئی موجود ہو جو اسے وضو کروائے تو اس پر واجب ہے کہ وہ پاک مٹی سے تیم کر لے جو اس نے اپنے بستر کے نیچ کسی برتن وغیرہ میں ڈال کرکھی ہوئی ہو، اس کا بیہ تیم وضو سے کھایت کر جائے گا، اور اس کے لیے جائز

صحيح البخاري، رقم الحديث [7288] صحيح مسلم [1337/130]



نہیں ہے کہ وہ اس معاملے میں کسی قتم کے تساہل اور سستی کا مظاہرہ کرے بلکہ

تمام ہپتالوں کے لیے ضروری اور داجب ہے کہ وہ مریضوں کے لیے ایسی سہولتیں مہاکریں۔

وضواور تیم سے پہلے مریض پر واجب ہے کہ وہ پیثاب اور پاخانے سے فارغ ہو کر پانی سے طہارت حاصل کرے یا پھر وغیرہ استعال کر کے استجا کر لے۔ اس کے لیے طہارت کی خاطر پانی ہی استعال کرنا واجب نہیں ہے بلکہ وہ پاک ٹثو پیپرز اور اس طرح کی دیگر چیز وں مثلاً پھر، مٹی، کچی این اکری وغیرہ کو استعال میں لاسکتا ہے، تا کہ وہ گندگی وغیرہ سے صفائی حاصل کر لے، اور اس پر واجب ہے کہ وہ صفائی حاصل کرنے کے لیے تین دفعہ سے کم میں صفائی نہ کرے۔ پھر اگر تین دفعہ میں بھی صفائی حاصل نہ ہوتو اس سے زیادہ مرتبہ بھی صفائی کرنا اس وقت تک جائز ہے جب تک مکمل صفائی حاصل نہ ہوجائے، کیونکہ نبی اکرم مُنافیظ کا فرمان ہے:

« مَنِ اسْتَجُمَرَ فَلُيُوْ تِرُ »

''جوشخص بچمر استعال ( کر کے استنجا) کرے تو وہ طاق تعداد میں پچمر استعال کرے۔''

نیز آپ مُنْ الله است می که آپ مُنْ الله است می که آپ مُنْ الله است کم کے ساتھ استجا کرنے سے منع کیا اور فرمایا: استجا کرنے سے منع فرمایا، نیز مڈی اور گوبر سے بھی استجا کرنے سے منع کیا اور فرمایا: ﴿ إِنَّهُ مَا لَا يُطَهِّرَانَ ﴾

''یقیناً بید دونوں (مُدَّی اور گوبر) طہارت فراہم نہیں کرتے۔''

(ابن باز: الفتاويٰ: 3)

- صحيح البخاري، رقم الحديث [161] صحيح مسلم [237/22]
  - ع سنن الدارقطني [56/1]



# 134- پٹی اور اس کے متعلقہ احکام

جب جسمانی اعضاء مثلاً بازو، کلائی، ران، ینڈلی، ہنیلی، پیلی اور اس طرح کے دیگر اعضا میں سے کسی عضو کی ہڈی ٹوٹ جائے تو عموماً اور عادماً اس شکتہ ہڑی پر کچھ لکڑیوں اور چوڑی تختیوں کی مدد سے پٹی باندھی جاتی ہے جو ہڈی کو مضبوطی سے جکڑ لیتی ہیں، حتی کہ وہ ہڑی جڑ جاتی ہے اور ہڑی کی شکستگی دور ہوجاتی ہے، چنانچہ در داور تکلیف دور ہوجاتی ہے اور عضو اپنی پہلی حالت پر لوٹ آتا ہے اور وہ عضو پھر سے چلنے، پکڑنے اور کام کرنے کے لائق ہوجا تا ہے۔ وہ پھٹیاں جوعضو کے اوپر باندھی جاتی ہیں، وہی وہ یٹی ہے جسے دھاگے وغیرہ کی مدد سے عضویر باندھا جاتا ہے اور وہ شکسگی کے درست ہونے تک عضو پر بندھی رہتی ہے۔اس میں کوئی شک نہیں کہ انسان کو حدث اصغر (وضو واجب کرنے والے اسباب) اور حدث اکبر (عنسل واجب کرنے والے اسباب) سے طہارت حاصل کرنے کی ضرورت پیش آتی رہتی ہے، اگر وہ پٹی اتارے تو پیراس کے لیے نقصان دہ ہے، لہذا ہڈیوں کے جڑنے تک مریض کو پٹی پرمسے کرنے کی رفصت دی گئی ہے، نیز اس مسئلے میں صحیح موقف یہ ہے کہ بٹی پرمسح کرنے کے لیے اسے طہارت کی حالت میں باندھنا ضروری اور شرطنہیں ہے، کیونکہ مڈی تو اجا مک ٹوٹ جاتی ہے، پھر اس حالت میں مریض اس پر جلدی سے پٹی کرواتا ہے، خواہ وہ محدث ہی کیوں نہ ہو، البتہ یٹی برمسح کرنا چند امور کے اعتبار سے موزوں پرمسح کرنے سے الگ حکم رکھتا ہے:

پٹی پرمسے کرنے کا کوئی خاص وقت مقرر نہ ہونا، چنانچہ زخم بھرنے اور ہڈی کے جڑنے تک اس پرمسے کیا جاتا رہے گا، چاہے اسے پچھ مہینے لگ جائیں۔

- ② یقیناً حدث اکبر اور حدث اصغر کی دونوں حالتوں میں پٹی پرمسح کیا جائے گا، جبکہ حدث اکبر کے وقت موزہ اتارنا پڑے گا۔
- آم پی پرمسے کرنا پڑے گا، جبکہ موزہ پرصرف اس کی اوپر والی سطح پرمسے کیا
   جاتا ہے۔

## 135- تناسلی اعضاء کی نالیوں کا آپریشن کرنا اور وضو کا ٹوٹنا

سوال بعض طبی آپریشنز تناسلی اعضاء کی نالیوں میں کیے جاتے ہیں۔کیا یہ آپریشنز کرنے سے ڈاکٹروں کا وضوٹوٹ جاتا ہے یانہیں؟

جواب علماء کرام کیات کا مشہور موقف میہ ہے کہ دوشر مگاہوں میں سے کسی بھی شرمگاہ کو چھونے سے وضو ٹوٹ جاتا ہے۔ اس کی دلیل بسرہ اللہ است مردی یہ حدیث ہے:

«مَنُ مَّسَّ ذَكرَهُ فَلُيتَوَضَّأً»

''جس نے اپنے عضو تناسل کو حچھوا وہ وضو کرے۔''

نیز هصه رانشا سے مروی بیرحدیث ہے:

﴿ أَيُّمَا رَجُلٍ مَسَّ ذَكَرَهُ فَلَيْتَوضَّأُ وَأَيَّمَا امُرَأَةٍ مَسَّتُ فَرُجَهَا فَلُيْتَوضَّأُ ﴾ فَلَيْتَوضَّأُ ﴾ فَلَيْتَوضَّأُ ﴾

''جو مرد اپنے عضو تناسل کو چھوئے وہ وضو کرے اور جو عورت اپنی فرج (اگلی شرمگاہ) کو چھوئے وہ وضو کرے۔''

یس جب اپنی شرمگاہ کو جھونے والے کا بیر حال ہے کہ اسے شرمگاہ کو

- سنن أبى داود، رقم الحديث [181]
  - [223/2] مسند أحمد



چھونے کی وجہ سے وضو کرنا پڑتا ہے، درآ نحالیکہ خود اپنی شرمگاہ کو چھونے سے شہوت نہیں آتی ہے تو کسی دوسرے کی شرمگاہ کو چھونے سے تو بالاولی وضو ٹوٹ جاتا ہے، کیونکہ دوسرے کی شرمگاہ چھونے سے اس کی شہوت مجل جاتی ہے، للبذا میں یہ جھتا ہوں کہ جو ڈاکٹر مرد یا عورت کی شرمگاہ کا آپریشن کرے اور بغیر کسی حائل و رکاوٹ کے شرمگاہ کو چھوئے تو آپریشن کرنے کے بعد اس پر وضو کرنا لازم ہوگا، مزید برآں مرد کے لیے بلا ضرورت کسی اجنبی عورت کی شرمگاہ کو چھونے کی بخیر کسی شدید ضرورت کے اور ایسے حالات چھونے کی رخصت نہیں ہے اور نہ بغیر کسی شدید ضرورت کے اور ایسے حالات میں جن میں اس کے بغیر حرج ہوتا ہو، عورت کے لیے جائز ہے کہ وہ مرد کی شرمگاہ کو چھوئے۔ واللہ اعلم (ابن حبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 7/1)

## 136- کتے کا کاٹنا وضونہیں توڑتا

سوال میں صحرا میں بکریاں چرارہاتھا کہ ناگہاں ایک کتا آیا اوراس نے مجھے کاٹ کر شدید زخمی کر دیا۔ اس وقت میں با وضو تھا۔ کیا کتے کے کاٹنے کی وجہ سے میرا وضو ٹوٹ گیا تھا اور کیا مجھ پر واجب ہے کہ میں اس متاثرہ جگہ کو سات مرتبہ دھوؤں؟ ہمیں فائدہ پہنچا کرعنداللہ ماجور ہوں۔

جواب کتے کے اس طرح کا منے سے وضونہیں ٹوشا، اسی لیے علماء رہوستا نے اسے آٹھ نواقضِ وضو میں ذکر نہیں کیا اور نہ متاثرہ شخص ہی پر بید لازم ہے کہ وہ کتے کے کاشنے کی جگہ کو دھوئے، کیونکہ کتے کی وجہ سے صرف اس برتن کو دھونے کا تھم ہے جس برتن میں کتا منہ ڈال جائے، یعنی اس لعاب کے اثرات کو دھونا جو برتن کولگ جاتے ہیں، رہا کتے کا کاٹنا تو اسے کتے کے برتن میں منہ

ڈال کر پانی پینے کے حکم میں شارنہیں کیا جائے گا، چنانچہ ندکورہ صورت میں کتے کے کائے ہوئے متاثرہ مقام کو ایک دو مرتبہ دھو لینا کافی ہوگا، جیسا کہ اس شکار کو دھویا جاتا ہے جسے شکاری کتا اپنے منہ میں پکڑ لیتا ہے اور اسے اپنے دانتوں سے زخمی کرتا ہے، کیونکہ اس شکار کو کھانے کے لیے اس سے کتے کے دانتوں کے اثرات کو زائل کرتے ہوئے ایک دفعہ دھونے پراکتفا کیا جاتا ہے۔ واللہ اعلم اثرات کو زائل کرتے ہوئے ایک دفعہ دھونے پراکتفا کیا جاتا ہے۔ واللہ اعلم (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 5/2)

137- جس شخص کو بیٹھنے میں دشواری ہوتی ہواس کا کھڑے ہو کر بیشاب کرنا

صیح بخاری میں حذیفہ دلائٹۂ کے واسطے سے حدیث مروی ہے:

﴿ إِنَّ النَّبِيَّ اللَّهِ أَتَى سَبَاطَةَ قَوْمٍ فَبَالَ قَائِمًا ﴾

آئے تو آپ ملاقا نے کھرے ہو کر پیشاب کیا۔"

آپ مَنْ اللَّيْ اَ کَهُرْ ہِ ہوکر بیشاب کرنے کے سبب کے متعلق اختلاف ہے۔ کہا گیا ہے کہ آپ مَنْ اللَّیْ اِ نَا لَیْ اِ کَهُرْ ہوکر اندر درد کی وجہ سے کھڑے ہوکر بیشاب کیا۔ اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ کمر درد سے شفا و چھٹکارا حاصل کرنے کے لیشاب کیا۔ اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ کمر درد سے شفا و چھٹکارا حاصل کرنے کے لیے آپ مَنْ اِللَّا اِنْ ہُور بیشاب کیا، جیسا کہ عربوں کا طریقہ کارتھا،

اسے امام شافعی ڈٹلٹنز نے ذکر کیا ہے۔

نیز یہ بھی کہا گیا ہے کہ آپ سُلُٹِا نے بیشاب کے چھینٹول سے بچتے ہوئے ایسا کیا، مبادا کہیں وہ آپ سُلُٹِا کے جسم اور کیڑوں کوملوث کر دیں۔

€ صحيح البخاري، رقم الحديث [224] صحيح مسلم [273/73]

''سباط'' گندگی کے بلند ڈھیرکو کہا جاتا ہے۔ اگر آپ مُنگینِم اس پر بیٹھ کر پیشاب کرتے تو وہ واپس آپ ہی کی طرف بلیٹ آتا، چنانچہ آپ مُنگینِم نے گندگی کے اس ڈھیرکو آٹر بنایا، تو اس صورت حال میں آپ مُنگینِم کے لیے کھڑے ہو کر پیشاب کرنے کے علاوہ کوئی جارہ کار نہ تھا، سو آپ مُنگینِم نے کھڑے ہو کر پیشاب کیا۔ اس لیے کسی مریض کے لیے ایسا کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ پیشاب کیا۔ اس لیے کسی مریض کے لیے ایسا کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیه: 16/2)

138- اسہال کی وجہ سے دونمازیں جمع کرنا

سوان ایک آ دمی شدت کے ساتھ مرض اسہال (پیچس) میں مبتلا ہے تو کیا اسے اجازت ہے کہ وہ وضو کر کے ایک نماز کے وقت میں دونمازیں جمع کر کے ادا کر لے یا اسے اجازت نہیں ہے؟

جواب یہ مرض ایبانہیں کہ اس کی وجہ سے دو نمازوں کو جمع کیا جائے، کونکہ اس مرض میں مبتلا شخص آسانی کے ساتھ پانی استعمال کر کے استنجا اور وضو کر سکتا ہے۔

لیکن اگر دورانِ نماز اسے کوئی چیز (پاخانہ وغیرہ) خارج ہویا اسے بول پاخانے آتے ہوں کہ وہ انھیں روکنے کی طاقت نہ رکھتا ہوتو اسے دائمی حدث کے شکار آ دمی کے ساتھ ملایا جائے گا جیسے سلس البول ہے، لہذا اس صورت میں اس پر واجب ہے کہ وہ ہر نماز کے وقت میں وضو کرلیا کرے، نماز کے وقت میں اس سے نکلنے والی کسی بھی چیز سے وضونہیں ٹوٹے گا جب وہ اسے روکنے کی طاقت نہ رکھتا ہو، جبکہ پیچس کا معاملہ یہ ہے کہ وہ معدے کے کھانے وغیرہ سے

فارغ اور خالی ہونے کے بعد رک جاتے ہیں اور ایسے ہی وہ دو نمازوں کے اوقات میں کافی دیر تک رکے رہتے ہیں، لہذا پیچس کھے شخص کے لیے ہر نماز اینے وقت میں الگ طہارت کے ساتھ ادا کرنے میں کوئی مشقت نہیں ہے، کیونکہ دونمازوں کے درمیان میں کافی وقت ہوتا ہے۔ واللہ اعلم

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 29/2)

## 139- پیثاب کے رائے کا بدلنا

سوال بعض مریضوں کا بیشاب اور پاخانہ پیٹ کے راستے سے نکالا جاتا ہے، تو کیا اس طریقے سے جب بیشاب (و پاخانہ) نکلے تو کیا وضولوٹ جاتا ہے یا ان کا اگلی اور پیچلی شرمگاہ سے نکلنا ضروری ہے؟ کیا جب وہ ان راستوں کے علاوہ سے خارج ہوں تو وہ ناقض وضونہیں ہوتے؟ ہمیں فتو کی عطا فرما کر عند اللہ ماجور ہوں۔

جواب پیشاب یا پائخانے کا خارج ہونا ناقض وضو ہے خواہ وہ تھوڑی مقدار میں خارج ہوں یا زیادہ مقدار میں اور خواہ وہ سبیلین سے خارج ہوں یا کسی اور راستے سے، بہر صورت جب کسی شخص سے پیشاب یا پائخانہ خارج ہوگا تو وہ دوبارہ سے وضو کرے گا، الا یہ کہ وہ ایسے ناقص وضو عارضے میں مبتلا ہو جو کبھی نہ رکتا ہو، جیسے وہ شخص جس کا پیشاب یا پائخانہ ایک نالی کے ذریعے سے اس کے پہلو سے نکالا جاتا ہے اور ان کے نکلنے یا نکالنے میں مریض کا کوئی اختیار نہیں ہوتا، چنانچہ وہ اس معاملے میں معذور سمجھا جائے گا۔ وہ سلس البول اختیار نہیں ہوتا، چنانچہ وہ اس معاملے میں معذور سمجھا جائے گا۔ وہ سلس البول کے مریض کی طرح نماز کا وقت شروع ہونے کے بعد وضوکرے گا اور دوران نماز

اسے بیشاب و پاخانہ نکلنے سے کھ نقصان نہ ہوگا، کیونکہ وہ انھیں روکنے کی قدرت ہی بہیں رکھتا۔ واللہ اعلم (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة في المسائل الطبیه: 37/2)

## 140- گردے واش کرنے سے وضوٹوٹ جاتا ہے؟

سوال جب انسان نے نماز کے لیے وضو کیا ہوا ہو، پھر اس کے گردوں کو دھویا جائے تو کیا اس کا وضوٹوٹ جائے گایانہیں؟

جواب جی ہاں! عموما گردے واش کرنے کے لیے ان سے خوان نکال کر انھیں صاف کر کے اس کی جگہ پر دوبارہ لگا دیا جاتا ہے۔ علاءِ کرام رہو ہے اس بیت کوران جھ قرار دیا ہے کہ یقینا کثیر مقدار میں خون کا بدن انسانی سے نکلنا وضو کو توڑ دیتا ہے، چنا نچہ اس شخص کو بہ تکم دیا گیا ہے جو دورانِ نماز ہے وضو ہوجائے کہ وہ اپنی ناک پکڑ کرنگسیر پھوٹے کا تاثر دیتے ہوئے نماز سے باہرنکل جائے، پس بیروایت دلیل ہے اس بات کی کہنگسیر کا پھوٹنا وضو کو توڑ دیتا ہے، پھر اگر اس شخص کو، جس کے گردے واش کیے جا رہے ہیں، کلورو فارم وغیرہ سونگھا کر ہوش کیا جائے تو سونا اور بے ہوش ہونا بھی وضو کو توڑ دیتا ہے اور اگر اسے ڈائیلسنر کے لیے بے ہوش کرنے کی ضرورت نہ پڑے اور مریض کو دوران آ پریشن پوری ہوش ہواور اس کے جمع کے سے باہر خون بھی نہ نکلے تو ظاہر ہے اس کا وضو نہیں نوٹے گا۔ واللہ اعلم (ابن جبرین: الفتاویٰ الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 74/2)

### 141- عورت كالمسلسل بہنے والى سيال رطوبتوں كى وجهسے وضوكرنا

جس شخص کوسلس البول یا استحاضہ یا اس قتم کے کسی دوسرے عارضے کی وجہ سے دائمی طور پر حدث (جس سے وضو، عسل اور تیم ختم ہوجاتا ہے) لاحق

رہتا ہوتو اس پر ہرنماز کے لیے وضو کرنا لازم ہے۔ ایسا مریض اپنی شرمگاہ پرکوئی ایسی چیز (لنگوٹ اور انڈروئیر وغیرہ) پہنے جو اس نجاست کو اس کی جگہ سے نکلنے سے روکے تا کہ باقی کا جسم اور کپڑے نجس نہ ہونے پائیں، لہذا اسے اس بات کا خیال رکھنا ہوگا کہ وہ طہارت کو نماز کے وقت سے مقدم نہ کرے۔ انسان پر لازم ہے کہ وہ حتی الوسع اللہ سے ڈرے اور تقوی اختیار کرے۔ اللہ تعالی نے تم پر تمھارے دین کے معاملے میں کوئی تنگی پیدا نہیں کی ہے۔ اس حالت میں بندہ جو نمازیں پہلے پڑھ چکا ہو اور اس سلسلے میں اس سے جس جہالت کا مظاہرہ ہوا ہوتو اس کی وہ نمازیں ان شاء اللہ درست اور شیح ہوں گی، انھیں دہرانے کی ضرورت نہیں ہے۔ (عبدالکریم الخفیر: الفتادیٰ: 55)

## 142- دورانِ وضو وغسل بين كاحكم

ضرر و نقصان کے پیشِ نظر جب پٹی کا اتارنا ضرر رساں ہوتو متاثرہ انسان اس پٹی کو باقی رکھتے ہوئے (وضواور) عنسل کر لے۔ (عبدالرزاق عفیٰی: الفتاویٰ: 134)

المحمل ساقط ہونے کے نتیج میں نگلنے والےخون کا حکم

جب جنین ساقط ہو جائے خواہ وہ حمل کے دو ماہ کے بعد ہی کیوں نہ ہوتو اس کے بعد نکلنے والا خون نفاس کا خون شار ہوگا۔ (عبدالرزاق عفیٰی: الفتادیٰ: 135)

144- عورت کی شرمگاہ سے نکلنے والی رطوبتوں کا تھم

نجاست کے اعتبار سے ان کا حکم پیشاب جبیا ہے، کیکن جب وہ مسلسل

آتی رہیں تو اس عورت کا حکم اس شخص جبیبا ہوگا جسے سلس البول کی بیاری ہو۔ (عبدالرزاق عفیٰی: الفتاویٰ: 135)

## 145- کٹے ہوئے ہاتھ کی طہارت

چونکہ اللہ تعالی نے طہارت میں ہاتھوں اور پاؤں کو دھونے کا تھم دیا ہے اور ان کے دھونے کی حدود متعین کی ہیں تو اس سے معلوم ہوا کہ نماز بغیر اس طہارت کے مکمل کیے درست نہیں ہوئی۔ وہ طہارت جس میں فدکورہ اعضاء یعنی ہاتھوں اور پاؤں کا دھونا شامل ہے، رہا وہ شخص جس کے ہاتھ پاؤں کئے ہوئے ہوں، اگر تو اس کے ہاتھ پاؤں کا وہ حصہ باتی ہے جس کا دھونا فرض ہے، جیسے ہاتھ یا پاؤں کا کچھ حصہ، تو اس باقی ماندہ حصے کو دھونا لازم اور ضروری ہے، اور اگران اعضاء کا کچھ بھی حصہ باقی نہ ہو، تمام کے تمام کٹ چکے ہوں تو فقہاء رئیا سنے اگر ان اعضاء کا کچھ بھی حصہ باقی نہ ہو، تمام کے تمام کٹ جکے ہوں تو فقہاء رئیا سنے کہ وہ بازو کا موجود سرا ہی دھو لے یا موجود پنڈلی کا سرا دھو لے جس کہ اس کے تمام کو دھولیا ہے، جنھیں ہاتھ حتی کہ اس کے متعلق کہا جا سکے کہ اس نے ان اعضاء کو دھولیا ہے، جنھیں ہاتھ اور یاؤں کہا جا تا ہے۔ (ابن حبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 4/3)

## 146- کٹے ہوئے پاؤل کی طہارت

جب تمھارا پاؤں پنڈلی سے شخنے سمیٹ کٹ چکا ہواورتم نے اس کی جگہ مصنوی پاؤں لگایا ہوتو تم پراس مصنوی پاؤں کا دھونا فرض نہیں ہے، بلکہ تم سے اس کئے پاؤں کا دھونا فرض نہیں ہے، بلکہ تم سے اس کئے پاؤں کا دھونا ساقط ہو چکا ہے اور تم اس مصنوی پاؤں پر مسح نہیں کرو گے،لیکن اگر شخنا اور اس سے نیچے تک کا پاؤں کا کچھ حصہ باقی ہوتو تم پراس باتی ماندہ پاؤں کا دھونا واجب ہے، اور جب تم نے اس پرموزے یا جرابوں کی طرح

کوئی ساتر پہن رکھا ہوتو تم اس پرمسح کرو گے، جبیبا کہ اس ملبوس کے مقابلے میں مسح ہوا کرتا ہے۔ (الفوزان:المنتقیٰ: 36/2)

## **147-** ایسے ایا ہج شخص کی نماز جو قضاءِ حاجت کے لیے جانے کی بھی استطاعت نہیں رکھتا

اس شخص کے لیے رخصت ہے کہ وہ ظہر اور عصر، مغرب اور عشاء کی نمازیں جمع کر کے ادا کر لے، چنانچہ وہ عصر کے آخری وقت میں ظہر اور عصر کی دونوں نمازوں کو جمع تاخیر کے ساتھ جمع کر لے۔ اس کا طریقہ کاریہ ہے کہ وہ ظہر اورعصر کے لیے وضو کرے اور ان کو جمع کر کے ادا کر لے، پھر جب نماز مغرب کا وقت شروع ہوتو جمع تقدیم کے ساتھ یعنی مغرب کے وقت میں مغرب اور عشاء کی دونوں نمازیں جمع کر کے ادا کر لے، اور ان دونوں نمازوں کے لیے ظہر اور عصر کے لیے کیے ہوئے وضویر اکتفاء کر لے، لینی دن اور رات کی جارنمازوں ظہر،عصر،مغرب اورعشاء کے لیے ایک وضویر اکتفا کر لے اور ایک وضونماز فجر کے لیے الگ کر لے۔ مجھے امید ہے کہ اسے اس طریقہ کار میں کسی مشقت کا سامنا نہیں ہوگا، لیکن اگر اسے اس طریقه کار کے اختیار کرنے میں بھی دفت اور مشقت ہوتو وہ اینے حسب حال نماز ادا کرلیا کرے، کیونکہ الله تعالی کا فرمان ہے:

﴿ فَا تَقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: 16]

''سو الله ہے ڈروجتنی طاقت رکھو۔''

(ابن عثيمين: لقاءالباب المفتوح: 19/40)

ضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

148- (شرمگاہ کے علاوہ کسی جگہ سے ) خون کا نکلنا اور وضو کا ٹوٹنا

ہمیں تو کوئی ایسی شرعی دلیل معلوم نہیں ہے جو اس بات پر دلالت کرتی ہوکہ شرمگاہ کے علاوہ کسی جگہ سے خون کا نکلنا نواقض وضو میں داخل ہے، بلکہ اس میں اصل یہ ہے کہ یہ ناقض وضو نہیں ہے۔ عبادات کا مشروع ہونا توقیقی ادکام کے ساتھ ثابت ہوتا ہے، چنانچ کسی شخص کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ کسی دیل کے بغیر کہے کہ فلال عبادت مشروع ہے۔ بعض اہل علم اس طرف گئے ہیں کم شرمگاہ کے علاوہ کسی جگہ سے ایسی کثیر مقدار میں خون کا فکلنا جس کوعرف عام میں کثیر ہی سمجھا جاتا ہو، وضو کو تو را دیتا ہے، پس جس شخص کو اتنی کثیر مقدار میں خون نکلے اور وہ احتیاط کے لیے اور اختلاف سے بچتے ہوئے وضو کرے تو میہ خون نکلے اور وہ احتیاط کے لیے اور اختلاف سے بچتے ہوئے وضو کرے تو میہ

ایک اچھاعمل ہے، کیونکہ نبی اکرم مَثَاثِیْمِ کا ارشاد ہے:

« دَعُ مَا يُرِيبُكَ إِلَى مَا لَا يُرِيبُكَ إِلَى مَا لَا يُرِيبُكَ ﴾

''(اے مخاطب!) اس چیز کوترک کر دے جوشمصیں شک وشبہہ میں مبتلا کرتی ہواور اس چیز کو اختیار کر جوشمصیں کسی شک وشبہہ میں مبتلا

نه كرقى مور " (اللجنة الدائمة: 2461)

149- سیلانِ خون کے مرض میں مبتلاعورت کی نماز اور روزے کی کیفیت

اس طرح کی عورت جسے سیلان خون کا مرض لاحق ہو، اس کا حکم یہ ہے کہ وہ یہ مرض لاحق ہونے سے پہلے کی اپنی سابقہ عادت (حیض) کے ایام ہی

سنن الترمذي، رقم الحديث [2518] سنن النسائي، رقم الحديث [5711]



میں صرف نماز اور روزہ جھوڑے۔ مثال کے طور پر اگر اس کی عادت ہر ماہ کے شروع میں چھ دن حیض آنے کی تھی تو وہ ہر ماہ کے ابتدائی چھ دن حیض شار کرے اور نماز و روزہ جھوڑ دے، پھر جب وہ مقررہ چھ دن گزار لے تو وہ عسل کرکے نماز ادا کرے اور روزہ رکھے۔

اس عورت اور اس جیسی دیگرعورتوں کے لیے نماز اداکرنے کی کیفیت یہ ہے کہ وہ اپنی فرج (اگلی شرمگاہ) کو اچھی طرح دھولے، پھر اس پر پٹی باندھ لے اور وضو کرے اور وہ ایبا وقتِ نماز شروع ہونے کے بعد کرے، نماز کا وقت شروع ہونے سے پہلے ہرگز ایبا نہ کرے، پھر وہ نماز اداکرے اور ایسے ہی فرض نماز کے علاوہ دیگر اوقات میں نفل نماز اداکرنے کے لیے کرے۔ اگر اسے ال صورت کو اختیار کرنے میں مشقت پیش آتی ہوتو اس کے لیے یہ بھی جائز ہے کہ نماز ظہر کو عصر کے ساتھ جمع کرے یا اس کے برعس عصر کو ظہر کے ساتھ اداکر لے اور نماز مغرب کو عشاء کے ساتھ یا عشاء کو مغرب کے ساتھ ہی اداکر لے، تاکہ اس کی ایک طہارت ظہر وعصر دو نماز وں کے لیے اور ایک طہارت مغرب و عشاء کے جائی ہواور ایک طہارت مغرب و عشاء کے لیے کرے۔ یوں وہ پائی مرتبہ طہارت کے بدلے میں تین طہارت فیر کی نماز کے لیے کرے۔ یوں وہ پائی مرتبہ طہارت کے بدلے میں تین طہارتوں سے پانچوں نمازیں اداکر سکتی ہے۔ مرتبہ طہارت کے بدلے میں تین طہارتوں سے پانچوں نمازیں اداکر سکتی ہے۔ واللہ الموفق (ابن عثیمین: مجموع الفتادی والرسائل: 257)

## 150- استحاضه کامفهوم

اہل علم کے نز دیک استحاضہ کا مفہوم یہ ہے کہ بیہ وہ خون ہے جوعورت کو (مہینے کے ) اکثر ایام میں یا تمام ایام میں جاری رہتا ہے۔استحاضہ کا حکم ہیہ کہ اگر تو اسے استحاضہ کا عارضہ لاحق ہونے سے پہلے کوئی صحیح عادت ہوتو وہ اپنی اس سابقہ عادت کے ایام میں (نماز و روزہ وغیرہ سے) بیٹھے، پھر جب اس کی عادت کے مقررہ ایام گزر جائیں تو وہ غسل کر کے نماز ادا کرے اور روزہ رکھے، لیکن وہ ہر نماز کے لیے یوں وضو کرے کہ وہ کوئی بھی نماز ادا کرنے کے لیے اس وقت وضو کرے جب اس کا وقت شروع ہوجائے، چنانچے نماز کا وقت داخل ہونے کے بعد وہ اپنی فرج (اگلی شرمگاہ) کو دھو لے اور خون سے تحفظ کے طور پر کوئی پئی وغیرہ باندھ لے، پھر اعضاءِ وضو کو دھوتے ہوئے وضو کمل کرے، پھر نماز کا وقت ختم ہونے تک جتنے چاہے فرض اور نفل ادا کر لے۔

لیکن اگر استاضہ شروع ہونے سے پہلے اس کی کوئی مخصوص عادت نہ ہو،
مثلاً اسے جب سے خون آنا شروع ہوا اس کے ساتھ ہی استحاضہ بھی جاری رہا
ہوتو وہ تمییز کے قاعدے پرعمل کرے۔ تمییز کا مطلب سے ہے کہ حیض کا خون تو
ساہ، گاڑھا اور بد بودار ہوتا ہے جبکہ خونِ استحاضہ اس کے برعکس ہوتا ہے۔ مذکورہ
صفات پر جب تک اسے حیض کا خون آتا رہے وہ نماز وروزہ سے بیٹھی رہے، پھر
اس کے بعد وہ غسل کرے اور مذکورہ طریقے کے مطابق نماز ادا کرے۔

بعض متاخر اطباء نے ذکر کیا ہے کہ خون حیض کو بہچانے کی ایک اور علامت یہ ہے کہ جب حیض کا خون آتا ہے تو وہ جامد نہیں ہوتا، برخلاف خون استحاضہ کے کہ وہ جامد ہوجاتا ہے۔ اگر اطباء کی یہ بات درست ہوتو خون حیض کو بہچانے کے مذکورہ تین طریقوں کے ساتھ اس کو بھی شامل کر لیا جائے تو اس طرح خون حیض اور خون استحاضہ کے درمیان چار فرق ہوجا کیں گے۔ اور اگر عورت کی نہ تو خون حیض کی کوئی سابقہ عادت ہو اور نہ خون حیض اور خون

استحاضہ کے درمیان تمییز ہی ہو بائے، بلکہ اسے ایک ہی طرز کا خون مسلسل آتا رہے تو وہ اکثر عورتوں کے ہاں حیض کے غالب ایام میں نماز و روزہ کو جھوڑ کر بیٹھے اور وہ ایام جھ یا سات ہیں۔ اس مدت کا آغاز اس پہلی مدت سے کیا جائے گا، جس مدت میں اسے خون حیض آیا یا اس مدت میں اسے استحاضه آیا، پس جب اندازہ پہ لگایا جائے کہ اس خون کی ابتداء آ دھے مہینے سے ہوئی تھی تو وہ عورت ہر مہینے نصف ماہ سے شروع کر کے جیمہ یا سات دن نماز و روزہ سے تبیٹھی رہے، پھراس کے بعد عسل کرے اور مذکورہ طریقے پرعمل پیرا ہو۔ بہتو تھا استحاضہ والی عورت کا حکم، رہی وہ عورت جسے وقفے وقفے سے خون آتا ہو، مثلاً ایک دن اسے خون آتا ہواور ایک دن وہ خون سے پاک ہوجاتی ہوتو حنبلی فقہاء کے نزدیک مشہور موقف ہیے ہے کہ جوعورت ایک دن خون اور ایک دن طہر دیکھتی ہوتو اس کا طہر طہر ہی ہے اور اس کا خون خون حیض ہے بشرطیکہ وہ حیض کے اکثر ایام، جو پندرہ دن ہیں، سے تجاوز نہ کرے، پس اگر اسے پندرہ دن سے زیادہ خون آئے تو وہ استحاضہ کا خون شار ہوگا۔ (ابن عثیمین: نورعلی الدرب: 4/123)

### 151- متحاضہ کے مختلف احوال

متحاضه کی تین حالتیں ہیں:

پہلی حالت یہ ہے کہ استحاضہ شروع ہونے سے پہلے اس کے حیض کے ایام معلوم ہوں تو ایسی عورت اپنی سابقہ معلوم مدت حیض کی طرف رجوع کرے، پس وہ اس مدت میں نماز و روزہ سے بیٹھے، اس کے لیے حیض کے احکام ثابت ہوں گے اور جوخون اس کے علاوہ ہے وہ استحاضہ شار ہوگا، اس خون کے دوران میں اس کے لیے مستحاضہ کے احکام ثابت ہوں گے۔

اس حالت کی مثال یہ ہے کہ ایک عورت جسے ہر ماہ کے شروع میں چھ دن حیض آتا تھا، پھر اس پر استحاضہ طاری ہوا اور اسے مسلسل خون آنے لگا تو اس کا حیض ہر ماہ کے شروع میں چھ دن شار ہوگا اور جوخون اس کے علاوہ ہوگا، وہ استحاضہ ہوگا، کیونکہ عائشہ ڈاٹھا سے مروی ہے کہ فاطمہ بنت ابی حبیش نے کہا: اے اللہ کے رسول مُل ایک نہیں مستحاضہ ہوتی ہوں اور پاک نہیں ہوتی۔ کیا میں نماز چھوڑ دوں؟ آپ مُل ایک فرمایا:

﴿ لَا ۚ إِنَّ ذَٰلِكِ عِرُقُ وَلَكِنُ دَعِيُ الصَّلَاةَ قَدُرَ الْأَيَّامِ الَّتِي كُنُتِ تَحِيُطِينَ فِيُهَا ثُمَّ اغْتَسِلِي وَصَلِّي ﴾ تَحِيضِينَ فِيُهَا ثُمَّ اغْتَسِلِي وَصَلِّي ﴾

' نہیں۔ وہ تو رگ کا خون ہے، کیکن تم ان ایام کی نمازیں جھوڑ دو جن میں تم حائضہ ہوا کرتی تھی، پھر غسل کرواور نماز ادا کرو۔''

اور سیح مسلم میں ہے کہ یقیناً نبی اکرم مُثَالِیْا نے ام حبیبہ بنت جحش راتیا

﴿ أُمُكُتْنِي قَدُرَ مَا كَانَتُ تَحْبِسُكِ حَيُضَتُكِ ثُمَّ اغْتَسِلِي وَصَلِّي ﴾ ثال مدت ميں روكتا ہے، پھر ''اس مدت ميں روكتا ہے، پھر غنسل كرواور نماز بروهو''

پس اس بنا پر وہ متحاضہ جس کے ایام حیض معلوم ہوں، وہ اس قدر نماز و روزے سے رکے جس قدر اس کا حیض اسے روکے، پھر وہ عنسل کرے اور نماز ادا کرے ادر اس کے بعد آنے والے خون کی کچھ پروانہ کرے۔

دوسری حالت یہ ہے کہ استحاضہ سے پہلے اس کے ایام حیض معلوم و

صحيح البخاري، رقم الحديث [325]

9 صحيح مسلم، رقم الحديث [334]



معروف نہ ہوں، وہ اس طرح کہ جب سے اسے خون آنے لگا، تب سے اسے مسلسل استحاضہ آرہا ہے تو بیعورت خون بہچان کر اس کے مطابق عمل کرے گی، مسلسل استحاضہ آرہا ہے تو بیعورت خون بہچان کر اس کے مطابق عمل کرے گی، چنانچہ اس کا حیض وہ ہوگا جو سیاہی یا گاڑھے بن یا اپنی بدبو سے بہچانا جائے۔ جب اس کی تمییز ہوجائے گی تو اس خون کے لیے حیض کے احکام ثابت ہوں گے اور جو خون اس کے سوا ہوگا وہ استحاضہ شار ہوگا، اس کے لیے استحاضہ کے احکام ثابت ہوں گے۔

اس کی مثال ہے ہے کہ ایک عورت کو جب سے خون آنے کی ابتدا ہوئی تب سے اسے مسلسل خون آتا ہی رہا، بھی رکا نہیں، لیکن دس دن وہ خون ساہ رنگ کا ہوتا ہے اور باقی مہینہ سرخ رنگ کا، یا مہینے کے دس دن وہ دیکھتی ہے کہ خون گاڑھا ہے اور باقی دنوں میں پتلا، یا وہ دیکھتی ہے کہ دس دن تو اس خون کی بد بوجیش کے خون گاڑھا ہے اور باقی دنوں میں بالا، یا وہ دیکھتی ہے کہ دس دن تو اس خون کی بد بوجیش ہوتی ہے اور مہینے کے باقی دنوں میں آنے والے خون کی بد بو ہی نہیں ہوتی ۔ تو پہلی صورت میں اس کا خون چیش ساہ رنگ کا ہوگا اور جوخون ان اور دوسری میں گاڑھا اور جوخون ان مفات کے علاوہ ہوگا وہ استحاضہ شار ہوگا، کیونکہ نبی اکرم مُن اللہ نے فاطمہ بنت ابی حیش ڈائی سے فرمایا تھا:

( إِذَا كَانَ دَمُ الْحَيُضَةِ فَإِنَّهُ أَسُودُ يُعُرَفُ فَإِذَا كَانَ ذَلِكَ فَأَمُسِكِيُ عَنِ الصَّلَاةِ فَإِذَا كَانَ الْآخَرُ فَتَوَضَّيُ وَصَلِّيُ فَإِنَّمَا هُوَ عِرُقٌ ﴾ عَنِ الصَّلَاةِ فَإِذَا كَانَ الْآخَرُ فَتَوَضَّيُ وَصَلِّي فَإِنَّمَا هُوَ عِرُقٌ ﴾ ''جب شمص خون حين آئے جو سياه رنگ كا معروف خون ہے، پس جب ايبا خون ہوتو تم نماز سے رك جاؤ، پھر جب (سياه خون كے

سنن أبي داود، رقم الحديث [304] سنن النسائي، رقم الحديث [215]
 228

علادہ) کسی اور طرح کا خون آنا شروع ہوجائے تو تم وضو کرو اور نماز ادا کرو، کیونکہ وہ تو صرف رگ کا خون ہے (حیض نہیں ہے)۔' باوجود میکہ اس حدیث کی سند ومتن محل نظر ہیں پھر بھی اہل علم رہیلتی نے اس برعمل کیا ہے۔ اس حدیث برعمل کرنا مستحاضہ کو اکثر عورتوں کی ماہواری

اں پر ک نیا ہے۔ ان حدیث پر ک رہا ' فاصہ و اسر وروں ک ہاہوارر عادت کی طرف لوٹانے سے اولی اور بہتر ہے۔

عادت کی سرک وہائے ہے اوی اور ہم رہے۔ تنہ کی الیہ ہے کی از عید پیر کی اام حض

تیسری حالت یہ ہے کہ نہ تو عورت کے ایام حیض معلوم ہوں اور نہ حیض اور استحاضہ کے درمیان کوئی تمییز وفرق ہو سکے۔ وہ اس طرح کہ شروع دن سے ہی عورت کوخون جاری رہے جو ایک ہی طرز کا خون ہو یا وہ مختلف صفات کا ہو، مگر ان صفات کے مضطرب ہونے کی وجہ سے اس خون کا خون حیض ہونا ممکن نہ ہوتو اس قسم کےخون والی عورت اکثر عورتوں کی عادت کے مطابق عمل کرے گی، چوتو اس کا خون حیض ہر ماہ چھ دن یا سات دن شار ہوگا جس کی ابتدا اس مدت ہوگی جس میں اس نے سب سے پہلے خون دیکھا تھا اور جوخون اس کے سوا ہے وہ استحاضہ شار ہوگا۔

اس کی مثال ہے ہے کہ عورت مہینے کے پانچویں دن خون دیکھے، پھراسے خون آتا ہی رہے اور وہ خون حیض کی کوئی معقول تمییز بھی نہ کر سکے، نہ اس کے رنگ کے ذریعے سے اور نہ کسی اور علامت کے ساتھ تو اس کا حیض ہر مہینے چھ یا ساتھ دن ہوگا، جس کی ابتدا وہ ہر مہینے کے پانچویں دن سے کرے گی۔ اس کی رئیل وہ حدیث ہے جو حمنہ بنت جحش را پھیا سے مروی ہے کہ انھوں نے رسول اللہ مالی گیا ہے جو حمنہ بنت جحش را پھیا سے مروی ہے کہ انھوں نے رسول اللہ مالی ہی خدمت اقدس میں حاضر ہو کرعوض کی: یا رسول اللہ مالی ہی اس نے تو ایس میں خاص ہو کرعوض کی: یا حیال ہے؟ اس نے تو زیادہ استحاضہ آتا ہے تو آپ مالی ہے کا اس کے متعلق کیا خیال ہے؟ اس نے تو



مجھے نماز اور روزے سے روک رکھا ہے؟ آپ مُلَاثِمُ نے فرمایا:

( أَنْعَتُ لَكِ الْكُرُسُفَ \_ وَهُوَ الْقُطُنُ \_ تَضَعِينَهُ عَلَى الْفَرُجِ فَإِنَّهُ يُذُهِبُ الدَّمَ »

"میں شمصیں (اس سے بیخ کے لیے)روئی کا استعال بتاتا ہوں کہ تم اپنی شرمگاہ پر اس روئی کو رکھ لیا کرو، پھر وہ روئی اپنے اندرخون جذب کرلیا کرے گی۔"

انھوں نے عرض کی: وہ اس سے زیادہ ہے (کہ روئی میں جذب ہو سکے) تو پھرآپ مُلَّیْاً نے فرمایا:

(إِنَّمَا هَذَا رِكُضَةٌ مِنُ رَكَضَاتِ الشَّيُطَانِ فَتَحِيُضِيُ سِتَّةَ أَيَّامٍ أَوُ سَبُعَةً فِيُ عِلْمِ اللهِ تَعَالَىٰ، ثُمَّ اغْتَسِلِيُ حَتَّى إِذَا رَأَيُتِ أَنَّكِ قَدُ طَهُرُتِ وَاسُتَنُقَيُتِ فَصَلِّيُ أَرْبَعًا وَعِشُرِيْنَ أَوُ ثَلَاثًا وَّ عِشْرِيْنَ لَيُلَةً وَّأَيَّامَهَا وَصُومِيُ

''یہ تو صرف شیطان کے چونکوں میں سے ایک چونکہ ہے جبکہ اللہ تعالیٰ کے علم اور قانون کے مطابق تم چھ یا سات دن حائضہ ہوتی ہو، پھراس کے بعد جب تم دیکھو کہ تم پاک صاف ہوگئ ہو تو تم عسل کرو اور چوبیں یا تئیس دنوں اور راتوں کی نمازیں ادا کرواور روزے رکھو۔''

اس حدیث کو احمد، ابو داود اور ترندی نے روایت کیا ہے اور ترندی نے اسے صحیح کہا ہے، اسے صحیح کہا ہے، اسے تحک کہا ہے، جبکہ امام بخاری سے مروی ہے کہ انھوں نے اس کوحسن کہا ہے۔

آپ مَنَالِيَّا كَا بِيرِ فَرِمان ہے: «سِتَّةَ أَيَّام أَوُ سَبُعَةَ أَيَّام » ( حِيه ياسات دن "

اس میں لفظ "أو" اختیار کے لیے نہیں ہے کہ عورت جھ دن یا ساتھ دن

حیض شار کر لے بلکہ بیراجتہاد کے لیے ہے، چنانچہ ایسی عورت غور وفکر کرے گی کہ اس کی جسمانی خلقت کس عورت سے مشابہ ہے اور اس کی ہم عمر عورت کوٹسی ہے؟ اس کے رحم کی کیفیت کس عورت سے مشابہت رکھتی ہے یا کس عورت کا خون حیض اس کے خون سے مشابہت رکھتا ہے۔اس جیسے دیگر اعتبارات کے پیش نظراگر وہ چھے دنوں والی عورت کے مشابہ ہے تو وہ اپنا حیض چھے دن شار کرے اور اگر وہ سات دنوں والی عورت سے مشابہ ہے تو بیرا پنا حیض سات دن تصور کر ہے۔

(ابن عثيمين: مجموع الفتاوي والرسائل: 240/11)

#### | **152-** اس عورت کا حال جو مشخاضہ سے مشابہت رکھتی ہو

بعض اوقات عورت کے لیے کوئی ایسا سبب بن جاتا ہے جو اس کی شرمگاہ سے تیز خون کے بہاؤ کا باعث بنتا ہے، جیسے رحم یا اس کے آس یاس کے کسی عضوكا آيريش مونا۔اس كى دوقتميں ہيں:

پہل قتم: جب سیمعلوم ہو کہ آپریش کے بعد حیض کا آناممکن نہیں ہے، مثلاً آبریشن اس طرح کا ہو کہ اس سے مکمل رحم ہی کو نکال دیا جائے یا اس کو اس طرح بند کر دیا جائے کہ اس سے خون ہی نہ نکلے تو اس عورت کے لیے استحاضہ والی عورت جیسے احکام ثابت نہیں ہول گے، اس عورت کا حکم اس عورت کا سا ہوگا جس کوحیف سے یا کی کے بعد زردی مائل مٹیالے رنگ کا خون یا رطوبت آتی ہو، چنانچیہ وہ نماز حچوڑے گی اور نہ روز ہ ہی، اور نہ اس سے جماع کرنا ہی ممنوع ہوگا اور نہ اس خون سے غسل واجب ہوتا ہے، کیکن اس پر بوقت نماز اس خون کو دھونا لازم ہے۔

نیز اس پر بیدلازم ہے کہ وہ اپنی شرمگاہ پر پٹی (کنگوٹ) وغیرہ باندھ لے،

تاکہ اس کا خون ادھر اُدھر نہ پھیلنے پائے، پھر وہ نماز کے لیے وضو کرے، مگر وضو

تب کرے جب نماز کا وقت شروع ہوجائے بشرطیکہ اس نماز کا کوئی خاص وقت ہو
جیسے پانچ نمازیں ہیں، اور اگر اس نماز کا کوئی خاص وقت نہ ہوتو جب بھی وہ نماز

ادا کرنے کا ارادہ کرے تو اس وقت وہ وضو کرے، جیسے مطلق نفل ہے۔

دوسری قسم: جب اس کے آپریش کے بعد اس کے حیض کا بند ہوجانا معلوم نہ ہو بلکہ اس کا حائضہ ہونا ممکن ہوتو اس عورت کا حکم متحاضہ والاحکم ہوگا، اس کی دلیل آپ منافظ کا وہ ارشاد ہے جو فاطمہ بنت ابی حبیش کوفر مایا:

﴿ إِنَّمَا ذَلِكِ عِرُقٌ وَلَيُسَ بِالْحَيُضَةِ فَإِذَا أَقَبَلَتِ الْحَيُضَةُ فَاتُرُكِيُ الصَّلَاةَ »

'' يہ تو صرف ايک رگ ہے اور حيض نہيں ہے، پس جب حيض آئے تو نماز ترک کر دو۔''

آپ مَنْ اللَّهُ كَا بِهِ قُول: ﴿ فَإِذَا أَقْبَلَبِ الْحَيْضَةُ ﴾ ''تو جب حيض آئے'' اس بات كا فائدہ ديتا ہے كہ متحاضہ ہونے كا حكم اس عورت پرلگتا ہے جس كوچض كا آنا جانا ممكن ہو،ليكن جس عورت كوچض آنا ممكن نہ ہوتو اس كا خون ہر حال ميں رگ كا خون شار ہوگا (استحاضہ نہ ہوگا)۔

(ابن غثيمين: مجموع الفتاوي والرسائل: 241/11)



# نماز کے احکام ومسائل

### 153- مریض کی نماز کا بیان

جب انسان بیمار ہوجائے تو ہم اسے نماز بڑھنے کا وہی طریقہ اپنانے کا کہیں گے جو نبی اکرم مُنَا لَیْمُ نے عمران بن حصین رہائی کا وان الفاظ میں بتایا تھا:

(صَلِّ قَائِمًا فَإِنُ لَهُ مَسُمَّطِعُ فَقَاعِدًا فَإِنُ لَهُ مَسُمَّطِعُ فَعَلَى جَنْبٍ ﴾

د' کھڑے ہو کر نماز ادا کرو، پھر اگرتم کھڑے ہو کر ادا کرنے کی طاقت نہیں رکھتے تو بیٹھ کرنماز ادا کرو، پھر اگر آپ بھی تم طاقت نہیں

کالت بین رہے و بیط رہارہ روب پر اور ہیں۔'' رکھتے تو اپنے پہلو کے بل لیٹ کر نماز ادا کرو۔''

پھر وہ مریض لیٹ کر نماز ادا کرنے کی صورت میں سر کے ساتھ اشارہ کرتے ہوئے نماز ادا کرے، رہا انگلی کے اشارے سے نماز پڑھنا تو علماء کرام پڑھنے میں سے میں کسی عالم کونہیں جانتا جو اس کا قائل ہو اور نہ اس کے متعلق کوئی سنت و حدیث ثابت ہے، چنانچہ بیعبث اور بریار عمل ہے۔ یعنی انگلی سے اشارہ کرتے ہوئے نماز ادا کرنا مکروہ ہے، کیونکہ وہ مشروع ومسنون نہیں ہے۔ جہاں تک آئکھ کو حرکت دے کریا آئکھ سے اشارہ کر کے نماز پڑھنے کا تعلق ہے تو بعض علماء کرام رہ سنے اس کے قائل ہیں، چنانچہ ان کا کہنا ہے کہ جب

<sup>0</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [1117]

مریض آ دمی اینے سر سے اشارہ کرنے کی طاقت نہ رکھتا ہوتو وہ اپنی آ نکھ ہے اشارہ کرے، پس وہ رکوع کے لیے تھوڑی سی آئکھیں جھکائے اور سجدے کے لیے اس سے کسی قدر زیادہ آئکھوں کو جھکائے،لیکن انگل کے اشارے سے نماز ادا کرنا تو اس بنا پر کہ بیمل عام لوگوں میں مشہور ہو چکا ہے اور اس کا کرنے والا جاہل شار ہوگا تو نہ اس بر کوئی کفارہ وغیرہ لا زم ہے اور نہ نماز ہی کا دوہرانا اس پر واجب ہے، لیکن طالب علموں پر واجب ہے کہ جب کوئی ایباعمل عوام الناس میں مشہور ہوجائے جو مشروع نہ ہو تو وہ اس پر خبر دار کرنے کے لیے اپنی پوری کو شمیں صرف کریں، کیونکہ عام لوگ حق کے متلاشی ہوتے ہیں، لیکن وہ یجارے جاہل ہوتے ہیں، پھر جب اس طرح کے اعمال سے خاموثی اختیار کر لی جائے تو وہ اسی طرح غیر مشروع انداز ہی میں جاری و ساری رہتے ہیں، لیکن جب انھیں مجالس، خطبات، نصیحتوں اور علمی تقریروں اور لیکچرز میں بیان کیا جائے تو اللہ تعالیٰ اس کے ذریعے سے لوگوں کو فائدہ پہنچائے گا۔

(ابن تثيمين: لقاءالباب المفتوح: 42/4)

154- کیاہاتھ پر بلستر لگے ہوئے شخص کاعلم میں ہم بلہ اور سیجے و سالم شخص کی موجودگی میں لوگوں کی امامت کروانا درست ہے؟

جی ہاں! یہ جائز ہے، اگر وہ اپنے قبیلے کامستقل امام ہوتو وہ کسی دوسرے شخص کے مقابلے میں امامت کا زیادہ مستحق ہے، اگر چہ وہ دوسرا آ دمی قراءتِ قرآن اور علم وعرفان میں اس کے برابر اور ہم پلیہ ہو، پس کوئی شخص اس کی اجازت کے بغیر امامت کروانے کے لیے اس کی جائے نماز پر کھڑانہیں ہوگا،

كيونكه نبي اكرم مَثَالِيَا كَمْ ارشاد ہے:

﴿ وَلَا يَؤُمُّ الرَّجُلُ الرَّجُلُ الرَّجُلَ فِي سُلُطَانِهِ... الخ

''کوئی شخص کسی دوسرے شخص کی رعایا اور بادشاہت میں اس کی

آمامت نه کروائے ... الخے''

لیکن اگر وہ دونوں ہی مستقل امام نہ ہوں بلکہ دونوں ہی اجنبی اور مسافر ہوں تو اس میں کوئی شک نہیں کہ ان میں سے امامت کا زیادہ حقدار وہ ہے جو کامل اعضا اور کامل طہارت والا ہے، کیونکہ بیہ پلستر اسے کمال طہارت سے روکتا ہے، اس لیے کہ وہ پلستر کے اوپر سے مسح کرتا ہے اور کامل سجدہ کرنے کی بھی استطاعت نہیں رکھتا، تو اس طرح اس کی امامت میں قدر بے خلل اور نقص ہے، جبکہ اس کوکسی دوسرے کے مقابلے میں کوئی افضلیت اور فوقیت بھی حاصل نہیں جبکہ اس کوکسی دوسرے کے مقابلے میں کوئی افضلیت اور فوقیت بھی حاصل نہیں جب واللہ اعلم (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 15/1)

## **155- ق**صرنماز

جب مسافر کسی ہوگل یا فلیٹ میں رہائش پذیر ہواور اس میں چار دن سے زیادہ اقامت کا عزم وارادہ کرے تو میں سجھتا ہوں کہ نہ وہ نماز جمع کرے اور نہ قصر کر لے، کیونکہ وہ مقیم کے حکم میں ہے اور سفر ایک ایسی چیز ہے جس میں مشقت کا غالب گمان ہوتا ہے اور وہ عذاب کا ایک طکڑا ہے، جبکہ مذکورہ صورت حال میں اقامت کرنے والے کو نہ ہر وقت نماز ادا کرنے میں کوئی مشقت ہے اور نہ نماز مکمل ادا کرنے میں، پس یقیناً وہ ان تمام چیزوں سے متمتع ہو رہا ہے جن سے مقیم متمتع ہوتا اور فائدہ اٹھا تا ہے، جیسے بستر، صاف ستھری آب و ہوا،

روشیٰ، چار پائیاں، کھانے اور مرغوب ویسندیدہ چیزیں، لہذا اس کے لیے نماز قصر کرنے کا کوئی سبب نہیں ہے۔

رہا نماز کو جمع کر کے ادا کرنا تو میں صرف اس مسافر کے لیے اس کی رخصت سمجھتا ہوں جس کو دورانِ سفر نماز کا وقت ہوجائے تو وہ پہلی نماز کو مؤخر کر دونوں نمازیں ادا کر لے، یا دوسری نماز کو مقدم کرے بہلی نماز کے ساتھ جمع کر کے ادا کر لے، تا کہ اسے دوسری مرتبہ نماز ادا کرنے کے بہلی نماز کے ساتھ جمع کر کے ادا کر لے، تا کہ اسے دوسری مرتبہ نماز ادا کرنے کے لیے کسی قتم کی کوئی مشقت نہ اٹھانا پڑے۔ رہا وہ مسافر جو کسی کھی جگہ یا جمعے اور کیمپ میں مقیم ہو تھہرا ہوا ہوتو میں سمجھتا ہوں کہ وہ ہر وقت نماز ادا کرے، خواہ چار رکعتوں والی نماز کو قصر کر کے ادا کرے یا وقت کی احتیاط کرتے ہوئے پوری نماز ادا کرے، نیز اس لیے بھی کہ نبی اکرم مُنافینی سے ایسے کرتے ہوئے پوری نماز ادا کرے، نیز اس لیے بھی کہ نبی اکرم مُنافینی سے ایسے ہی منقول ہے، جبیا کہ آپ منافینی مقام ابطح اور میدان منی میں از کر اور اقامت کر کے ہرنماز کو ہروقت ہی ادا کرتے رہے۔ واللہ اعلم

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 14/1)

156- جب مسجد میں نماز ادا کرنے کے دوران میں میرے زخم سے تھوڑا ساخون نکل آئے تو کیا میں اپنی نماز توڑ دوں؟

اس میں کوئی شک نہیں کہ خون نجس ہے کیونکہ وہ حرام ہے اور ہر بہنے والی حرام چیز نجس ہے جیسے مردار اور شراب، لیکن تھوڑی مقدار میں خون کا نکلنا معاف ہے، اس سے وضو نہیں ٹو شا اور نہ اسے دھونا واجب ہے۔ وضو اور دھونا تو صرف زیادہ مقدار میں خون نکلنے سے واجب ہے اور زیادہ مقدار کا تعین ہر انسان

بذات خود کرے گا۔ بعض حجازی علماء اس طرف گئے ہیں کہ خون کا نکانا وضو کو نہیں تو ڑتا اور انھوں نے عمر ڈاٹٹؤ سے دلیل پکڑی ہے کہ انھوں نے اس حال میں نماز پڑھائی جب ان کا زخم خون بہا رہا تھا، لیکن درست بات سے ہے کہ عمر ڈاٹٹؤ اس حالت میں معذور تھے، کیونکہ بہنے والے زخم سلس البول کی طرح ہیں۔

مالت ین معدور سے، یونلہ بہنے والے زم سی ابول می طرح ہیں۔

ایسے ہی اس صحابی کا قصہ جن کو اس حال میں تیر مارا گیا جب وہ نماز ادا

کررہے ہے، مگر پھر بھی وہ نماز ادا کرتے رہے، کیونکہ نماز کو چھوڑ نا خون کو تو بند

کرنے والا نہ تھا، ہاں اگر تھوڑی مقدار میں خون فکے تو اس کی معافی ہے، چنا نچہ
ام بخاری ﷺ نے ذکر کیا ہے کہ ابن عمر والٹنا ان ایک پھنسی کو نچوڑ اتو اس میں
سے خون فکا لیکن انھوں نے اس کے قلیل مقدار میں ہونے کی وجہ سے وضونہیں
کیا۔ ابن ابی اوئی والٹن نے تھوک بھیکا تو اس میں قدرے خون تھا، مگر انھوں نے
اپی نماز کو جاری رکھا۔ یہ تمام دلائل اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ معمولی مقدار
میں خون کا نکلنا معاف ہے۔ لیکن سے بات بھی ثابت ہے کہ آپ مالٹی ہے فرمایا:
﴿إِذَا أَحٰدَتُ أَحَدُ كُم فِیُ صَلَاتِه فَلْیُمُسِٹُ بِأَنْفِه وَلُینُصَرِفُ ﴾
﴿إِذَا أَحٰدَتُ أَحَدُ كُم فِیُ صَلَاتِه فَلْیُمُسِٹُ بِأَنْفِه وَلُینُصَرِفُ ﴾

(بینی ناک کو پکڑے ہوئے ( نکسیر پھوٹے کا تاثر دیتے ہوئے) نماز

اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ وہ نماز چھوڑ کرنیا وضو کرے۔ یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ تکسیر کے متعلق صحابہ کرام بڑگائی میں بیمشہور تھا کہ جس کو نکسیر پھوٹتی ہے وہ نماز حچھوڑ کر لوٹ جاتا ہے، کیونکہ بین ہے اور ناقض وضو ہے۔ واللّٰداعلم (ابن حبرین: الفتاویٰ الشرعیة فی المسائل الطبیه: 28/1)

0 سنن أبي داود، رقم الحديث [1114]

ہےنکل جائے۔''

## 157 بے ہوش سے ہوش میں آنے والے کی نماز

ایسے مخص کے ذمہ کچھ واجب ہے اور نہ اس پر بے ہوتی کی اس طویل مدت کی وجہ سے (نمازوں کی) قضا لازم ہے، کیونکہ ایسا کرنے میں بہت زیادہ مشقت اور عبادت سے نفرت اور دوری پیدا ہوتی ہے، بلکہ ایسے مخص پر لازم ہے کہ وہ بے ہوتی کے دوران میں رہ جانے والی عبادات کے عوض میں کثرت سے نفل نمازیں ادا کرے اور بہت می عبادات بجالائے، ایسے مخص کے ذمے کفارہ و قضا وغیرہ لازم نہ ہونے کی ایک دلیل ہے بھی ہے کہ طویل مدہوتی اور فکر وعقل کا عائب ہونا جنون کے ساتھ مشابہت رکھتا ہے اور مجنون آ دمی سے اس کے صحت مند ہونے تک قلم اٹھالیا گیا ہے، جیسا کہ حدیث میں موجود ہے۔

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 41/1)

## 158- آئکھول کا مریض کیسے منہ دھوئے؟

سوال ایما آنکھوں کا مریض جس نے اپنی آنکھوں کا آپریش کروا رکھا ہے اور وہ انھیں دھوسکتا ہے اور نہ اس حالت میں سجدہ ہی کرسکتا ہے آپ اس کے متعلق نماز ادا کرنے کا کیا طریقہ تجویز فرماتے ہیں؟

#### جواب الله تعالى كا فرمان ہے:

﴿ فَا تَقُوا اللهَ مَا اسْتَطَعْتُمُ ﴾ [التغابن: 16]
"سو الله سے وُروجتنی طاقت رکھو۔"
اور نبی اکرم سُلُولِاً نے ارشاد فرمایا:



(إِذَا أَمَرُنُكُمُ بِأَمْرِ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمُ»

''جب میں شمصیں کسی کام کا حکم دوں تو حسب استطاعت اسے بجالاؤ۔''

سواس بنا پرمریض آ دمی اینے حسب حال نماز ادا کرے۔ نبی اکرم مَثَاثِیْاً

نے عمران بن حصین دفائیّۂ سے فر مایا: ۔

﴿ صَلِّ قَائِمًا، فَإِنُ لَمُ تَسُتَطِعُ فَقَاعِدًا، فَإِنُ لَمُ تَسُتَطِعُ فَعَلَى جَنُكُ ﴾ جَنُك ﴾

'' کھڑے ہوکرنماز ادا کرو، پھراگرتم اس کی طاقت نہیں رکھتے تو بیٹھ کر ادا کرو اور اگر اس کی بھی طاقت نہیں رکھتے تو اپنے پہلو پر لیٹ کرنماز ادا کرو۔''

چنانچہ جو شخص آپریشن کی وجہ سے اپنی آئکھیں دھونے کی قدرت نہیں رکھتا تو وہ اپنے چہرے کا آئکھوں سے ینچے کا حصہ دھو لے اور جس جھے کو دھونے کی قدرت نہیں رکھتا تو اس پرمسے کر لے۔ اسی طرح اگر وہ سجدہ نہ کر سکے تو اشارے سے سجدہ کر لے اور اگر وہ رکوع و سجود کرنے سے عاجز آ جائے تو وہ کھڑے کھڑے کو اشارے سے ادا کر لے جس کا طریقہ یہ ہے کہ سرکو اشائے ہوئے اپنی پشت کو جھکائے، پھر رکوع سے اٹھنے کے بعد بیٹھ جائے اور بیٹھے بیٹھے اشارے کے ذریعے سے سجدہ کر لے اور اللہ تعالی کے اذن و حکم سے بیٹھے بیٹھے اشارے کے ذریعے سے سجدہ کر لے اور اللہ تعالی کے اذن و حکم سے بیٹھے بیٹھے اشارے کے ذریعے سے سجدہ کر لے اور اللہ تعالی کے اذن و حکم سے

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 43/1)

❶ صحيح البخاري، رقم الحديث [7288] صحيح مسلم [1337/130]

صحيح البخاري، رقم الحديث [1117]

مکمل شفا یا بی تک اسی طرح نماز ادا کرتا رہے۔

159- مریض کا اپنے گھر میں رہ کرامام مسجد کی اقتدا میں نماز ادا کرنا

میں سمجھتا ہوں کہ اس کے لیے بوں امام کی اقتدا میں نماز ادا کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ اس کے اور امام کے درمیان دیواروں، کمروں اور دروازوں کی بہت سے رکاوٹیں ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ وہ صف میں اکیلا نماز ادا کرنے والا ہوگا، جبکہ اکیلے آ دمی کے دوسری صفوں کے قریب کھڑے ہو کر تنہا صف ہنا

کر نماز ادا کرنے سے منع کیا گیا ہے تو مذکورہ شخص کا صفوں سے اتنی دور اکیلے صف بنا کرنماز ادا کرنا کیسے درست ہوسکتا ہے؟!

سو اس صورت حال میں وہ منفرد آ دمی کی نماز کی طرح اکیلا نماز ادا

کرے، کیونکہ اس سے باجماعت نماز ادا کرنے کا حکم ساقط ہے، اس لیے کہ وہ مسجد میں جانے سے عاجز ہے، پس اس مسئلے میں مجھے تو یہی سمجھ آتی ہے، بہر حال

پہنچائی جاتی ہے وہ پہلے دور میں معروف ومعلوم نہیں تھا، اس لیے علمائے سلف نے اس مسئلے پر کلام نہیں کیا ہے۔ واللہ اعلم

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 43/1)

160- امام کا دورانِ نمازتھک ( کربیٹھ) جانا

سوال جب مریض امام نماز پڑھاتے ہوئے تھک جائے اور وہ بیٹھ جائے جب مریض امام نماز پڑھاتے ہوئے تھک جائے اور وہ بیٹھ جائے جبکہ اس کے بیٹھنے کی وجہ سے

بعت بہت کا جائے ہے و اس مورے اگر امام سجدہ کرنے کی بھی طاقت نہ مقتد یوں پر بھی بیٹھنا لازم ہے؟ اس طرح اگر امام سجدہ کرنے کی بھی طاقت نہ

رکھتا ہواور وہ اشارے سے سجدہ کرے تو کیا مقتدی بھی اسی طرح اشاروں سے

سجدہ کریں گے یانہیں؟

جواب جب امام بہار ہوتو وہ جماعت نہ کرائے بلکہ شفا یاب ہونے تک کی اور شخص کو جماعت کرانے کے لیے مقرر کر دے، اور اگر اس مریض امام کے علاوہ کوئی شخص امامت کرانے کی اہلیت رکھنے والا موجود نہ ہوتو پھر وہ خود بیٹھ کر ہی لوگوں کو نماز پڑھا دے اور اگر امام بیٹھ کر نماز پڑھانا شروع کرے تو مقتدیوں کے لیے افضل یہی ہے کہ وہ بھی امام کے بیچھے بیٹھ کر ہی نماز ادا کریں، کیونکہ آپ مٹائیڈ کا فرمان ہے:

﴿ وَإِذَا صَلَّى جَالِسًا فَصَلُّوا جَلُوساً أَجُمَعُونَ ﴾

''اور جب امام بیٹھ کرنماز پڑھائے تو تم سب بیٹھ کر ہی نماز ادا کرو۔''

البتہ ان کا کھڑے ہوکر نماز ادا کرنا بھی جائز ہے، کیونکہ آپ منالیا نے اپنی زندگی کے آخری ایام میں صحابہ کرام رہنائی کو بیٹھ کر نماز پڑھائی تھی، جبکہ وہ سب کھڑے ہوکر نماز ادا کر رہے تھے۔ ابو بکر رہائی آپ شائی آپ ساتھ مکبر بن کر کھڑے ہے ہو کر نماز ادا کر رہے تھے۔ ابو بکر رہائی آپ شائی آپ ساتھ مکبر بن میں مقد یوں کے بیٹھ کر نماز پڑھانے والے امام کے پیچھے بیٹھ کر نماز ادا کرنے کے ناسخ ہونے کوران جو قرار دیا گیا ہے، اکثر علماء کرام نے اس میں یوں فرق کیا ہے کہ جونسا امام ابتدا ہی سے لوگوں کو بیٹھ کر نماز پڑھانے تو لوگوں کو بھی اس کے پیچھے بیٹھ کر نماز ادا کرنا چاہیے اور جونسا امام نماز تو کھڑے ہوکر پڑھانا شروع کرے، پھرکسی عارضے کی وجہ سے بیٹھ کر نماز پڑھانے گئے تو مقتدیوں پر لازم کرے ہوگا کہ وہ آخر تک کھڑے ہوکر ہی نماز ادا کریں، لیکن جب امام سجدہ کرنے

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [688] صحيح مسلم [412/82]

سے عاجز آ جائے اور اشارے سے سجدہ کرنے لگے تو مقتدی لوگ سجدہ ہی کریں گے، اشاروں سے سجدہ کرنا ان سے کفایت نہیں کرے گا۔

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 44/1)

161- مریض کا اس خدشے کی بنا پر باجماعت نماز ترک کرنا کہ کہیں اس کی بیاری متعدی ہو کر کسی دوسر ہے شخص کو نہ لگ جائے

امراض کے مختف ہونے کی وجہ سے اس دریافت شدہ مسکے کا حکم بھی مختلف ہوں اگر بیاری اس حد تک شدت اختیار کر چکی ہو کہ اس کا علاج کارگر ثابت نہیں ہورہا اور دکھائی دے رہا ہو کہ وہ بیاری اسے موت کے منہ میں کہنچا کر ہی دم لے گی اور تحقیق کے ذریعے سے بیبھی ثابت ہو چکا ہو کہ اس مریض کے لوگوں کے ساتھ بیٹھنے اور ان کے قریب ہونے سے کی دوسرے شخص مریض کے لوگوں کے ساتھ بیٹھنے اور ان کے قریب ہونے سے کی دوسرے شخص کو بیہ بیاری لگ سکتی ہے تو بہر حال اس کے پاس بیہ عذر موجود ہے کہ وہ اپنی گھر میں یا مجد کے کسی کونے اور کنارے ہی میں نماز ادا کر لے الیکن اگر بیاری بلکی پھلکی ہواور اس کا علاج بھی ممکن ہو یا تحقیق کے ساتھ اس بیاری کا دوسرے بلکی پھلکی ہواور اس کا علاج بھی ممکن ہو یا تحقیق کے ساتھ اس بیاری کا دوسرے بیٹی مند افراد تک منتقل ہونے کا بھی ثبوت نہ ہو تو ایسے شخص کے پاس باجماعت نماز سے پیچھے رہنے کا کوئی عذر موجود نہیں ہے۔ واللہ اعلم

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 45/1)

162- مریض کا آپریش کی وجہ سے نماز کومؤخر کرنا

اولاً ڈاکٹر پر واجب ہے کہ وہ اس معاملے میں غور وفکر کرے، پس اگر تو علاج (آپریشن) شروع کرنا نماز کا وقت داخل ہونے تک مؤخر کرناممکن ہو، مثلاً

ظہر کے وقت تک آپریش کو لیٹ کرنا تا کہ مریض ظہر اور عصر کی دونوں نمازیں اکٹھی ادا کر لے، اسی طرح جب آپریشن شروع کرنے سے پہلے سورج غروب ہوجائے اور رات ہونے تک اسے مؤخر کرناممکن ہو، تا کہ مریض مغرب اور عشا کی دونوں نمازیں اکٹھی کر کے ادا کر لے تو ڈاکٹر کو چاہیے کہ وہ آپریشن میں اتنی تاخیر کرلے۔

لیکن جب چاشت کے وقت ہی آپریش ہونا ضروری ہوتو یقیناً اس میں مریض کو معذور سمجھا جائے گا، چنانچہ جب اسے ہوش آئے تو وہ اس دوران میں پھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا کرے گا، خواہ ایک یا دو دن بعد ہی سہی، جب بھی اسے ہوش آئے تو الجمد للہ اس کے لیے یہ سخائش موجود ہے کہ وہ اسی وقت نمازوں کی قضا کر لے۔ سونے والے کی طرح اس پر کوئی کفارہ واجب نہیں ہوگا۔ سونے والے کی طرح اس پر کوئی کفارہ واجب نہیں ہوگا۔ سونے والے خص کے متعلق تھم یہ ہے کہ جب وہ نیند سے بیدار ہواور اس کا احساس وشعور اس کی طرف بلیٹ آئے تو وہ بالتر تیب فوت شدہ نمازیں ادا کرے اور کرے، یعنی تر تیب کو برقرار رکھتے ہوئے، پہلے ظہر پھر عصر کی نماز ادا کرے اور اس طرح تر تیب کے مطابق باقی کی چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا کرے، کیونکہ اسی طرح تر تیب کے مطابق باقی کی چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا کرے، کیونکہ اسی طرح تر تیب کے مطابق باقی کی چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا کرے، کیونکہ نمی اگرم تائیڈی کا ارشاد ہے:

« مَنُ نَامَ عَنِ الصَّلَاةِ أَوُ نَسِيَهَا فَلُيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا لَا كَفَّارَةَ لَهَا إِلَّا ذَلِكَ ﴾

''جو تخص نماز ادا کرنے سے سویارہ جائے یا نماز ادا کرنا بھول جائے تو (فوراً) وہ نماز ادا کرے تو (فوراً) وہ نماز ادا کرے، اس نماز کا بس یہی کفارہ ہے۔''

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [597] صحيح مسلم [684/215]

یماری کی وجہ سے یا علاج (آپریش) کی وجہ سے طاری ہونے والی بہونی کا حکم نیند جیسا ہے، بشرطیکہ وہ بہت زیادہ لمبے وقت کے لیے نہ ہو، پس اگر وہ بے ہوثی تین دن سے زیادہ دنوں تک اس پر طاری رہے تو اس سے نمازوں کی قضا کا حکم ساقط ہوجائے گا اور وہ مجنون کے حکم میں ہوگا، جوعقل کے بلٹنے تک معذور ہوتا ہے اور جب اس کی عقل واپس لوٹ آئے تو وہ نماز کی ابتدا کرے گا، کیونکہ نبی اکرم مٹالیم کا فرمان ہے:

﴿ رُفِعَ الْقَلَمُ عَنُ ثَلَاثَةٍ: عَنِ النَّائِمِ حَتَّى يَسُتَيُقِظَ وَمِنَ الصَّغِيرِ حَتَّى يَبُلُغَ وَعَنِ الْمَجُنُونِ حَتَّى يُفِيئَقَ ﴾

"تین آ دمیوں سے (مواَفذے کا) قلم اٹھا لیا گیا ہے: سوئے ہوئے خص سے تاوقتیکہ وہ بیدار ہوجائے، چھوٹے بچے سے اس کے بالغ ہونے تک اور مجنون کے عقلمند ہونے تک ''

آپ مُنَالِيَّا نَے نِي اور مُجنون کے حق میں نمازوں (وغیرہ) کی قضا کا حکم نہیں دیا ہے، بلکہ آپ مُنَالِیَّا ہے صرف سونے والے اور نماز بھول جانے والے خص کے متعلق (نمازوں وغیرہ کی) قضا کرنے کا حکم ثابت ہے۔ والله ولی التوفیق (ابن باز: الفتاویٰ: 2)

**163-**اس مریض کی نماز جسے پیشاب کی تھیلی (Catheter) گلی ہو

حسبِ حال نماز ادا کرے، اگر وہ پانی کے استعال کی قدرت نہ رکھتا ہوتو تیمّ کرے اور اگر پانی استعال کرسکتا ہوتو اس پر پانی کے ساتھ وضو کرنا واجب ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ فَا تَقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمُ ﴾ [التغابن: 16]

''سو الله سے ڈروجتنی طاقت رکھو۔''

ایک دفعہ وضوکرنے کے بعداس سے جو پییٹاب و پاخانہ وغیرہ فکتا رہے وہ اس کے لیے ضرر رسال نہ ہوگا،لیکن اس پر واجب ہے کہ وہ کسی بھی نماز کا وقت شروع ہونے کے بعد وضو کرے اور نماز ادا کرے، اور اگر نماز کے وقت کے اندر اندر اس سے کچھ خارج ہوتا رہے تو وہ کچھ پروا نہ کرے، کیونکہ وہ اس میں بے بس ہے، جیسے سلس البول کا مریض وقت میں باوضو ہو کر نماز ادا کرتا رہتا ہے، چاہے اس کے آلہ تناسل سے پیشاب فکتا رہے، اس طرح مسخاضہ عورت وقت میں با وضو ہو کر نماز ادا کرتا ہے، آگر چہ کافی وقت تک اسے خون آتا رہے، مگر وہ اپنے حسب حال نماز ادا کرتی رہے، لیکن جو شخص دائی حدث کا مریض ہو وہ صرف نماز کا وقت شروع ہونے ہی پر وضو کیا کرے، کیونکہ نبی مریض ہو وہ صرف نماز کا وقت شروع ہونے ہی پر وضو کیا کرے، کیونکہ نبی مریض ہو وہ صرف نماز کا وقت شروع ہونے ہی پر وضو کیا کرے، کیونکہ نبی مریض ہو وہ صرف نماز کا وقت شروع ہونے ہی پر وضو کیا کرے، کیونکہ نبی مریض ہو وہ صرف نماز کا وقت شروع ہونے ہی پر وضو کیا کرے، کیونکہ نبی مریض ہو وہ صرف نماز کا وقت شروع ہونے ہی پر وضو کیا کرے، کیونکہ نبی مریض ہو وہ صرف نماز کا وقت شروع ہونے ہی پر وضو کیا کرے، کیونکہ نبی مریض ہونے مستحاضہ سے کہا تھا:

« تَوَضَّيِئَ لِوَقُتِ كُلِّ صَلَاةٍ »

''ہرنماز کے وقت میں وضو کرو۔''

چنانچ سلس البول کا مریض، متحاضہ عورت اور جس مذکورہ مریض کے متعلق سوال کیا گیا ہے، وہ وقت کے اندر اندر فرض اور نفل ہمہ تتم کی نمازیں ادا

سنن أبي داود، رقم الحديث [298]

کرے، مصحف سے قرآن مجید کی تلاوت کرے اور اگر وہ مکہ میں ہے تو کعبہ کا طواف کرے، مُرصرف وقت کے اندر اندر، پھر جب نماز کا وقت ختم ہوجائے تو وہ نماز ادا کرنے سے اس وقت تک رک جائے جب تک کسی نئی نماز کا وقت نہ شروع ہوجائے اور وہ دوبارہ اس نماز کے وقت میں وضو کرے اور نماز ادا کرے۔ والله ولی التوفیق. (ابن باز: الفتاویٰ: 6)

164- جس شخص کے کیڑوں پرخون کے دھبے لگے ہوں، کیا وہ انہی کیڑوں یک دھبے لگے ہوں، کیا وہ انہی کیڑوں میں نماز ادا کرلے یا صاف لباس آنے تک انتظار کرے؟

ایساتخص اپنے حسبِ حال نماز اداکر لے، وہ نماز کواس طرح نہ چھوڑ ہے کہ اس کا وقت ہی ختم ہونے سے کہ اس کا وقت ہی ختم ہو نے سے کہ ان کیڑوں کو دھونا اور ان کی جگہ پاک وصاف کیڑوں کا زیب تن کرناممکن نہ ہوتو وہ اپنے حسبِ حال نماز اداکر لے، کیونکہ فرمانِ باری تعالی ہے:

﴿ فَا تَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمُ ﴾ [التغابن: 16] " "سو الله سے ڈروجتنی طافت رکھو۔"

مسلمان پر واجب ہے کہ وہ اپنے کپڑوں پر موجود خون کے دھبوں کو دھوئے یا اپنے ان پلید کپڑوں کی جگہ دوسرا پاک صاف لباس پہنے، بشرطیکہ ایسا کرنا اس کی استطاعت میں ہو، لیکن اگر وہ اس کی طاقت نہ رکھتا ہوتو وہ اپنے حسبِ حال ہی نماز ادا کر لے اور مذکورہ آیت کے پیش نظر اس کے ذمے اس نماز کو دو ہرانا لازم نہیں ہوگا، نیز اس لیے بھی کہ آپ ٹائیٹی کا فرمان ہے:

«مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَاجْتَنِبُونُهُ وَمَا أَمَرُتُكُمْ بِهِ فَأْتُواْ مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ»

• صحيح البخاري، رقم الحديث [7288] صحيح مسلم [1337/130]

'' میں جس کام سے شخصیں منع کروں اس سے پر ہیز کرو اور شخصیں جس کام کا حکم دوں، تو اس پر عمل کروجتنی تم طاقت رکھتے ہو۔'' (ابن باز: الفتاویٰ: 6)

165- بعض عورتوں کو اخراج رطوبت کے ساتھ ایک دن یا زیادہ دنوں تک در دِ زہ جاری رہتی ہے، وہ نماز کیسے ادا کرے؟

جب عورت کو بچہ جننے سے ایک یا دو دن پہلے ایسا خون نکلے جوخون نفاس سے مشابہ ہوتو نماز، روزہ اور ان جیسے دیگر اعمال، جن کا کرنا نفاس والی عورتوں پر حرام ہوتا ہے، ترک کرنے میں اس کا حکم نفاس والی عورتوں جیسا ہوگا، لیکن اگر اس سے خون کے علاوہ سفید یا زرد یا شیالے رنگ کا سیال مادہ خارج ہو یا اسے پانی یا خالی رطوبت کے بہنے کا احساس ہوتو ان تمام صورتوں میں اس کے لیے اصل یہ ہے کہ اس کے ذمے نماز ادا کرنا واجب ہے، چنانچہ وہ ہر نماز کے وقت میں وضو اور طہارت کرے اور نماز ادا کرے، خواہ اسے دورانِ نماز بھی سیال مادہ اور پانی خارج ہوتا رہے، کیونکہ ان رطوبتوں کا حکم ناقض وضو دائی حدث جیسا ہے۔ واللہ اعلم (ابن حبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 28/2)

## 166- بيارول كانماز مؤخر كرنا

سوال بعض مریض طہارت یا ازالہ نجاست سے عاجز آنے کی وجہ سے نماز کواس کے وقت سے مؤخر کر دیتے ہیں، اس کا کیا تھم ہوگا؟

جواب اس میں کوئی حرج نہیں ہے، یقیناً الله تعالیٰ نے وضو اور طہارت

کی آیت میں مرض کا بھی ذکر فرمایا ہے اور پانی کے استعال سے عاجز آنے یا طہارت و وضو سے مشقت کی صورت میں تیم کے مباح اور جائز ہونے میں مرض کو با قاعدہ عذر شار کیا ہے۔

علماءِ کرام نے اس بات کی صراحت کی ہے کہ ہر نماز کے لیے الگ طہارت اور وضو کی مشقت کے پیش نظر یا دو نمازوں کے اوقات میں نجاست کے ازالے کی تکلیف کی وجہ سے مریض کو ظہر اور عصر یا مغرب اور عشاء کی نمازوں کو ان میں سے کسی ایک نماز کے وقت پر جمع کر کے ادا کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، چنانچہ مریض کو اجازت ہے کہ دوسری نماز کو مقدم کر کے پہلی نماز کے ساتھ ادا کرنے یا نہلی کومؤخر کر کے دوسری نماز کے وقت میں ادا کرنے میں سے جس صورت میں آسانی اور سہولت محسوں کرے، اس کے مطابق نماز جمع کر کے ادا کر لے، مگر اس میں اس بات کی حرص اور امید موجود رینی جا ہیے کہ وہ ہر نماز اینے وقت ہی میں ادا کرے، تاہم اس کے لیے یہ جائز نہیں ہے کہ نماز کو بروقت ادا کرنے کی قدرت کے باوجود اس کو اتنا لیٹ کرے کہ اس کا وقت ہی جاتا رہے، لیکن اگر اس پر درد اور سخت تکلیف کا اس قدر غلبہ ہو کہ وہ وقت کے اندرنماز ادانه کر سکے تو وہ اس کا وقت گزرنے کے بعد اس کی قضا کر لے، جیسے کہ وہ شخص جس پر ایک یا دو دن تک بے ہوشی کا غلبہ رہے تو وہ ہوش میں آنے کے بعد نمازوں کی قضا کرے گا۔ اس کے متعلق ایک روایت بھی مروی ہے کہ عمار ڈاٹنڈ

پرتین دن تک بے ہوتی کا غلبہ رہا تو انھوں نے بے ہوش ہونے کے بعد نمازوں کی قضا کی۔ اگر بے ہوتی کی مدت لمبی ہوجائے تو الیی صورت میں مریض کو اس شخص پر قیاس کرنے کی وجہ سے قضا ساقط ہوگی جس سے (مؤاخذے کا) قلم اٹھا لیا گیا ہے۔ واللہ اعلم (ابن حبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیه: 38/2)

## 167- معذور کی نماز کا حکم

سوال ایک مریض بیت الخلا تک جانے کی استطاعت نہیں رکھتا، چنانچہ اسے ایک الیی تھیلی (Catheter) دی جاتی ہے جسے اس کے جسم سے پیٹاب کے نکلنے والی جگہ پر باندھ دیا جاتا ہے اور یہ تھیلی اس جگہ بندھی رہتی ہے، وہ مریض اپنی طہارت اور نماز کے متعلق سوال کرتا ہے، جواب عنایت فرما کرعند اللہ ماجور ہوں۔

جواب ایما مریض پیشاب کو روکنے کی قدرت نہ ہونے کی وجہ سے معذور ہے، چنانچہاس کا حکم سلس البول اور دائمی حدث والے مریض جیما ہے، اس پرلازم ہے کہ وہ ہر نماز کے لیے اس کا وقت شروع ہونے کے بعد وضو کرے، پھر اس کا وضونہیں ٹوٹے گا، چاہے دورانِ نماز اس کا پیشاب خارج ہوتا رہے، دوسری نماز کا وقت شروع ہونے تک اس کی بیطہارت اور وضو قائم رہے گا، لیکن اگر وہ شدتِ مرض کی وجہ سے وضو کرنے سے عاجز آ جائے اور اس کے پاس بھی کوئی نہ ہو جواسے وضو کروائے تو وہ وضو کے بجائے تیم کر لے اور وہ ہر نماز کے لیے الگ تیم کیا کرے۔ واللہ اعلم (ابن حبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیه: 41/2)

## 168- بے ہوش آ دمی کی نماز

سوال جو شخص ایک یا دو دن کے لیے کلوروفارم کی وجہ سے بہوش رہے تو کیا جب وہ کلوروفارم کے اثر سے صحت یاب ہوتو اس دوران میں فوت ہونے والی نمازیں ادا کرے؟

جواب اس پر لازم ہے کہ وہ ہوش میں آنے کے فوری بعد بالتر تیب

نمازول کی قضا کرے۔ عمار بن یاسر رہا ہے مروی ہے کہ ان پر تین دن تک ہوئی طاری رہی تو انھول نے اس دوران میں چھوٹی ہوئی نمازوں کی قضا کی۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ یقیناً ہے ہوئی اور اس طرح کی دوسری چیزوں میں کا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ یقیناً ہے ہوئی اور اس طرح کی دوسری چیزوں میں کلوروفارم اور کسی بھی نشہ آور چیز کے ذریعے سے عقل جاتی رہتی ہے اور اس بوثی کی مدت زیادہ کمی نہیں ہوتی، لہذا بلا مشقت قضا کرنے کے امکان کی وجہ سے احکام کی پابندی اور ذمہ داری ساقط نہیں ہوتی، بر خلاف کمی ہوئی اور بھی نہ الگ ہونے والی دیوائل کے، کیونکہ وہ بسا اوقات کی مہینوں یا سالوں پر محیط ہوتی ہے اور ایسے مریض پر نماز اور روز ہے کی قضا کرنا دشوار ہوتا ہے، لہذا اس سے احکام کی پابندی کو اٹھا دیا گیا ہے۔ اس کی دلیل نبی اکرم شاھیا کیا یہ ارشاد ہے: احکام کی پابندی کو اٹھا دیا گیا ہے۔ اس کی دلیل نبی اکرم شاھیا کیا یہ ارشاد ہے: (رُفِعَ الْقَلَمُ عَنُ ثَلَاثَةٍ: عَنِ النَّائِم حَتَّی یَسُتَدُقِطَ وَمِنَ الصَّغِیُر (رُفِعَ الْقَلَمُ عَنُ ثَلَاثَةٍ: عَنِ النَّائِم حَتَّی یَسُتَدُقِطَ وَمِنَ الصَّغِیُر (رُفِعَ الْقَلَمُ عَنُ ثَلَاثَةٍ: عَنِ النَّائِم حَتَّی یَسُتَدُقِطَ وَمِنَ الصَّغِیُر (رُفِعَ الْقَلَمُ عَنُ ثَلَاثَةٍ: عَنِ النَّائِم حَتَّی یَسُتَدُقِطَ وَمِنَ الصَّغِیُر (رُفِعَ الْقَلَمُ عَنُ ثَلَاثَةٍ: عَنِ النَّائِم حَتَّی یَسُتَدُقِطَ وَمِنَ الصَّغِیُر (رُفِعَ الْقَلَمُ عَنُ ثَلَاثَةٍ: عَنِ النَّائِم حَتَّی یَسُتَدُقِطَ وَمِنَ الصَّغِیر اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنُ الْکُولُمُ الْقَلَمُ عَنُ ثَلَاثَةً وَ عَنِ النَّائِمَ حَتَّی یَسُتَدُقِطَ وَمِنَ الصَّغِیر اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ الْکُولُمُ الْکُلُمُ عَنُ ثَلَاثَةً وَ عَنِ النَّائِمِ مَالِول کی اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ النَّائِمِ عَنْ النَّائِمِ مَالْکُولُمُ اللَّهُ اللَّهُ الْکُمُ اللَّهُ اللَّهُ الْکُمُ الْکُمُ الْکُولُولُ اللَّهُ ال

حَتَّى يَبُلُغَ وَعَنِ الْمَجُنُونِ حَتَّى يُفِيُقَ» حَتَّى يَبُلُغَ وَعَنِ الْمَجُنُونِ حَتَّى يُفِيُقَ» ...

''تین آ دمیوں سے (مؤاخذے کا) قلم اٹھا لیا گیا ہے: سوئے ہوئے شخص سے تاوفتیکہ وہ بیدار ہوجائے، چھوٹے بچے سے اس کے بالغ ہونے تک ادر مجنون کے عقلند ہونے تک ''

اور یہ بات تو معلوم ہے کہ سویا ہواشخص اپنی نیندختم ہونے کے بعد فوت شدہ نمازوں کی قضا کرتا ہے، اس کی دلیل نبی اکرم مُلَّاثِیْمُ کا بیفر مان ہے:

« مَنُ نَامَ عَنُ صَلَاةٍ أَوُ نَسِيَهَا فَلَيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا لَا كَفَّارَةَ لَهَا إِذَا ذَكَرَهَا لَا كَفَّارَةَ لَهَا إِلَّا ذَلِكَ وَقَرَأً قَولَ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ أَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي ﴾ لَهَا إِلَّا ذَلِكَ وَقَرَأً قَولَ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ أَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي ﴾ لَطُه: 14 ] ﴾

<sup>0</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [22]

② صحيح البخاري، رقم الحديث [597] صحيح مسلم [684/215]

"جو تحض سویا رہنے کی وجہ سے نماز نہ ادا کر پائے یا اسے نماز بھول جائے تو وہ (بیدار ہونے کے بعد ادا کر یائے تو وہ (بیدار ہونے کے فوراً بعد اور) نماز یاد آنے کے بعد ادا کرے، اس کا یہی کفارہ ہے، پھر آپ منظیم نے اللہ تعالی کا بیہ فرمان تلاوت کیا: ﴿ أَقِمِ الصَّلَاةَ لِنِ كُرِی ﴾ ۔''

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 55/2)

# 169-وه مریض جونماز میں اپنی شرمگاه ڈھاپنے کی طافت نه رکھتا ہو

سوال ایک آ دمی اس حال میں نماز ادا کرتا ہے کہ اس کی شرمگاہ کھلی ہوئی ہے، کیونکہ اس کی ران میں کوئی بیاری ہے اور ڈاکٹر وں نے اسے کہا ہے کہ کسی چیز کے ساتھ اپنی ران کو نہ ڈھانپو، تب اس کی نماز کا حکم کیا ہوگا؟

جواب ایسا شخص جسے ران کو ڈھانپنے سے تکلیف اور ضرر لاحق ہوتا ہوتو وہ معذور شار ہوگا، باوجود میکہ ران''عورۃ'' (پردہ) ہے، کیونکہ نبی اکرم مَثَّاتِیْاً کا ارشاد ہے:

﴿ لَا تُبُرِزُ فَخِذَكَ وَ لَا تَنْظُرُ إِلَى فَخِذِ حَيِّ وَّ لَا مَيَّتٍ ﴾
"اپنی ران کونگانه کرواور کسی زنده یا مرده کی ران کی طرف مت دیکھو۔"
اسی طرح جرمد دلائی سے مروی ہے کہ یقیناً نبی اکرم مَثَاثِیَا مِن ان سے فرمایا:
﴿ خَطِّ فَخِذَكَ فَإِنَّ الْفَخِذَ عَوْرَةً ﴾

''اپنی ران کو ڈھانپو، کیونکہ ران''عورۃ'' (پردے) میں شامل ہے۔'' پس ران کو ڈھانپنے کا بہ حکم نماز کے علاوہ کا ہے تو نماز کے اندر تو اسے

- ضعيف حداً. سنن أبي داود، رقم الحديث [3140]
  - **2** سنن الترمذي، رقم الحديث [2798]



ڈ ھانپنا زیادہ واجب ہے،لیکن جب کسی ماہر ڈاکٹر کے کہنے پر ران کو ڈھانپنے میں کسی قتم کا کوئی ضرر ہوتو اسے نگا رکھنا جائز ہے اور بوجہ عذر اس حالت میں نماز درست ہوگی۔ واللّٰداعلم (ابن حبرین: الفتاویٰ الشرعیة فی المسائل الطبیہ: 56/2)

# 170- معذور کی نماز

سوال ایک آدی کا بیٹا معذور ہے جو ہر روز سکول جاتا ہے، کیا اس بچے کو ہر نماز کے وقت مسجد لے جانا بھی واجب ہے، جبکہ اس بچے کی عمر دس سال سے زیادہ ہے؟

جواب جب یہ بچہ ایسی حالت میں ہوکہ وہ جانتا ہو جھتا ہو، سبق کو سمجھتا ہو، بیٹھنے اور حرکت کرنے کی استطاعت رکھتا ہوتو اس پر باجماعت نماز ادا کرنا لازم ہے، بشرطیکہ وہ اس عمر کو بینج جائے جس میں اس پر نماز واجب ہوجاتی ہے، نیز وہ طہارت و وضو کر سکتا ہو اور نماز ادا کرنے کو سمجھتا ہو۔ پس اس کے والد کے نیز وہ طہارت و وضو کر سکتا ہو اور نماز ادا کرنا واجب نہیں احکام شریعت کا مکلف تھہرنے سے پہلے اس پر باجماعت نماز ادا کرنا واجب نہیں ہے، البتہ یہ لازم ہے کہ قول وعمل کے ذریعے سے اسے نماز ادا کرنا واجب نہیں ہے، البتہ یہ لازم ہے کہ قول وعمل کے ذریعے سے اسے نماز اور طہارت کے احکام و مسائل کی تعلیم دی جائے اور جو بھو ان میں پڑھا جاتا ہے، وہ اسے سمھایا جائے اور اگر اس شخص پر اپنے اس بیٹے کو مسجد میں لانا دشوار ہو، مسجد میں داخل ہونے اور نکلنے میں تکلیف ہوتی ہے اور وہ بچہ کسی ایسے فرد کامختاج ہو جو اسے اٹھائے، کھڑا کرے اور بٹھائے تو ایسی صورت میں مریض کی طرح اس سے با جماعت نماز ساقط ہوجائے گی۔ واللہ اعلم

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 4/1)

# روزے کے احکام ومسائل

# 171- جوشخص روزہ رکھنے سے عاجز ہے

جہاں تک اس شخص کا تعلق ہے جو روزہ رکھنے سے عاجز ہے، اگر تو اس کی عاجز ہے، اگر تو اس کی عاجز کی امید کی عاجزی اور معذوری اس طرح کی ہو کہ اس کے زائل اور دور ہونے کی امید ہو، جیسے وہ مریض جو شفا یا بی کا امیدوار ہے تو ایسا شخص اس وقت تک انتظار کرے جب تک اللہ تعالی اسے صحت و تندرستی سے نواز دے، پھر وہ اپنے باتی روزوں کی قضا کر لے، کیونکہ فرمانِ باری تعالی ہے:

﴿ وَمَنُ كَانَ مَرِيْضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنُ آيَّامِ أُخَرَ يُرِيْدُ اللهُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَ لِا يُرِيْدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَ لِاتُكْمِلُوا يُرِيْدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَ لِتُكْمِلُوا اللهَ عَلَى مَا هَلْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشُكُرُونَ ﴾ الْعِدَة وَلِتُكَبِّرُوا الله عَلَى مَا هَلْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشُكُرُونَ ﴾ المِقرة: 185]

''اور جو بیار ہو یا کسی سفر پر ہوتو دوسرے دنوں سے گنتی پوری کرنا ہے۔ اللہ تمھارے ساتھ آ سانی کا ارادہ رکھتا ہے اور تمھارے ساتھ شکی کا ارادہ نہیں رکھتا اور تا کہتم گنتی پوری کرو اور تا کہتم اللہ کی بڑائی بیان کرو، اس پر جو اس نے تمھیں ہدایت دی اور تا کہتم شکر کرو۔'' یا وہ عاجز جواپی عاجزی اور معذوری کے زائل ہونے کی امید ہی نہ رکھتا

ہوتو وہ بوڑھے کھوسٹ اور شفا سے ناامید مریض کی طرح ہوگا، چنانچہ ایسے تخص پر روزہ رکھنا لازم نہیں ہے۔ اس پر بہ واجب ہے کہ وہ ہر روزے کے عوض ایک مسکین کو کھانا کھلا دیا کرے۔ اسے اختیار ہے اگر چاہے تو ایک ہی بار کھانا تیار کرے اور مہینے کے دنوں کی تعداد کے برابر فقراء کو بلا کر آنھیں کھلا دے اور چاہ تو ہر فقیر کو 1/5 صاع گندم دے دے۔

نیز حیض ونفاس والی عورت روزہ نہیں رکھے گی، حیض ونفاس سے پاکی حاصل کرنے کے بعد اسنے دنوں کے روزوں کی قضا کرلے جینے دن اس نے روزہ نہیں رکھا۔ اگر اسے اس دن کے دوران میں حیض یا نفاس شروع ہو جائے جس دن کا اس نے روزہ رکھا ہوا تھا تو اس کا روزہ ختم ہو جائے گا اور اس پر اس دن کے روزے کی قضا کرنا بھی واجب ہوگا جس دن اسے حیض یا نفاس آیا تھا۔ جیسے کہ اگر اسے ماہِ رمضان کے دنوں میں سے کسی دن کے وقت خون آنا بند جو جائے تو دن کے باتی ماندہ جھے میں اس پر روزے کی پابندی کرنا واجب ہوگا، البتہ اس دن کا روزہ شار نہیں ہوگا بلکہ وہ اس کے عوض ایک دن کے روزے کی قضا کرے گی۔

اورمسافر کو روزہ رکھنے اور چھوڑنے میں اختیار ہے الا یہ کہ اس پر دورانِ
سفر روزہ گراں گزرے تو پھر وہ روزہ چھوڑ دے گا اور ایسی حالت میں اس کے
لیے روزہ رکھنا مکروہ ہے، کیونکہ اس میں رحیم وکر یم اللہ کی دی ہوئی رخصت میں
بے رغبتی اور اس سے کنارہ کئی نمایاں ہوتی ہے۔اور اگر روزہ رکھنے سے مسافر کو
کوئی مشقت نہ اٹھانی پڑے اور سفر میں اس کا مطلوبہ کام بھی ہو جائے تو پھر اس
کے لیے روزہ رکھنا افضل ہے، کیونکہ بخاری وسلم میں ابودرداء ڈٹائٹو سے مروی



حدیث ہے کہ ہم ماہِ رمضان میں شدید گرمی کے دوران میں رسول الله مُنَالِیَّا کے ماتھ سفر پر روانہ ہوئے حتی کہ شدید گرمی کی وجہ سے ہمارے ساتھی اپنے ہاتھ اپنے سروں پر رکھتے تھے، لیکن الیمی حالت میں رسول الله مُنَالِیَّا اور عبد الله بن رواحہ ڈالٹی نے روزہ رکھا ہوا تھا۔ (ابن شیمین: مجموع الفتادی والرسائل: 9/19)

# 172- گردول کا مریض

سوال اس مریض کے روز ہے کی کیفیت جسے گردوں کی بیاری کی وجہ سے ڈاکٹروں نے ہرتین گھنٹے کے بعد پانی پینے کی نصیحت کی ہو؟ الیم صورت میں مذکورہ مریض پر کون سا کفارہ واجب ہوگا؟

جواب جب بیمشورہ دینے والے ڈاکٹر مسلمان ہوں اور ان امراض کے معروف اسپیشلسٹ ہوں اور سب نے تحقیق کر کے یہ ثابت کیا ہو کہ یقیناً روزہ اس مریض کے لیے ضرر رسال ہے اور اسے یقیناً ہر اس وقت میں پانی پننے کی ضرورت ہے، جسے وہ مقرر کرتے ہیں تو اس مریض کے ذمے ہے کہ وہ فدید دے جو ہر روز کے عوض ایک مسکین کو کھانا کھلانا ہے، پھر اگر اسے کس وقت روزہ رکھنے کی قدرت حاصل ہوجائے تو اس پر گزشتہ روزوں کی قضا کرنا لازم ہوجائے گاحتی کہ اسے کامل شفامل جائے۔

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 5/1)

# 173- روز بے دار کا خون ٹیسٹ کرنا

ا تناتھوڑا سا خون نکلنے سے روز ہے دار کا روزہ نہیں ٹوٹنا، لہذا اسے سینگی

• صحيح البخاري، رقم الحديث [1945] صحيح مسلم [1122/108]

اور تحجینے لگانے پر قیاس نہیں کیا جا سکتا جس میں بہت زیادہ خون نکالا جاتا ہے جس سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے، لیکن اگر کسی شخص کا زیادہ مقدار میں خون نکالا جائے، جیسے وہ شخص جس کا خون کسی مریض کو عطیہ دینے کے لیے نکالا جاتا ہے تو اسے سینگی لگانے پر قیاس کیا جائے گا اور اس کا روزہ ٹوٹ جائے گا۔

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 40/2)

# 174- جسم سے بہنے والا خون اور روز ہ

زخم سے رسنے والا خون روز بے پر اثر انداز نہیں ہوتا۔'' ناسور'' (ہمیشہ رستہ رہنے والا زخم) یا''باسور'' (بواسیر کا مسہ ) ایسا مرض ہے جو د ہر اور مقعد میں ہوتا ہے اور اس سے ہمیشہ خون رستا رہتا ہے کیکن وہ تھوڑی مقدار میں ہوتا ہے، چنانچہ اسے ہمیشہ بہتے رہنے والے زخموں، سلس البول کے مریض اور اس شخص کے ساتھ ملایا جائے گا جسے دائمی حدث کی بیاری لاحق ہو، لہذا اس پر ہر نماز کے لیے اس کا وقت داخل ہونے کے بعد وضو کرنا لازم ہوگا اور محض خون وغیرہ کے نکلنے ہے نیا وضو کرنا لازم نہ ہوگا، اور نہ اس کی وجہ ہے روزہ ہی ٹوٹے گا، کیونکہ وہ قلیل مقدار میں ہوتا ہے اور بیار کا اس کے نکلنے پر اختیار نہیں ہوتا۔ ناک سے بہنے والی نکسیر بھی روزے پر اثر انداز نہیں ہوتی، بشرطیکہ اسے عداً نه بہایا جائے اور اسے پیٹ میں جانے سے محفوظ رکھا جائے۔ ایسے ہی اگر اس کی ڈاڑھ اکھر جائے، وہ اس سے نکلنے والا خون نہ ہے تو اس کا روز ه صحیح اور درست ہوگا۔

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 40/2)

# 175- گردوں کا مریض روزہ چھوڑ سکتا ہے؟

**سوال** میں گردوں کا مریض ہوں اور ڈاکٹروں نے مجھے روزہ حچھوڑنے کی نصیحت کی ہے، جبکہ میں ان کے اس مشورے کی موافقت نہیں کرتا اور روزہ رکھتا ہوں مگر اس سے میری تکلیف میں اضافہ ہوجاتا ہے،تو کیا اس صورت حال میں میرے روزہ چھوڑنے میں کوئی حرج ہے؟ اور روزہ چھوڑنے کا کیا کفارہ ہے؟ جواب جب روزہ تم پر گراں گزرتا ہے اور بیاری میں اضافے کا باعث بنما ہے اور ایک مسلمان ڈاکٹر نے شمصیں روزہ چھوڑنے کی نصیحت کی ہے اور معروف ہے کہ اس ڈاکٹر کی بات درست ہوتی ہے اور اس نے شمصیں اس بات سے خبر دار کیا ہے کہ روزہ رکھناتمھاری صحت کے لیے ضرر رسال ہے اور تکلیف میں اضافے کا باعث بنے گا اور اس سے تمھاری جان خطرے میں یڑ جائے گی تو تمھارے لیے جائز ہے کہتم روزہ چھوڑ دو اور ہر دن کے عوض ایک مسکین کو کھانا کھلا دو،تمھارے قضا کی طاقت نہ رکھنے کی وجہ سے تم پر روزے کی قضا واجب نہیں ہوگی، کیکن اگر مرض کا ٹل جانا، تمھارا اس سے محفوظ ہوجانا اور صحت مند ہوجانا تمھارے مقدر میں ہوجائے تو تم دوسرے لوگوں کی طرح آئندہ آنے والے ماہ رمضان کے روزے رکھنا اورتم پر گزشتہ ان سالوں کے روزوں کی قضا کرنا لازمنہیں ہوگا، جن کے روزے چھوڑ کرتم نے کفارہ دیا تھا۔

(ابن حبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 289)

# 176- ماہِ رمضان میں دن کے وقت نے آنا

جب روزے دار نے عمدائتے کی ہوتو اس کا روزہ ٹوٹ جاتا ہے اور اگر

ازخود اسے نئے آئی ہوتو اس کا روزہ نہیں ٹوٹنا۔ نئے کونگل جانے سے بھی روزہ فاسد نہیں ہوتا، بشرطیکہ اس نے عمداً ایسے نہ کیا ہو۔ (اللجنة الدائمة: 6471)

177- ماہِ رمضان میں دن کے وفت ٹرکا لگوانے کا حکم

طیکے دوقتم کے ہوتے ہیں:

ایک وہ جس کا مقصد غذا رسانی ہوتا ہے اور وہ کھانے پینے سے بے پروا و بے نیاز کرتا ہے، کیونکہ وہ اس مقصد کے لیے ہوتا ہے تو ایسا انجیکشن روزے کو توڑ دیتا ہے کیونکہ کسی چیز کی مختلف صورتوں میں سے کسی صورت میں شرعی نصوص کامفہوم پایا جاتا ہوتو اس صورت پر اس نص کا حکم لگایا جائے گا۔

جہاں تک الجیکشن کی دوسری قتم کا تعلق ہے جو غذا رسانی کا کام نہیں دیتا اور نہ اس کے ذریعے سے آ دمی کھانے پینے سے بے نیاز ہوتا ہے تو یہ انجیکشن روزہ نہیں تو ڑتا، کیونکہ اس پر نہ نص شرعی کے الفاظ صادق آتے ہیں اور نہ اس کا مفہوم، چنا نچہ اس قتم کے انجیکشن نہ بذاتِ خود کھانا پینا ہیں اور نہ وہ کھانے پینے کے مفہوم میں ہیں، لہذا اس صورت میں روزہ درست ہوگا، حتی کہ کوئی الی بات اور چیز ثابت ہوجائے جو شرعی دلیل کے مطابق روزے کو فاسد کر دیتی ہو۔ اور چیز ثابت ہوجائے جو شرعی دلیل کے مطابق روزے کو فاسد کر دیتی ہو۔ اور چیز ثابت ہوجائے جو شرعی دلیل کے مطابق روزے کو فاسد کر دیتی ہو۔ اور چیز ثابت ہوجائے جو شرعی دلیل کے مطابق روزے کو فاسد کر دیتی ہو۔ اور چیز ثابت ہوجائے جو شرعی دلیل کے مطابق روزے کو فاسد کر دیتی ہو۔

178- روزے دار کا خون تبدیل کرنا

ایسے خفس کو روزے کی قضا کرنا لازم ہے، اس وجہ سے کہ اسے صاف خون لگایا گیا ہے، پھر اگر اسے اس خون کے ساتھ ساتھ کوئی اور مواد بھی فراہم کیا گیا ہوتو میروزہ توڑنے کا ایک اور سبب ہوگا۔ (ابن باز: مجوع الفتادی والمقالات: 275/15)

# (inhaler - روزے دار کا دے کی وجہ سے سپرے (inhaler) استعال کرنا

یہ سپرے (inhaler) جےتم استعال کرتے ہو، اس سے بھاپ بنتی ہے اور اس کے اثرات معدے تک نہیں پہنچے، لہذا ہم یہ کہنے میں حق بجانب بیں کہ اس سپرے (inhaler) کو استعال کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، تم برستور روزے دار رہو گے، اس سے تمھارا روزہ نہیں ٹوٹے گا، کیونکہ اس سے، برستور روزے دار رہو گے، اس سے تمھارا روزہ نہیں ٹوٹے گا، کیونکہ اس سے، جوسیا کہ ہم نے عرض کی ہے، معدے میں کسی قتم کے (غذائی) اجزا داخل نہیں ہوتے، کیونکہ یہ ایک ایسی چیز ہے جو اڑتی ہے، بھاپ بنتی ہے اور ختم ہوجاتی ہوتے، کیونکہ یہ ایک ایسی چیز ہو اُل تی کہ ہم کہیں کہ یہ چیز تو ان اشیاء میں ہے، اس سے کوئی چیز معدے میں نہیں جاتی کہ ہم کہیں کہ یہ چیز تو ان اشیاء میں استعال کرنا جائز ہے، تم اس کے استعال کے بعد بھی روزے دار ہی شار ہوگے، اس سے تمھارا روزہ فاسد نہیں ہوگا۔ (ابن شیمین: مجموع الفتادی والرسائل: 851)

180- روزے دار کا ڈاڑھ نکلوانا

ڈاڑھ وغیرہ نکلوانے سے نکلنے والا خون سینگی لگوانے جیسی تا ثیرنہیں رکھتا، لہٰذا اس سے روزہ نہیں ٹوشا۔ (ابن شیمین: مجموع الفتادیٰ والرسائل: 312)

181- ماہِ رمضان میں دن کے دفت جسے بے ہوشی طاری ہوگئ

سوال ایک عورت پر رمضان سے پہلے ایسی بیاری کا حملہ ہوا کہ اس پر مکمل بے ہوثی طاری نہ ہوئی، جب وہ نماز ادا کرنا شروع کرتی دورانِ نماز آس

259

پاس موجود افراد سے گفتگو کرنے لگتی لیکن جب رمضان قریب آیا تو وہ کممل طور پر بے ہوش ہوگئ، لیکن اطباء کا کہنا تھا کہ وہ سنتی ہے، پھر وہ رمضان ہی میں وفات پا گئی۔ اب سوال یہ ہے کہ کیا اس کے بے ہوشی کے درمیان گزرے ہوئے روزوں کا کفارہ دیا جائے گا؟

جواب اللہ تعالیٰ سمیں برکت عطا کرے! یہ عورت جے رمضان سے پہلے مرض لاحق ہوا اور اس کے بعد وہ کچھ عرصہ بے ہوشی یا بے شعوری کی حالت میں زندہ رہی تو اس کی طرف سے ہر روز کے عوض ایک مسکین کو کھانا کھلایا جائے گا، کیونکہ درست بات یہ ہے کہ بے ہوشی سے روز ہے کا وجوب ختم نہیں ہوتا ہے، بلکہ یہ تو صرف و جوب نماز کو روکتی ہے، پس اگر کسی انسان پر اس کے اختیار کے بغیر بے ہوش ہی بڑا رہے تو اس کے بغیر بے ہوش ہی بڑا رہے تو اس کے ذمے نماز واجب نہیں ہوگی، لیکن اگر اس کی بے ہوش ہی بڑا رہے تو اس پر بھنگ یا کوئی بھی نشہ آ ور چیز استعال کرنے کی وجہ سے بے ہوشی طاری ہوئی ہو تو اس پر بھنگ یا کوئی بھی نشہ آ ور چیز استعال کرنے کی وجہ سے بے ہوشی طاری ہوئی ہوئی ہو

# حج کے اُحکام ومسائل

#### 182- معذور کا حج

سوال ایک آدی جس کے پاؤں میں معذوری ہے اور وہ ان پر مصنوعی اعضاء لگاتا ہے، ان مصنوعی اعضاء کے نیچ کمی شلوار بہننا اس کی مجبوری ہے، الہذا جب وہ حج یا عمرے کا ارادہ کرے تو کیا کرے؟ جبکہ وہ سوال میں مذکورہ ضرورت کے تحت اس شلوار کو اتار نہیں سکتا (اور شلوار سلی ہوئی ہے) اس مسئلے میں ہمیں جواب عنایت فرما کر فائدہ پہنچا ہے، اللہ تعالی آپ کو برکت عطا فرمائے۔

جواب نرکورہ عذر ایک جائز اور مباح عذر ہے، لہذا اسے یہ سلی ہوئی شلوار پہننے کی اجازت ہے، الیہ ہائز اس کے لیے مصنوعی اعضاء لگانا بھی جائز ہو اس کے لیے اس مصنوعی عضو کے اوپر جورابیں پہننے میں بھی کوئی حرج نہیں ہے، اس طرح اسے موزے اور "جرموق" (چھوٹے موزے یا ساق پوش) پہننا بھی جائز ہے، بوقت ضرورت اس کی اجازت ورخصت موجود ہے۔

ابن عباس ڈھٹھ سے مروی ہے کہ نبی اکرم مَلَّلَیْمُ نے میدانِ عرفات میں خطبہ دیتے ہوئے ارشاد فرمایا:

« مَنُ لَمُ يَجِدُ إِزَارًا فَلْيَلْبَسِ السَّرَاوِيُلَ وَمَنُ لَمُ يَجِدِ النَّعُلَيْنِ فَلْيُلِبِ النَّعُلَينِ فَلْيُلْبَسِ النُّعَلَيْنِ النَّعُلَيْنِ فَلْيُلْبَسِ النُّعَلَيْنِ الْعُلْيَنِ الْعُلْيَنِ الْعُلْيَنِ الْعُلْيَانِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّلْمُ اللللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّل

<sup>🛭</sup> سنن الترمذي، رقم الحديث [833]

''جس (محرم) کوتہد میسر نہ ہو وہ شلوار پہن لے اور جسے جوتے نہ ملیں وہ موزے پہن لے۔''

پس جب تہد اور جوتے نہ ہونے کی صورت میں شلوار اور موزے پہننا جائز ہے تو بوقت ضرورت مصنوی عضو پر ان کا پہننا بھی جائز ہے، لیکن اس کے ساتھ ساتھ احتیاط اس میں ہے کہ وہ حلق وغیرہ کے فدیے پر قیاس کرتے ہوئے اس شخص جیسا فدید ادا کرے جسے جج وعمرہ سے روک دیا گیا ہو اور وہ فدید تین دن کے روزے یا ساٹھ مسکینوں کو کھانا کھلانا یا ایک بکری ذی کرنا ہے۔ واللہ اعلم دن کے روزے یا ساٹھ مسکینوں کو کھانا کھلانا یا ایک بکری ذی کرنا ہے۔ واللہ اعلم (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیه: 11/1)

#### 183- بیاری کی وجہ سے وقونِعرفات نہیں کیا؟

سوال لوگوں کا ایک گروپ جج ادا کرنے کے لیے روانہ ہوا، عرفہ کے دن ان میں سے ایک شخص کو ایسی بیاری الاحق ہوئی کہ وہ جج کے باقی اعمال پورے نہ کرسکا تو اس شخص پر کیا واجب ہوگا؟

جواب وہ آ دمی وہی کچھ کرے گا جو وہ شخص کرتا ہے جسے حج وعمرہ کرنے سے روک دیا گیا ہو۔اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے:

﴿ فَإِنْ أُحْصِرُ تُعُهُ فَهَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدِّي ﴾ [البقرة: 196]
" كيرا الرتم روك دي جاوً تو قرباني ميں سے جوميسر ہو (كرو) ـ "
ليعنى وہ اپنى طرف سے ايك بكرى ذرج كرے گا اور احرام كى پابنديوں
سے حلال ہوجائے گا۔

اور اگر اس نے زمانہ وقوف عرفات میں دن یا رات کے کسی وقت

عرفات میں وقوف کر لیا ہوتو اس کے ذمے ارکانِ جج میں سے صرف طوافِ افاضہ اور سعی باقی رہ جاتے ہیں تو اسے چاہیے کہ وہ شفایاب ہونے تک ان اعال کومؤخر کر دے اور شفایا بی کے بعد انھیں ادا کر کے اپنا جج مکمل کر لے اور ان واجباتِ جج کے عوض میں، جو اس نے ترک کیے ہیں، مثلاً دن کے وقت (غروب آفتاب کے بعد) عرفات سے لوٹنا، مزدلفہ اور منی میں رات گزاری کے عمل کو ترک کرنا، وہ فدیہ دے دے۔ رہی رمی جمار تو وہ اپنی طرف سے کسی کو مقرر کر دے جو اس کی طرف سے جمرات کو کنگریاں مار دے، پھر وہ حلق کروائے مقرر کر دے جو اس کی طرف سے جمرات کو کنگریاں مار دے، پھر وہ حلق کروائے اور اپنی ہدی (قربانی کا جانور) نم کر دے۔ لیکن اگر اس نے عرفات میں وقوف نے کیا ہوتو وہ جج وعمرہ سے رو کے ہوئے شخص کی طرح ہوگا۔ وہ ہدی ذرئ کر کے حال ہوجائے گایا اس شخص کی طرح صرف عمرہ کر کے ہی حلال ہوجائے، جس حلال ہوجائے گایا اس شخص کی طرح صرف عمرہ کر کے ہی حلال ہوجائے، جس الفاظ کے ساتھ شرط لگائی ہو:

"فَإِنُ حَبَسَنِيُ حَابِسٌ فَمَحِلِّيُ حَيُثُ حَبَسُتَنِيُ" "پس اگرکوئی روکنے والا مجھے روک دے تو میں وہیں سے حلال ہو جاؤں گا جہاں سے (اے اللہ!) تو مجھے روکے دے گا۔" تو وہ حلال ہوجائے گا اور اس پر کی قتم کا کوئی کفارہ وغیرہ واجب نہ ہوگا۔ واللہ اعلم (ابن حبرین: الفتاویٰ الشرعیة فی المسائل الطبیه: 7/2)

184-سلس البول كے مريض كا حج

سلس البول كا مريض اپنا پييثاب نكلته رہنے ميں معذور ہے، لہذا وہ اپنی



ذات میں پاک ہے اور دوسرے کے حق میں پلید ہے، چنانچہ اس کو یہ جائز ہے کہ وہ دورانِ نماز بیشاب کے قطرے نکلتے رہنے کے باوجود نماز ادا کرتا رہے، جیسے مستحاضہ نماز ادا کرتی رہتی ہے، اگر چہ اس کا خون چٹائی (جائے نماز وغیرہ) پرگر رہا ہو، لیکن سلس البول کے مریض کے لیے اپنے جسم ولباس کو پیشاب سے ملوث ہونے سے بچانا ممکن ہے، وہ اس طرح کہ وہ چڑے کی بنی ہوئی تھیلی اپنے عضو تناسل پر چڑھا لے جوجسم ولباس کو پیشاب سے محفوظ رکھے، بعض صحابہ کرام ڈٹائٹی کوسلس البول کا عارضہ لاحق ہوا تو انھوں نے ایسے ہی کیا تھا۔ واللہ اعلم (ابن جبرین: الفتاوی الشرعیة فی المسائل الطبیه: 75/2)

# 185-معذور کی طرف سے حج کرنا

سوال میرا ایک لڑکا ہے کار اور اپانچ ہے، میں اس کی طرف سے ج کرنے کا سوچتا ہوں کیونکہ مجھے خدشہ ہے کہ اگر وہ بذاتِ خود جج کرے تو جج اس کے لیے ضرر رساں ہوگا تو کیا میرے لیے جائز ہے کہ میں اس کی طرف سے جج کروں؟

جواب اگر لڑکا تمھارے بیان کے مطابق ایا بی اور بے کار ہے تو تمھارے لیے اس کی طرف سے فریضہ کچ ادا کرنا جائز ہے، بشرطیکہ تم اپنی طرف سے پہلے حج کر چکے ہو۔ (ابن تشمین:لقاءالباب المفتوح: 4/2)

186- ایک شخص میقات پر پہنچنے سے پہلے بیار ہو گیا

**سوال** ایک شخص عمرے کی نیت سے مکہ مکرمہ کی طرف روانہ ہوا، وہ

#### www.KitaboSunnat.com

راستے ہی میں میقات پر پہنچنے سے پہلے بیار ہوگیا، پھر وہ احرام باند سے بغیر جدہ کے ایک ہیںتال میں داخل ہوگیا، پھر وہ دو دن ہیںتال میں رہنے کے بعد احرام باند سے بغیر مکہ مکرمہ چلا آیا، اس کے متعلق کیاتھم ہے؟

جواب اس کے لیے کوئی مانع اور رکاوٹ نہیں ہے، اگر تو اس نے احرام باند سے سے پہلے اپنی نیت بدل کی ہوتو اس کے ایسا کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، لیکن اگر اس نے احرام باندھ لیا، پھر وہ بیار ہوا تو وہ شفا یابی تک

نہیں ہے، کیکن آگر اس نے احرام باندھ کیا، چگر وہ بیمار ہوا تو وہ تسل حالت احرام میں باقی رہے گا۔ (ابن عثیمین: لقاءالباب المفتوح: 26/2)

# میڈیکل سٹاف کے متعلق احکام ومسائل

#### 187- مسلمان مرد کے سامنے عورت کا بغرض علاج ستر کھولنا

عورت کے لیے مشروع تو یہ ہے کہ وہ مسلمان لیڈی ڈاکٹر سے علاج علاج کروائے،لین اگر مسلمان لیڈی ڈاکٹر سے علاج کروائے،لین اگر مسلمان لیڈی ڈاکٹر سے علاج کروائے، پھر اگر لیڈی ڈاکٹر میسر نہ ہوتو بوقت ضرورت مسلمان ڈاکٹر سے علاج کروائے۔ علاج کروائے۔ علاج کروائے۔ 1924 کروائے۔ (اللجنة الدائمة: 9243)

# 188- ڈاکٹر کے لیے عورتوں کا علاج کرنے کا حکم

جب عورت کے لیے مسلم لیڈی ڈاکٹر سے معاینہ (Chek up) اور علاج معالجہ کروانے کی سہولت میسر ہوتو اس کے لیے مرد ڈاکٹر سے چیک اپ اور علاج کروانا جائز نہ ہوگا، اگر چہ وہ مرد ڈاکٹر مسلمان ہی ہو، لیکن اگر بیسہولت میسر نہ ہو اور اس کے لیے علاج کروانا ضروری اور مجبوری ہوتو پھر جائز ہے کہ مسلمان مرد ڈاکٹر اس عورت کے خاوند یا اس کے کسی محرم رشتے دارکی موجودگی مسلمان مرد ڈاکٹر اس عورت کے خاوند یا اس کے کسی محرم رشتے دارکی موجودگی میں اس کا معاینہ کرے، تاکہ کوئی فتنہ کھڑا نہ ہویا کوئی ایسا واقعہ رونما نہ ہوجس کا انجام قابل ستائش نہ ہو، پھر اگر مسلمان مرد ڈاکٹر بھی میسر نہ ہوتو فدکورہ شرط کے مساتھ کا فر ڈاکٹر سے علاج کروانا جائز ہے۔ (اللجنة الدائمة: 3201)

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

# 189- عورتوں کو انجیکشن لگانا

اس مسئلے میں اصل یہ ہے کہ مسلمان عورتیں ہی عورتوں کو انجیکشن لگایا کریں، لیکن اگر مسلمان لیڈی ڈاکٹر لگا دے، پھر اگر وہ بھی میسر نہ ہواور ضرورت اس کا تقاضا کر رہی ہو کہ مسلمان ڈاکٹر انجیکشن لگائے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔ (اللجنة الدائمة: 7539)

#### 190- عورت کا اپنے سسر کی دوائی دارو کرنا اور اس کے ستر کو دیکھنا

جب مردوں میں سے کوئی یہ کام کرنے والا میسر نہ ہوتو ضرور تا بہو کے لیے جائز ہے کہ وہ اپنے سسر کی دوائی دارو کرے، لیکن وہ اس کی صفائی ستھرائی کرتے وقت اس کے ستر پر کوئی پردہ و رکاوٹ کھڑی کر لیا کرے اور اس کے پیچھے سے اس کی شرمگاہ کو دھو دیا کرے، نیز اس عمل کے لیے اپنے ہاتھ پر کوئی دستانہ یا لفافہ وغیرہ چڑھا لیا کرے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: 16]

''سو الله سے ڈروجتنی طاقت رکھو۔''

اور صاف ستھرے ٹیشو پیپرز کے ساتھ تین یا زیادہ مرتبہ صفائی کرنا پانی کے ساتھ استنجا کروانے کے قائم مقام بن جاتا ہے، بشرطیکہ یہ پیشاب اور یا خانے کی جگہ سے اس کے اثرات زائل کر کے اسے صاف کر دے۔

(اللجنة الدائمة: 20664)

191- غیرمسلم مرد کا مسلمان عورتوں کا علاج کرنا

وقت اجنبی مردول اور خاص طور پر غیر مسلمول کے مسلمان عورتوں کے ستر کو دکھنے کی خرابی لازم آتی ہے، حالانکہ اس کی ضرورت بھی نہیں ہے کہ مردول سے عورتوں کا علاج معالجہ اور دوائی دارو کروایا جائے، کیونکہ اس کا پورا امکان موجود ہے کہ خواتین نرسول سے مریض عورتوں کی خدمت اور دوائی دارو کرنے کا کام لیا جائے۔ مسلمان عورت کے لیے بیہ جائز نہیں ہے کہ وہ اپنے آپ کو مردول کے مامنے دوائی دارو کے لیے بیش کرے، بلکہ وہ کوشش کر کے ایسے ہپتال، عورتوں کے کے خاص ڈسپنری اور کلینک میں اپنا علاج معالجہ کروائے یا بچہ پیدا کرے، جہاں پر اس کا دین محفوظ ہو، وہ علاج معالجے کے معاملے میں ایبا انداز اختیار نہ کرے، جس سے اس کی عزت مخدوش اور اس کی حرمت یا مال ہو۔

(اللجنة الدائمة: 2922)

192- گھر سے میڈیکل سنٹر کے چند کلومیٹر دور ہونے کی وجہ سے لڑکے کا اپنی والدہ کو انجیکشن لگانا

جب صورت حال وہی ہے جو بیان کی گئی ہے تو بوجہ ضرورت و حاجت تمھارے لیے جائز ہے کہ تم اپنی والدہ کو مرض ذیا بیطس (شوگر) کو کنٹرول کرنے اور دور کرنے والا الجیکشن لگاؤ۔ (اللجنة الدائمة: 1475)

# 193-مرد ڈاکٹر کاعورتوں اور زچگی کے متعلق تخصص کرنے کا حکم

میں سمجھتا ہوں کہ وہ ایسا نہ کرے، کیونکہ ضروری ہیہ ہے کہ وہ مردوں کے متعلقہ امور اور بیاریوں پر تخصص کر لے، کیونکہ مرد کا عورت کے متعلقہ امور اور بیاریوں پر تخصص کرنا بہت بڑا فتنہ ہے اور اس بات کا خدشہ ہے کہ وہ اپنے دین کے متعلق کسی فتنے اور آزمائش میں مبتلا ہوجائے گا اور اپنی دنیا کی خاطر اپنا دین برباد کر بیٹھے گا۔ (ابن تیمین: لقاءالباب المفتوح: 31/7)

194- میڈیکل کے طالب علم کے لیے عورتوں کے آپریشنر دیکھنے کا حکم

اس مسئلے میں شرعی قانون میہ ہے کہ مردول اور عورتوں سے اپنے ستر کو ڈھانینا واجب ہے، چنانچہ مرد کا سر ناف سے لے کر گھٹنے تک ہے اور آزاد عورت کا نماز اور احرام کے دوران میں اپنا چہرہ اور ہتھیلیاں کھولنے کے سوا سارا جسم اور بدن ستر اور ڈھانیے جانے کے قابل ہے، کیکن اگر وہ اجنبی مردوں کو د کیورہی ہواور اجنبی مرد اسے دیکھ رہے ہول تو اس کے لیے اپنے چرے سمیت سارا بدن ڈھانینا واجب ہے،خواہ وہ نماز ادا کر رہی ہویا اس نے حج یا عمرے کا احرام ہی کیوں نہ باندھ رکھا ہو، ہاں بونت ضرورت اس کے لیے ستر کھولنا جائز ہے اور کسی شرعی مصلحت کے تحت اسے ویکھنا بھی جائز ہے۔ ان ضرورتوں میں سے ایک بی بھی ہے کہ طلبہ اور طالبات عورتوں کے وہ آپیشنز ہوتے ہوئے ریکھیں جوعورتوں کی بیاریوں اور ان کی زچگی ہے تعلق رکھتے ہیں، ان کواپیا اس لیے کرنا پڑتا ہے تا کہ وہ اس مضمون اور سجیکٹ میں کامیابی کے نمبر حاصل کرسکیں تا کہ ان کی اگلے سمسٹر میں پروموشن کی جا سکے اور طالب علم لڑ کے اورلڑ کی کو سندِفراغت دی جا سکے۔

رہی شرعی مصلحت جواس کے جواز کے قول پر مرتب ہوتی ہے تو وہ یہ ہے کہ کافی زیادہ مسلمان مرد اور خواتین ڈاکٹر بنائے جائیں۔اگر مسلمانوں میں اس پر پابندی لگا دی جائے گی تو پھر علاج معالجے اور زچگی کی خاطر غیر مسلم مرد اور خوا تین ڈاکٹروں کے پاس جانا پڑے گا اور اس میں مفاسد کا بہت بڑا حصہ ہے، جبکہ شریعت اسلامیہ میں مصالح کو حاصل کرنا اور مفاسد کو دور کرنا ضروری ہے۔ (اللجنة الدائمة: 3434)

# 195- ڈاکٹر کے نرس کے ساتھ معاینہ گاہ میں تنہائی اختیار کرنے کا حکم

ڈسپنسریا ڈاکٹر کا نرس یا لیڈی ڈاکٹر کے ساتھ خلوت کرنا جائز نہیں ہے،
نہ معاینہ گاہ (چیک اپ والے کمرے) میں اور نہ اس کے علاوہ کسی اور جگہ میں،
کیونکہ ایسا کرنا فتنے کو دعوت دیتا ہے اور وہی نچ پاتا ہے جسے اللہ کی رحمت اپنے
آغوش میں لے لے۔ یہ واجب اور ضروری ہے کہ مردوں کا معاینہ (چیک
اپ) مرد اور عورتوں کا معاینہ صرف عورتیں ہی کیا کریں۔

(ابن بإز: مجموع الفتاوي والمقالات: 431/9)

#### 196- مریض عورت کا ڈاکٹر کے ساتھ خلوت کرنا

ڈاکٹر کے لیے یہ جائز نہیں ہے کہ وہ مریض عورت کا معاینہ (چیک اپ)
کرنے کے لیے اس سے خلوت کرے بلکہ دورانِ معاینہ اس کے خاوند یا اس
کے کسی محرم رشتے دار کا اس کے پاس ہونا ضروری ہے۔ (اللجنة الدائمة: 8147)

#### 197- عورت کا مردول کی دوائی دارو کرنا

تمام ہیبتالوں کے ذمہ داران پر واجب ہے کہ وہ مردوں کے لیے ڈسپنسرز اورعورتوں کے نرسوں کا بندوبست کریں، نیز ریہ بھی ضروری ہے کہ مردوں

کے علاج و معاینہ کے لیے مرد ڈاکٹر اور عورتوں کے لیے لیڈی ڈاکٹر ہوں، ما سوائے کی انتہائی ضرورت کے جب عورت کے مرض کو صرف مرد ڈاکٹر ہی سجھتا ہوتو اس صورت میں ضرورت کے بیش نظر مرد کے عورت کا علاج و معاینہ کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، اسی طرح اگر کسی مرد کی بیاری صرف لیڈی ڈاکٹر کی سمجھ میں آنے والی ہوتو پھر اس عورت کے مرد کا علاج و معاینہ کرنے میں بھی کوئی حرج نہیں ہے۔ اگر مذکورہ ضرورت اور صورت جیسی کوئی ضرورت ہوتو واجب ہے کہ مردوں کے علاج و معاینہ کے علاج و معاینہ کے علاج و معاینہ کے لیے مرد ڈاکٹر اور عورتوں کے لیے عورتیں ڈاکٹر ہوں، یہی معاملہ ڈ بینسرز اور نرسوں کا ہے، یعنی مردوں کی دیکھ بھال کے لیے ڈ بینسرز اور عورتوں کی دیکھ بھال کے لیے ڈ بینسرز اور عورتوں کی دیکھ بھال کے لیے ڈ بینسرز اور عورتوں کی دیکھ بھال کے اپنے ڈ بینسرز اور عورتوں کی دیکھ بھال کے اپنے ڈ بینسرز اور عورتوں کی دیکھ بھال کے اپنے ڈ بینسرز اور عورتوں کی دیکھ بھال کے اپنے ڈ بینسرز اور عورتوں کی دیکھ بھال کے اپنے زسیں ہونی چاہمیں تا کہ اسبابِ فتنہ کو ختم کیا عورتوں کی دیکھ بھال کے اب خاب بین سے گریز و پر ہیز کیا جا سکے۔ (ابن باز: الفتاد کی: 5)

#### 198- لیڈی ڈاکٹروں اور نرسوں کے متعلق مسائل

لیڈی ڈاکٹروں، نرسوں اور دیگر یہاروں کی تیار داری کرنے والی خواتین کے ذمے واجب ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کا تقویٰ اختیار کریں اور ایسا با وقار اور باحیا لباس زیب تن کریں جس سے ان کے اعضا کا جم یا پردے والے اعضا نمایاں نہ ہوتے ہوں، بلکہ ان کا لباس ایک معتدل ومتوسط لباس ہونا چاہیے، جو بہت کھلا ہو اور نہ تنگ ہی ہو، ان کو شرعی ستر و ججاب فراہم کرنے والا ہو اور فتنے کے اسباب کوختم کرنے والا ہو، کیونکہ نبی اکرم مُنالینیم کا فرمانِ ذی شان ہے:

(الْمَرُأَةُ عَوْرَةً ) ''عورت پردہ (چھیائے جانے کے لائق) ہے۔'

<sup>🛭</sup> سنن الترمذي، رقم الحديث [1137]

نيزآب مَالِيْلِمُ كاارشاد ہے:

«صِنُفَان مِن أَهُلِ النَّارِ لَمُ أَرَهُمَا: رِجَالٌ بِأَيْدِيهِمُ سِيَاطٌ كَأَذُنَابِ الْبَقَرِ يَضُرِبُونَ بِهَا النَّاسَ وَنِسَاءٌ كَاسِيَاتٌ عَارِيَاتٌ مَائِلَاتٌ مُمِيُلَاتٌ رُؤُوسُهُنَّ كَأَسُنِمَةِ الْبُحُتِ الْمَائِلَةِ لَا يَدُخُلُنَ الْحَنَّةَ وَلَا يَحِدُنَ رِيُحَهَا وَإِنَّ رِيُحَهَا يُوْجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ كَذَا وَكَذَا ﴾ ''اہل جہنم کی دوقشمیں ایسی بھی ہیں جو میں نے نہیں دیکھیں: ( مگر وہ عنقریب معرض وجود میں آ جائیں گی) ایک قتم ان مردوں کی ہے جن کے ہاتھوں میں گائے کی دموں کی طرح (لمبے لمبے) نیزے ہوں گے، جن کے ساتھ وہ لوگوں کو ماریں گے اور ایک قشم ان عورتوں کی ہے جو لباس پہنے ہوئے ہوں گی لیکن نگلی بھی ہول گی، خود لوگوں کی طرف مائل ہونے والی اور لوگوں کو اپنی طرف مائل كرنے والى ہوں گى، ان كے سر بختى اؤلٹنى كى مائل ہونے والى کو ہانوں کی طرح ہوں گی، وہ جنت میں داخل ہوں گی اور نہ اس کی خوشبو ہی یا سکیں گی، حالانکہ اس کی خوشبو اتنی اتنی (کمبی) میافت تک پھیل رہی ہوگی۔''

یقیناً یہ بہت بڑی وعید ہے۔ جہاں تک مذکورہ بالا حدیث میں ذکر کردہ ان مردوں کا تعلق ہے جن کے ہاتھ میں کوڑے ہوں گے تو اس سے مراد وہ لوگ بیں جن کو لوگوں کا امر اور ذمہ داری سونچی گئی ہوگی اور وہ لوگوں کو ناحق ماریں گئی ہوگی اور وہ لوگوں کو ناحق ماریں گئی ہوگی اور وہ لوگوں کو باحق ماریں گئی ہیسے بیلیں والے اور فوجی وغیرہ ہیں جبکہ ان کے ذمے واجب سے کہ وہ

<sup>•</sup> صحيح مسلم [2128/125]

لوگوں کو ناحق مار پیٹ نہ کریں۔

رہی وہ عورتیں جولباس پہننے کے باوجود نگی محسوس ہوں گی تو اس سے مراد وہ عورتیں ہیں جو ایبا لباس زیب تن کریں گی جو ان کے لیے ساتر اور پردہ فراہم کرنے والا نہ ہوگایا تو اس لیے کہ وہ چھوٹا ہوگایا اس لیے کہ وہ باریک ہوگا، چنانچہ وہ بظاہر تو لباس پہننے والی شار ہوں گی، مگر در حقیقت وہ نگی ہوں گی، مثلاً وہ نگے سر گھومیں گی یا ان کے سینے یا ان کی پنڈلیاں یا ان کے علاوہ ان کے دیگر اعضاء جسم نگے ہوں گے، یہ سب نگے بن ہی کی صورتیں ہیں۔ پس اس سلسلے میں واجب سے نگے ہوں گے، یہ سب فاجب کے اور اس برے مل سے پر ہیز کیا جائے اور عورت واقعی عورت، مستورہ اور باپر دہ ہو، مردوں کے ہاں اسباب فتنہ سے دور ہو۔ اس کے واقعی عورت، مستورہ اور باپر دہ ہو، مردوں کے ہاں اسباب فتنہ سے دور ہو۔ اس کے لیے دیگر عورتوں کے درمیان رہتے ہوئے مشروع یہ ہے کہ وہ باوقار اور باحیا لباس لیے ویہ تن کرے تا کہ دیگر عورتیں اس معاطے میں اس کی اقتدا کریں۔

لہذا مرد ڈاکٹر، لیڈی ڈاکٹر، مریض مرد اور عورت، ڈسپنسر اور نرس سب کے لیے واجب اور ضروری ہے کہ وہ اللہ کا تقویٰ اختیار کریں، ایسے ہی لیڈی ڈاکٹروں اور نرسوں پر واجب ہے کہ وہ اس معاملے میں اللہ سے ڈرتی ہوئی باوقار اور باحیا لباس پہنیں اور اسباب فتنہ سے دور رہیں۔ اللہ ہی سیرھی راہ کی طرف راہنمائی کرنے والا ہے۔ (ابن باز:الفتاویٰ: 9)

199- ڈاکٹر کے فتوسے کی حیثیت

سوال جب ڈاکٹر کسی مریض کو کوئی فتویٰ دے تو کیا ڈاکٹر کے فتویٰ پر کاربند ہونا لازم ہے، یا اسے کسی عالم کی طرف رجوع کرنا ہوگا؟



جواب مریض کے لیے ضروری ہے کہ جب ڈاکٹر لوگ اسے شری احکام کے متعلق کوئی فتوئی دیا کریں تو وہ علاء کرام کی طرف رجوع کرے، کیونکہ ڈاکٹر وں کی اپنے علم کے متعلق ایک شان اور ان کا ایک مقام ہے، جبکہ شری علم کے اہل کچھ دوسرے لوگ ہیں، لہذا مریض اہل علم سے مراجعہ کیے بغیر ڈاکٹر کے فتوئی پڑمل نہ کرے یا تو وہ ٹیلی فون پر علاء سے رابطہ کرلے یا کسی شخص کو بھیج کر علماء سے سوال کرلیا کرے۔

ڈاکٹر وغیرہ کے لیے صرف اسی چیز کے متعلق فتوئی دینا جائز ہے جس کا اسے علم ہو، مثلاً وہ کہے: میں نے فلال عالم سے بیسوال کیا تو اس نے مجھے یہ جواب دیا، چنانچہ ڈاکٹر کسی بھی جگہ، کسی بھی ہپتال اور کسی بھی شہر میں ہو وہ علاء اور سے مسائل دریافت کیا کرے، اس پر لازم ہے کہ وہ اپنے شہر کے علاء اور قاضیوں سے ہرمسکلے کے متعلق سوال کرے جو اس پرمشکل ہے اور پھر مریضوں کو اس کے مطابق فتوئی دیا کرے۔ بہر حال ڈاکٹر کے ذمے لازم ہے کہ وہ پوچھ لیا کرے، اسے یہ جائز نہیں کہ بغیر علم کے فتوئی دیا کرے، کیونکہ وہ شرعی اہل یو چھ لیا کرے، اسے یہ جائز نہیں کہ بغیر علم کے فتوئی دیا کرے، کیونکہ وہ شرعی اہل معلومات فراہم کرے اور اسی کی تحقیق کرے اور مریضوں کو فیصت کرے۔ معلومات فراہم کرے اور اسی کی تحقیق کرے اور مریضوں کو فیصت کرے۔

# 200- ڈسپنسر کا نرس سے خلوت کرنا

ہپتالوں کے ذمہ داران ومو کین کے لیے یہ جائز نہیں ہے کہ وہ رات بھر مریضوں کی نگرانی اور دیکھ بھال کے لیے ڈسپنسر اور نرس کو مسلسل اکیلا چھوڑیں، بلکہ یہ غلط اور بہت بڑا گناہ اور منکر ہے، اس کا مطلب تو ہوا کہ گناہ کی

« لَا يَخُلُونَ وَجُلُ بِامُرَأَةٍ فَإِنَّ الشَّيُطَانَ ثَالِتُهُمَا »

''جب بھی کوئی مرد کسی عورت کے ساتھ خلوت اختیار کرتا ہے تو تیسرا ان کے ساتھ شیطان ہوتا ہے۔''

الہذا یے مل جائز نہیں ہے، تم پر واجب ہے کہ اس ممل سے باز آ جاؤ، کیونکہ یہ حرام ہے اور اس ممل کی طرف لے جاتا ہے جسے اللہ عز وجل نے حرام کیا ہے۔ اگر تم اللہ سجانہ وتعالیٰ کی خوشنودی کی خاطر یہ نوکری چھوڑ دو گے تو اللہ تعالیٰ شمصیں اس کالغم البدل عطافر مائیں گے، کیونکہ فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَنْ يَّتَقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَّهُ مَخْرَجًا ﴿ قَيَرُزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: 3,2]

''اور جواللہ سے ڈرے گا وہ اس کے لیے نگلنے کا کوئی راستہ بنا دے گا۔اوراسے رزق دے گا جہاں سے وہ گمان نہیں کرتا۔'' نیز ارشادِ ربانی ہے:

﴿ وَمَنُ يَّتَقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسُرًا﴾ [الطلاق: 4] ''اور جوكوئى الله سے ڈرے گا وہ اس كے ليے اس كے كام ميں آسانی پيدا كردے گا۔''

> • سنن الترمذي، رقم الحديث [1171] ------

اسی طرح نرس پر بھی واجب ہے کہ وہ اس نوکری سے پر ہیز کرے اور اگر اسے مطلوبہ ماحول میسر نہ آئے تو وہ نوکری سے مستعفی ہوجائے کیونکہ تم میں سے ہر شخص مسئول اور ذمہ دار ہے، ہر چیز کے متعلق جو اللہ نے اس پر واجب اور جواس پرحرام کی ہے۔ (ابن باز:الفتاویٰ: 12)

#### 201-نرس کا معاینہ گاہ میں ڈاکٹر کے ساتھ خلوت اختیار کرنا

سوال میں ایک ڈاکٹر ہوں۔ معاینہ گاہ کے اندر ایک نرس میرے ساتھ ہوتی ہے اور مریض کے اندر آنے تک ہمارے درمیان مختلف امور پر تبادلہ خیال ہوتا رہتا ہے، اس مسئلے میں شریعت کی کیا رائے ہے؟

جواب اس مسئلے کا وہی تھم ہے جواس سے پہلے گزرنے والا مسئلہ کا تھم ہے، چنانچے تمھارا یوں ایک اجبی عورت سے خلوت کرنا درست نہیں ہے، اور کسی بھی ڈسپنسر یا ڈاکٹر کا کسی نرس یا لیڈی ڈاکٹر کے ساتھ تنہائی اختیار کرنا جائز نہیں ہے، نہ معاینہ گاہ میں اور نہ اس کے علاوہ کسی اور جگہ میں۔ اس کی دلیل وہی حدیث ہے جو گزشتہ فتوے میں بیان ہو چکی ہے اور اس وجہ سے بھی یہ ناجائز ہے کہ یہ فتنے کی طرف دعوت دیتا ہے اور صرف وہی نج پاتا ہے جس پر اللہ تعالیٰ مہر بانی فرمائے۔ ضروری ہے کہ مردول کا چیک اپ مرد اور عورتوں کا صرف عورتیں ہی چیک اپ کیا کریں۔ (ابن باز:الفتاویٰ: 12)

# 202- ڈاکٹر کی غلطی کا حکم

اولاً: جب ڈاکٹر وہی کچھ کرے جس کا اسے تھم دیا گیا ہے اور وہ اپ فن میں ماہر ہو اور اس مرض کے متعلق معرفت تامہ رکھتا ہو، جس کی وجہ سے وہ

آپیشن کرنے جارہا ہے اور اس آپیشن کے کرنے میں بھی ماہر ہواور اسے جو پچھ کرنا چاہیے وہ اس سے تجاوز نہ کرے تو اس صورت حال میں سرز د ہونے والی غلطی کا وہ ضامن و ذمه دارنہیں ہوگا اور نہ وہ مریض کی موت اور کسی قتم کی آفت کا شکار ہونے کا ذمہ دار ہوگا، کیونکہ اس نے وہی کچھ کیا جوشریعت نے اسے اجازت دی۔ اس کی مثال یوں ہے کہ جب امام چور کا ہاتھ کاٹے یا وہ کوئی مباح اور ابیافعل سرانجام دے جس کی اسے اجازت تھی، کیکن اگر وہ ماہر نہ ہوتو اس کے لیے آپریشن کرنا حلال نہیں ہے، بلکہ اس کے لیے ایبا کرنا حرام ہے، پس اگر وہ آ پریش کرے گا تو جس غلطی کا وہ مرتکب ہوگا اور مریض کے جس جان لیوا نقصان کا وہ باعث بنے گا، اس کا وہ ذمہ دار ہوگا، ایسے ہی اگر وہ ڈاکٹر ماہر ہو، لیکن اس کا ہاتھ آپریشن کی ضرورت سے تجاوز کرنے کا مرتکب ہوا ہو یا ایسے کند آ لے سے آپریشن کیا ہو جو مریض کی بہت سی تکلیف کا باعث بنے یا وہ ایسے وقت میں آپریش کرے جواس کے لیے مناسب وقت نہ ہو یا آپریش ہی الیی جگه کر دے جواس کی مطلوبہ جگہ نہ ہواور اس جیسی دیگر غلطیوں کا وہ مرتکب ہوا ہو تو وہ اپنی غلطیوں کا ضامن اور ذمہ دار ہوگا، کیونکہ اس نے وہ کام کیا جس کی اسے اجازت نہ تھی، بلکہ بیرحرام کام کا مرتکب ہوا۔

فانیاً: ڈاکٹر پر واجب ہے کہ وہ مرض کی تشخیص میں خوب تحقیق اور جبتی کرے اور آپریشن کرنے سے پہلے اپنے ساتھیوں سے تعاون کرے اور بقدر امکان تشخیص کرنے میں جدید آلات سے مدد لے اور مکمل تشخیص ہونے سے پہلے آپیشن کرنے اور آپریشن کرنے میں جلدی نہ کرے، اور جب وہ بعد از تشخیص آپریشن کرے اور اس میں غلطی کا مرتکب ہوتو اس پر لازم ہے کہ وہ ان لوگوں کے سامنے اپنی غلطی

بیان کرے جن کے سامنے وہ جواب دہ ہے اور وہ گفتگو میں ملمع سازی سے کام نہ لے اور نہ کوئی چیز ہی پوشیدہ رکھے۔ وہ اللہ تعالیٰ سے ڈرتے ہوئے، اپنے ذمے واجب امانت کو ادا کرتے ہوئے، مریض کی مصلحت کی خاطر ایثار کرتے ہوئے، اس کو معالج کی مصلحت پر مقدم کرتے ہوئے اور مریض کے ان برے انجاموں کو دور کرتے ہوئے جو ملمع سازی اور حقائق کو مخفی رکھنے پر مرتب ہوں انجاموں کو دور کرتے ہوئے جو ملمع سازی اور حقائق کو مخفی رکھنے پر مرتب ہوں گے، مریض کی فائل میں اس کا اندراج کر دے اور فذکورہ مثال اور اس طرح کی دیگر مثالوں میں ڈاکٹر اس آپریشن کے کرنے میں اجر اور مزدوری کا مستحق نہیں دیگر مثالوں میں وہ کسی غلطی کا مرتکب ہوا ہے۔ (اللجنة الدائمة: 10890)

# 203- وہ احکام شرعیہ جن کا ڈاکٹروں اور ان کے معاونین کے لیے جاننا ضروری ہے

ڈاکٹروں اور ان کے ڈسپنرز معاونین اور ان کے علاوہ دیگر عملے کے لیے ہر حال میں شرعی واجبات کو ادا کرنا اور ان میں کسی قسم کی سستی نہ کرنا لازم اور ضروری ہے۔ ان واجبات میں سے شہادتین کے بعد اسلام کے ارکان میں سے سب بڑا رکن بھی شامل ہے اور وہ ہے نماز، چنانچہ اس میں کوتاہی کرنا اور اس کے مقررہ وقت سے لیٹ کرنا جائز نہیں ہے، بطور خاص جب کوئی ایسا کام موجود ہو جو انسان کو مشغول کیے ہوئے ہو اور نماز ادا کرنے سے روک رہا ہو، کی شیطان انسان کے دل میں کمزور قسم کے عذر اور بہانے اور فاسد قسم کی کٹ جبیوں کو پیدا کرتا ہے، جو اسے اپنی کوتاہی کے لیے وجہ جواز مہیا کرتے ہیں جبکہ نماز مسلمان کی ہوش اور عقل قائم رہنے تک اس سے ساقط نہیں ہوتی ہے اور نہ نماز مسلمان کی ہوش اور عقل قائم رہنے تک اس سے ساقط نہیں ہوتی ہے اور نہ

اس کے لیے نماز کواس کے وفت سے لیٹ کرنا ہی جائز ہے۔

اسی طرح کچھ دوسرے مزید اُحکام شرعیہ بھی ہیں، جن کا جاننا ڈاکٹرز اور

ان کے معاونین پر لازم اور ضروری ہے، ان میں سے کچھ مندرجہ ذیل ہیں:

- 🛈 خواتین وحضرات عملے کے لیے آپس میں اختلاط کا جائز نہ ہونا، کیونکہ اس اختلاط کا شُر اور فساد بہت بڑا ہے اور اس کا خطرہ فرد اور معاشرے کے حق میں انتہائی سخت ہے۔
- ② لیڈی ڈاکٹرز، نرسوں اور ان کے علاوہ دیگر خواتین عملے کے لیے ہیتالوں میں میک اب اور اظہارِ حسن نہ کرنا، خواہ وہ کیڑوں کے ذریعے سے ہو یا عطریات کے ذریعے سے ، کیونکہ عورت کا اجنبی مردوں کے سامنے خوشبولگانا اور بناؤ سنگھار کرنا وہ شر اور خرابیاں پیدا کرتا ہے جو کسی سے بھی مخفی نہیں ہیں۔ ③ ہیتالوں میں خواتین عملے کے لیے غیر محرموں سے بوقت ِ ضرورت و حاجت بات کرنے میں نرمی نہ کرنا، کیونکہ ان کے لیے مردول سے ہم کلام ہونا جائز نہیں ہے، مگر بردے کے پیچھے سے اور ان سے اختلاط کیے بغیر اور بیامرکسی سے مخفی نہیں ہے کہ الحمد للد وہ برآ مدے مہیا ومیسر ہیں جو عورتوں کے لیے خاص ہیں جن میں مردوں کا داخلہ ممنوع ہے۔
- ﴿ خواتین عملے کی طرف سے زینت ظاہر نہ کرنا اور سارے بدن کو ڈھانیتے ہوئے شرعی حجاب ویردے کی بابندی کرنا جس میں چہرے اور ہتھیلیوں کا ڈھانینا اور چھیانا بھی شامل ہے۔
- 🗗 مرد ڈاکٹرز، خواتین ڈاکٹرز اور ان کے معاونین پر (مریض کے) ستر اور شرمگاہ کو دیکھنا حرام ہے، الا بیا کہ اس کی کوئی انتہائی ضرورت ہو اور جب

کبھی اس کی ضرورت ہوتو اسی قدر نگاہ ڈالی جائے جتنی ضرورت ہواور صرف اسی جگہ کو دیکھا جائے جہال دیکھنے کی ضرورت ہو، کیونکہ واجب اور ضروری تو یہ ہے کہ مرد کا معاینہ مرد ڈاکٹر کرے اور عورت کا معاینہ لیڈی ڈاکٹر کرے، مگر جب یہ سہولت میسر نہ ہواور ضرورت کا تقاضا سخت ہوتو ایک کے دوسرے کے معاینہ کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، جبکہ وہ اپنا ایک کے دوسرے کے معاینہ کرنے والا ہو۔ وہ صرف بیاری کی جگہ اور عضو اوپر واجب شری امانت کوادا کرنے والا ہو۔ وہ صرف بیاری کی جگہ اور عضو کو دیکھے اور وہ ایسے شخص کی موجودگی میں معاینہ کرے جس کی موجودگی میں معاینہ کرے جس کی موجودگی اس کے ولی کا ہونا ضروری ہے۔

- © ہیپتال کے تمام عملے پر واجب ہے کہ وہ مریضوں کے راز فاش نہ کریں اور اس طرح کے امور میں راز داری اختیار کریں، کیونکہ مریضوں کے راز فاش کرنے سے، اس کے امانت میں خیانت اور رازوں کی پردہ دری کرنے کے ساتھ ساتھ ایسی خرابیاں پھوٹتی ہیں جو کسی سے خفی نہیں۔
- آ تمام عملے پر واجب ہے کہ وہ کسی معاملے میں کفار سے مشابہت اختیار نہ کریں، کیونکہ اس کے حرام ہونے کے متعلق واضح ممانعت موجود ہے اور مسلمان پر واجب ہے کہ وہ اپنے دین پر قائم رہنے اور اس کی طرف اپنی نبیت کرنے کے ساتھ ہی عزت پکڑے اور کسی قتم کی کمزوری، احساس کمتری اور شکست خوردگی کا احساس دل میں نہ آنے دے۔

(اللجنة الدائمة: 18589)



# 204- ڈاکٹر کا آپریشن کرنے کے لیے دونمازوں کوجمع کرنا

سوال جب ڈاکٹر آپریشن کرنے کے لیے آپریش تھیٹر میں داخل ہو اور آپریشن کے مشکل ہونے کی وجہ سے اس میں کافی وقت صُرف ہوجائے تو کیا اس کے لیے نمازوں کو جمع کر کے ادا کرنا جائز ہوگا؟

جواب جب آیریش شروع کرنے سے پہلے مثلاً ظہر کا وقت شروع ہوجائے اور ڈاکٹرز اور ان کے معاونین کو بیمعلوم ہو کہ عموماً میر آپریشن رات تک جاری رہے گا اور وہ یہ بھی نہیں کر سکتے کہ نماز عصر کے وقت آپریش کو درمیان میں چھوڑیں کیونکہ اس سے مریض کی جان کو خطرہ ہے اور غالب گمان ہے کہ آ پریشن درمیان میں چھوڑنے کی وجہ سے اس کی موت واقع ہوجائے گی اور آپریشن کے خطرناک ہونے کی وجہ سے وہ بہجی نہیں کر سکتے کہ باری باری پچھ افراد آپریشن کے کام میں مصروف رہیں اور پچھ نماز ادا کر لیں یا ان میں سے جو ماہر ڈاکٹر ہے اس کا آپریش کے اختتام تک وہاں موجود رہنا ضروری ہوتو اس صورت حال میں میں سمجھتا ہوں کہ ان کے لیے جائز ہے کہ وہ آپریش شروع کرنے سے تھوڑی ور پہلے ظہر کے ساتھ ہی عصر کی نماز کو مقدم کر کے ادا کر لیں، کوئلہ بیدایک معقول عذر ہے یا بارش، سفر اور خوف کی طرح یا اس سے بھی سخت نمازیں جمع کرنے کے جواز کی دلیل ہے، کیکن اگر انھیں معلوم ہو کہ آپریشن شام سے پہلے ختم ہوجائے گا تو وہ نمازِ عصر کو اس کے آخری وقت تک لیٹ کر لیں، اگرچہ وہ غروب آفتاب سے تھوڑی دریے پہلے فارغ ہوں تو وہ نماز عصر کواس کے آخری وقت میں پانے والے شار ہوں گے۔ واللہ اعلم (ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 30/2)

#### 205- غیرمسلم کا مسلمان عورتوں کا دوائی دارو کرنا

سوال برطانیہ کے ہپتالوں میں اکثر ڈسپنسر اور دیکھ بھال کرنے والے غیر مسلم مرد ہوتے ہیں اور وہی وضع حمل اور زچگی کے وقت مسلمان عورتوں کی دوائی دارو اور دیکھ بھال کرتے ہیں۔ کیا اس میں کوئی حرج ہے؟

جواب جی ہاں! صرف حرج ہی نہیں بلکہ یہ حرام ہے، کیونکہ اس میں وضع حمل کے وقت اجنبی مردول اور وہ بھی غیر مسلم مردول کے مسلمان عورتوں کے ستر کو دیکھنے کی خرابی لازم آتی ہے، حالانکہ اس کی ضرورت بھی نہیں ہے کہ مردول سے عورتوں کا علاج معالجہ اور دیکھ بھال کروائی جائے کیونکہ اس کا پورا امکان موجود ہے کہ خواتین نرسول وغیرہ سے مریض عورتوں کی خدمت اور دوائی داروکرنے کا کام لیا جائے۔مسلمان عورت کے لیے یہ جائز نہیں ہے کہ وہ اپنے آپ کو مردول کے سامنے دوائی دارو اور علاج معالجے کے لیے پیش کرے، بلکہ وہ کوشش کر کے ایسے ہسپتال، عورتوں کے لیے خاص ڈسپنسری اور کلینک سے اپنا علاج معالجہ کروائے یا بچہ پیدا کرے، جہاں پر اس کا دین محفوظ ہو۔ وہ علاج معالجے کے معالمے میں ایبا انداز اختیار نہ کرے جس سے اس کی عزت مخدوش معالجے کے معالمے میں ایبا انداز اختیار نہ کرے جس سے اس کی عزت مخدوش معالمے میں ایبا انداز اختیار نہ کرے جس سے اس کی عزت مخدوش معالمے میں ایبا انداز اختیار نہ کرے جس سے اس کی عزت مخدوش معالمے میں ایبا انداز اختیار نہ کرے جس سے اس کی عزت مخدوش اور اس کی حرمت پامال ہو۔ (اللجنة الدائمة: 2922)

206- ڈاکٹر کا مریض سے (اس کی کسی مصلحت کی خاطر) جھوٹ بولنا اور اسے خلاف واقعہ خبر دینا

جب مریض سے جھوٹ بولنے کا اسے فائدہ ہو، اسے یاکسی دوسرے کو نقصان نہ ہوتو یہ جائز ہے، اور اگر ممکن ہو کہ مرد ڈاکٹریا لیڈی ڈاکٹر صریح جھوٹ کے بجائے تورید کی زبان استعال کریں تو بیزیادہ احتیاط والا اور احسن عمل ہے۔ (اللجنة الدائمة: 6908)

# 207- بعض لوگوں کا نرسوں کو''رحمت کے فرشتے'' لقب دینے کا حکم

نرسول پراس کا اطلاق کرنا جائز نہیں ہے اور نہ اس پر یہ لفظ ہولئے کی کوئی مناسبت ہی موجود ہے، کیونکہ بعض نرسیں عیسائی ہوتی ہیں، جیسا کہ یہ عام مشاہدہ ہے، یا بدھ ندہب کی پیروکار ہوتی ہیں اور ان میں سے اکثر بے پردہ اور زیب و زیبت کا اظہار کرنے والی ہوتی ہیں اور وہ یہ تک نہیں جانتی ہوتیں کہ اجنبی مردول سے حجاب اور پردہ کرنا چاہیے، اور اس میں کوئی شک ہی نہیں کہ رحمت کے فرشتے وہ ہیں جومومن کی روح قبض کرنے کے لیے نازل ہوتے ہیں اور وہ اس حال میں اترتے ہیں کہ ان کے ساتھ جنتی کفن اور لباس ہوتے ہیں، اور وہ اس حال میں اترتے ہیں کہ ان کے ساتھ جنتی کفن اور لباس ہوتے ہیں، نیز ان کے پاس جنت کی مُر دوں کولگانے والی خوشبو ہوتی ہے۔

بخاری و مسلم میں مروی حدیث میں ایک شخص کا ذکر ہے، جس نے سو آ دی قتل کیے، پھراس نے توبہ کی اور ہجرت کرنے کے لیے اپنے وطن سے نکل کھڑا ہوا، راستے میں اسے موت نے آلیا، اس کے متعلق رحمت کے فرشتوں اور عذاب کے فرشتوں کا آپس میں تکرار اور جھڑا ہوگیا۔ اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ رحمت کے فرشتے اللہ تعالیٰ کے وہ تابع فرمان غلام اور بندے ہیں جو رحمت اللہ کے رحمت کے فرشتے ہیں، سو اس بنا پر خواتین نرسوں کا نام "ملائکة المرحمة" (رحمت کے فرشتے)، جو نام اللہ رب العزت کے فرشتوں کے ساتھ المرحمة" (رحمت کے فرشتے)، جو نام اللہ رب العزت کے فرشتوں کے ساتھ خاص ہے، رکھنا جائز نہیں ہے، اگر چہ وہ نرسیں اپنے دل میں رحمت کے جذبات خاص ہے، رکھنا جائز نہیں ہے، اگر چہ وہ نرسیں اپنے دل میں رحمت کے جذبات

رکھتی ہیں اور مریضوں کے ساتھ حسن سلوک کرتی ہیں، پھر بھی ان کے لیے "ملائکة الرحمة" کے بجائے ان کے اس کام کی مناسبت سے کوئی اور نام اور لقب رکھنا چاہیے۔ واللہ اعلم (ابن جبرین: الفتاویٰ الشرعیة فی المسائل الطبیه: 8/2)

208- ایسے ڈاکٹر کا آپریشن کرنے میں پیش قدمی کرنا جو آپریشن کرنے کا ماہر نہ ہو

ڈاکٹر کے لیے الیا سرجری آپریشن کرنا جائز نہیں ہے جس میں وہ ماہر نہ ہو، کیونکہ اس میں مسئولیت اور ذمہ داری کے حوالے سے کوتا ہی پائی جاتی ہے اور بغیر شرعی جواز کے دوسرے کی حرمت پر زیادتی پائی جاتی ہے۔ اور جب کوئی ڈاکٹر عدم مہارت کے باوجود کوئی آپریشن کرے تو وہ اس آپریشن کے نتیج میں ہونے والے ہرضرر ونقصان کا ذمے دار ہوگا۔ (اللجنة الدائمة: 20913)

209- اپنی زندگی سے مایوس مریض کا خون نکال کر ڈاکٹر کی ٹریننگ اور تربیت

ٹریننگ اور تربیت کی خاطر مریضوں کا خون نکالنا جائز نہیں ہے، خواہ وہ ایسے مریض ہی کیوں نہ ہوں جن کی شفا یا بی کی امید نہیں ہے، کیونکہ ایسا کرنے میں ان کا نقصان ہے اور ان پرظلم ہے، مگر جس مریض کے ہوش وحواس قائم ہوں اور وہ دوسرے کی مصلحت کی خاطر اپنا خون نکالنے کی اجازت دے وی تو اس صورت حال میں خون نکالنے میں کوئی حرج نہیں ہے، بشرطیکہ ایسا کرنا اس کے حق میں ضرر رسال نہ ہو۔ (اللحنة الدائمة: 6908)

# 210- ڈىپنىر كونقىحت

سوال ایک آ دمی بطور ڈسپنسر ملازمت کرتا ہے، دورانِ آپریش ڈاکٹرز کی معاونت کرتا ہے اور مریضوں کے معاملات کی تگرانی کرتا ہے اور ان کی ضروریات مہیا کرتا ہے، آپ اسے کیا تھیجت اور راہنمائی فرمائیں گے؟

الجواب سب سے پہلے ہم اسے اپنے کام میں اخلاص اختیار کرنے کی بابندی کی جا ہیں کہ وہ اپنا کام اور ذمہ داری پوری کرے، وقت کی پابندی کرے اور جب بھی اس کی ضرورت پڑے وہ فوراً حاضر ہو جایا کرے۔ وہ ڈاکٹر کو اپنے کام میں خیر خواہی کرنے اور اللہ کی رضا وخوشنودی کو پیش نظر رکھنے کی طرف راہنمائی کرتا رہے، مریضوں کی مصلحت اس کے پیش نظر رہے اور وہ ان کے درمیان عدل و انصاف اور برابری کرے، کمز ور اور نگ دست مریضوں کے ساتھ نرمی کرے اور ان کی خدمت بجا لانے کی حص رکھے اور ان کے حوالے سے واجمات کو ادا کرے۔

ایسے ہی ہم اسے یہ تھیجت کرتے ہیں کہ وہ مریضوں کی صحیح راہنمائی
کرے اور ان کو وعظ وتھیجت کرے اور ان کے سامنے اس حقیقت کو واضح
کرے کہ شفا تو صرف اللہ کی طرف سے ہے، چنانچہ اللہ ہی ہے جس نے بیاری
اتاری ہے اور وہی اسے جب چاہے گا رفع کرے گا، اور مریض کے ذمے لازم
ہے کہ اپنے رب کی یاد اور ذکر کا دلدادہ ہو، اس سے دعائیں مانگے، اس کے
سامنے گریہ وزاری کرے اور اس کے لیے اپنے دین کو خالص کرے۔

نیز ڈسپنسر کے ذمے یہ واجب ہے کہ وہ مریضوں کو وصیت کرنے کی تضیحت کرے اور ان کو اس بات کی یاد دہانی کرائے کہ موت تو بہر صورت آ کر

ہی رہے گی، لہذا شمصیں موت کے بعد والی زندگی کے متعلق تیاری کرنی چاہیے،
ان کاموں سے اس سے اوپر والے ڈاکٹرز کو اس کے ینچے والے مریضوں کو
فائدہ ہوگا، ایسے ہی اس پر یہ واجب ہے کہ وہ اسلام کے مظاہر کو اختیار کرے،
چنانچہ وہ حرام چیز دیکھنے سے اپنی نگاہ کو پست رکھے اور نماز کی حفاظت کرے اور
مریضوں کو بھی نماز اداکرنے کی نفیحت کرے، کثرت سے اللہ تعالی کا ذکر کرے
اور دوسروں کو بھی اس کی نفیحت کرے، تاکہ وہ ان لوگوں کے لیے نمونہ بن
جائے جن سے اللہ تعالی خیر و بھلائی کا ارادہ رکھتے ہیں۔ واللہ اعلم

(ابن جبرين: الفتاوي الشرعية في المسائل الطبيه: 18/1)

# 211- بعض لوگوں کے لیے یہ کہنے''اگر ڈاکٹر نہ ہوتا تو مریض فوت ہو جاتا'' پرشریعت کیا حکم لگاتی ہے؟

اگرفلال ماہر پائیلٹ نہ ہوتا تو ہوائی جہازگر جاتا۔ اگرفلال ٹیچر اور استاد نہ ہوتا تو طالب علم فیل ہوجات! اس قتم کی باتیں کرنا جائز اور درست نہیں ہے،
کیونکہ لوگوں کے افعال و اعمال اللہ تعالیٰ کی قدرت اور ارادے کے تحت ہیں،
اللہ کی قدرت اور ارادہ مقدم ہے، اس لیے واجب ہے کہ یوں کہا جائے: اگر اللہ تعالیٰ اور پھر فلال نہ ہوتا (تو ایسے ایسے ہوجاتا) تا کہ ڈاکٹر یا ٹیچر کافعل اللہ تعالیٰ کی قدرت، اس کے ارادے، تخلیق اور مشیحت سے پیچے رہے اور اللہ کا ارادہ وقدرت مقدم رہے۔

امام ابن جرير المُسْلَة في الله تعالى كه اس فرمان ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا ﴾ [النحل: 83] كى تفير مين عون بن عبدالله بن عتب سے روايت

نقل کی ہے کہ لوگ کہا کرتے ہیں: اگر فلاں نہ ہوتا تو مجھے بیہ بیہ نقصان ہوتا اور اگر فلال نہ ہوتا تو مجھے بیانقصان نہ ہوتا۔ لوگوں کے اس کلام کے ضمن میں نعمت کی نسبت کواس سے کاٹ دیا گیا ہے کہ اگر وہ نہ ہوتا تو نعت ہی نہ ہوتی اور اس کلام میں نعمت کی نسبت اس کی طرف کر دی گئی ہے جوایے نفس کے لیے بھی نفع ونقصان کا مالک نہیں ہے۔ اگر وہ اس کام کا سبب بھی بنا ہوتو سبب کسی چیز کو وجود میں لانے کے لیے خود مختار نہیں ہوتا، یہ تو محض رب تعالی کا اس پر انعام ہے کہاس نے فلاں کواس کے فائدے یا نقصان سے بچنے کا سبب بنا دیا اور اگر الله حاہے تو وہ اس کی سبیت کوچھین بھی سکتا ہے۔ اسی طرح بعض سلف نے اس کولوگوں کی اس بات کے ساتھ تشبیہ دی ہے کہ آب و ہوا ساز گارتھی اور کپتان ماہرتھا (اس لیے کتی اور بحری جہاز کنارے جا لگے) یعنی ان باتوں کے ساتھ جن میں مسبب الاسباب کو بھول کر سبب کی نسبت مخلوق کی طرف کی گئی ہوتی ہے۔ حافظ ابن كثير رَطْلَسْ ن الله تعالى ك اس فرمان: ﴿ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أنْدَادًا ﴾ [البقرة: 22] كي تفسير كرت ہوئے ابن عباس را الله كا يول ذكر كيا ہے کہ انھوں نے کہا: اللہ کے انداد بنانے کا مطلب شرک کرنا ہے، پھر انھوں نے بیان کیا کہ تمھارا یہ کہنا بھی اس شرک میں شامل ہے: اگر ہمارے پاس یہ کتیا نہ ہوتی تو ہمارے گھر چور آ جاتے اور اگر گھر میں بیابلخ نہ ہوتی تو چور آ جاتے۔ سواس بنا براس شخص کو بی نصیحت کی جاتی ہے، جو کہتا ہے: اگر ڈاکٹر نہ ہوتا تو مریض مرجاتا کہ وہ یوں کہا کرے: اگر اللہ پھر فلاں ڈاکٹر نہ ہوتا (تو مریض مر جاتا) اور ایسے ہی وہ یوں کہا کرے: اگر اللہ پھر فلاں ماہر پائیلٹ نہ موتا (تو ہوائی جہاز گر کر تباہ ہوجاتا) یا اگر اللہ پھر فلاں ٹیچر نہ ہوتا (تو طلبہ فیل

ہوجاتے) اگر چہ ان تمام کاموں میں صرف اللہ تعالیٰ کی طرف نسبت کرنا اولیٰ اور بہتر ہے۔ (ابن جبرین: الفتاویٰ الشرعیة فی المسائل الطبیه: 26/1)

#### 212- ہیتال کے خواتین عملے کے لیے تنگ لباس پہننے کا حکم

لیڈی ڈاکٹرزیا نرسوں یا ان کے علاوہ دیگر خواتین عملے کے لیے واجب ہے کہ وہ اللہ سے ڈریں اور ایسا باوقار اور باحیا لباس زیب تن کریں، جس سے ان کے اعضاءِ بدن کا حجم نمایاں نہ ہوتا ہویا وہ ایسا لباس پہنا کریں جو اسبابِ فتنہ کورو کنے والا ہو، کیونکہ نبی اکرم مُنافِیْم کا فرمان ہے:

﴿ اَلْمَرُأَةُ عَوْرَةً ﴾ ''عورت پرده (چھپائے جانے کے لائق) ہے۔'' نیز آپ مُنْ ﷺ کا فرمان ہے:

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2128/125]

ان کے سر بختی اونٹنی کی مائل ہونے والی کو ہانوں کی طرح ہوں گے، وہ جنت میں داخل ہوں گی اور نہ اس کی خوشبو ہی پاسکیں گی، حالانکہ اس کی خوشبوا سے اسنے (لمب) فاصلے سے سوتھی جائے گی۔' یہ حدیث مذکورہ بالاعورتوں کے حق میں بہت بڑی وعید ہے۔ یہ حدیث مذکورہ بالاعورتوں کے حق میں بہت بڑی وعید ہے۔ (ابن باز: مجموع الفتادی والمقالات: 427/9)

213- کیا مسلمان عورت کے لیے عیسائی عورت سے علاج معالجہ کروانا جائز ہے؟

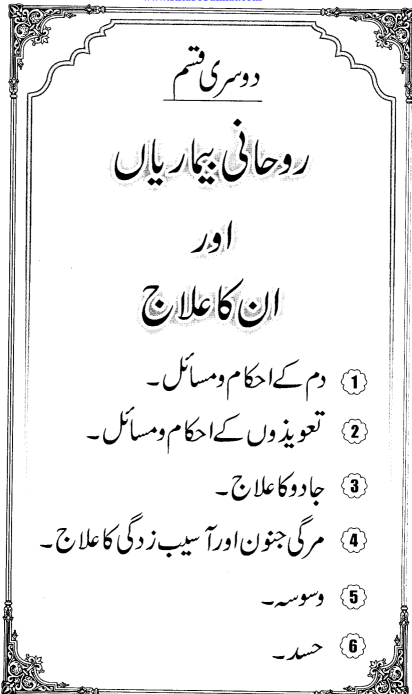
جی ہاں! مسلمان عورت کا عیسائی عورت سے علاج معالجہ کروانا جائز ہے، بشرطیکہ اس عیسائی عورت کے متعلق ہمیں وثوق ہو کہ ہم اس کے دھوکے اور فریب سے محفوظ رہیں گے، اور اگر علاج معالجے کے لیے مسلمان لیڈی ڈاکٹر میسر ہوتو یہ افضل اور بہتر ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَ لَا مَةٌ مُّؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِّن مُّشُرِكَةٍ وَّ لَوْ أَعْجَبَتُكُمْ ﴾

''اور یقیناً ایک مومن لونڈی کسی بھی مشرک عورت سے بہتر ہے،خواہ وہ شمصیں اچھی لگے۔'' (ابن شیمین: نورعلی الدرب: 33/194)



#### www.KitaboSunnat.com



#### www.KitaboSunnat.com

## دم کے اُحکام ومسائل

#### 214- دم اور جھاڑ پھونک کا تھم

دم کرنا مشروع ہے، بشرطیکہ قرآن، اللہ تعالیٰ کے اساء حسیٰ، مسنون دعاؤں اور جو ان کے مفہوم میں ہیں، ان کے ساتھ دم کیا جائے اور اس کے ساتھ ساتھ یہ عقیدہ رکھا جائے کہ یہ چیزیں محض اسباب ہیں، جبکہ نفع و نقصان اور شفا کا مالک صرف اللہ سبحانہ وتعالیٰ ہے، کیونکہ نبی اکرم مُن اللہ کا فرمان ہے:

« لَا بَأْسَ بِالرُّقِيٰ مَا لَمُ تَكُنُ شِرُكًا»

'' دم کرنے (کروانے) میں کوئی حرج نہیں ہے، بشرطیکہ وہ شرک پر مشتمل نہ ہوں۔''

یقیناً آپ مُنَافِیْم نے دم کیا بھی ہے اور آپ مُنَافِیْم کو بھی دم کیا گیا ہے۔ رہے وہ دم جن سے منع کیا گیا ہے تو وہ ایسے دم ہیں جو ان دموں کے خلاف ہوں جن کا ہم نے تذکرہ کیا ہے، جیسا کہ اہلِ علم نے اس کی صراحت و وضاحت کی ہے۔ (اللجنة الدائمة: 3189)

#### 215- شرعی دم کا بیان

اس مسئلے میں مختار مذہب میہ ہے کہ شرعی دم کے ذریعے سے علاج کرنا

🛭 صحيح مسلم [2200/64]



جائز اور درست ہے اور شرعی دم وہ ہے جو مریض پر (قرآن اور ادعیہ مسنونہ وغیرہ) پڑھ کر کیا جاتا ہے، دلیل اس کی نبی اکرم مُثَاثِیَّام کا بیفر مان ہے: (لَا بَأْسَ بِالرُّقیٰ مَا لَهُ تَكُنُ شِرُكًا)

"دم کرنے (کروانے) میں کوئی حرج نہیں ہے، بشر طیکہ وہ شرکیہ نہ ہوں۔"

نیز دم کے متعلق آپ منگائیم کا بیفرمان بھی ہے:

« مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ أَنْ يَّنْفَعَ أَخَاهُ فَلْيَفْعَلُ »

''جو شخص اپنے کسی بھائی کو (دم وغیرہ کے ذریعے سے) فائدہ پہنچا سکتا ہوتو وہ ایسا کر لے۔''

آپ مَنْ الْمَالِمَ الْمُوسِيد خدرى رُلِيْنَا كَ ساتھ كَنْ ہوئى جماعت كے زہريلے جانور كے كا قرار كرتے ہوئے فرمایا: ﴿ وَمَا أَدُولَكَ أَنَّهَا رُفَيَةٌ ؟ ﴾ (﴿ وَمَا أَدُولَكَ أَنَّهَا رُفَيَةٌ ؟ ﴾

''تتحصیں کس نے بتایا کہ یقیناً وہ (سورۃ الفاتحہ) دم ہے؟''

یہ بھی ثابت ہے کہ آپ منافیا نے اپنے بعض صحابہ کرام ڈیکٹی کو دم کیا ہے، اور جب آپ منافیا پر ایک یہودی نے جادو کر دیا تھا، تو جریل علیا کے دم کے نتیج میں اللہ تعالی نے آپ منافیا کو شفا عطا کر دی تھی۔ شری دم کا طریقہ یہ ہے کہ قرانی آیات جیسے سورۃ الفاتحہ، معوذتین (سورت فلق اور ناس) سورۃ الاخلاص، آیۃ الکرس، سورۃ البقرہ کی آخری آیات، سورت آل عمران کی ابتدائی آیات، آیات شفاء، آیات تخفیف، آیات سکیت، آیات توحید اور اس طرح کی

و صحيح مسلم [2200/64]

و صحيح مسلم [2199/61]

<sup>€</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [2276] صحيح مسلم [2201/65]

دیگر آیات پڑھ کر دم کرنا۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ دم کرنے والے کا دم اتنا ہی مؤثر ہوگا جتنا دم کرنے والا راہ راست پر گامزن، اللہ تعالیٰ کا فرما نبردار، نیک اعمال ہجا لانے والا، گناہوں سے بچنے والا، حرام کاموں، بے حیائی کے کاموں اور اس قتم کی دیگر سیئات سے بچنے والا ہوگا۔ ایسے ہی جس کو دم کیا جا رہا ہے، اس کا مومن، سیح الا میان اور کتاب وسنت پر عامل ہونا ضروری ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَ نُنَزِّلُ مِنَ الْقُرُانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَّ رَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِيُنَ وَ لَا يَزِيْدُ الظَّلِمِيْنَ إِلَّا خَسَارًا﴾ [الإسراء: 82]

''اور ہم قرآن میں سے تھوڑا تھوڑا نازل کرتے ہیں جو ایمان والوں کے لیے سراسر شفا اور رحمت ہے اور وہ ظالموں کو خسارے کے سوا کسی چیز میں زیادہ نہیں کرتا۔''

اور الله تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِيْنَ الْمَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ وَالَّذِيْنَ لاَ يُؤْمِنُونَ فِيَ الْهَابِهِمْ وَقُرْ فَى الْمَنُوا هُدًى السَّجِدَة: 44] اذَانِهِمْ وَقُرْ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى ﴿ [حم السَّجِدَة: 44] ''كهه دے بيان لوگول كے ليے جوايمان لائے ہدايت اور شفا ہے اور

وہ لوگ جو ایمان نہیں لاتے ان کے کانوں میں بوجھ ہے اور بیان

کے حق میں اندھا ہونے کا باعث ہے۔''

یس دم کرنے والا اور دم کروانے والا جتنے قابل ستائش صفات کے مالک ہوں گے تو اللہ کے اذن و حکم سے دم اتنا ہی زیادہ مؤثر ہوگا۔

(ابن جبرين: الفتاويٰ: 7/1)

# 216- دم کرنے والے کے جنول پر قابو پانے کی غرض سے عورت کے کسی عضو کو چھونے کا حکم

دم كرنے والے كے ليے عورت كے بدن كے كسى حصے كو چھونا جائز نہيں ہے، كيونكہ اس سے فتنے ميں مبتلا ہونے كا خدشہ ہے، للذا اسے چاہيے كہ وہ اسے چھوئے بغير كچھ پڑھ كر دم كرے۔

بہر صورت دم کرنے والے اور ڈاکٹر کے طریقہ وعمل میں فرق ہے،
کیونکہ بعض اوقات ڈاکٹر کے لیے اس جگہ اور عضو کو، جس کا وہ علاج کرنے جارہا
ہے، چھوئے بغیر علاج کرناممکن نہیں ہوتا، برخلاف دم کرنے والے کے اس کا
طریقہ و علاج کچھ پڑھنا اور پھونکنا ہوتا ہے جو کسی عضو کو چھونے پر موقوف نہیں
ہے، لہذا چھوئے بغیر بھی دم کرناممکن ہے۔ واللہ اعلم (اللجنة الدائمة: 20361)

#### 217- ٹیلی فون کے ذریعے سے دم کرنے کا حکم

ضروری ہے کہ مریض پر دم بلاواسطہ اور براہِ راست ہو، چنانچہ لاؤڈ سپیکر یا ٹیلی فون کے ذریعے سے دم کرناضیح اور درست نہیں ہے، کیونکہ ایسا کرنا رسول اللہ مُنَافِیْم کے طریقۂ دم، آپ کے اصحاب بڑائیُم کے طریقۂ دم اور احسان کے ساتھ ان کی پیروی کرنے والوں (تابعین اور اتباع تابعین وغیرہ) کے طریقۂ دم کے خلاف ہے، جبکہ آپ مُنافِیْم نے فرمایا ہے:

﴿ مَنُ أَحُدَثَ فِی أَمُرنَا هَذَا مَا لَیْسَ مِنَهُ فَهُوَ رَدٌ ﴾

﴿ مَنُ أَحُدَثَ فِی أَمُرنَا هَذَا مَا لَیْسَ مِنهُ فَهُو رَدٌ ﴾

"جس شخص نے ہارے اس دین کے معاملے میں کوئی نیا کام یا

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [2697] صحيح مسلم [1718/17]

طريقه نكالا، جو دين ميں سے نہيں ہے، تو وہ مردود ہوگا۔' والله اعلم (اللجنة الدائمة: 20361)

218- یہ کہاں تک درست ہے کہ نظر زدہ مریض کو دورانِ دم نظر لگانے والے کا تصور اور صورت ذہن میں لانا چاہیے؟

دورانِ دم نظر زدہ مریض کا نظر لگانے والی کی صورت کا ذہن میں لانا اور دم کرنے والے کا اسے ایسا کہنا ایک شیطانی عمل ہے، جو ہرگر جائز نہیں ہے، کیونکہ یہ تو شیاطین ہی ہوتے کیونکہ یہ تو شیاطین ہی ہوتے ہیں جو انسانی شکل میں اس شخص کا روپ دھار کر اس کے ذہن میں آتے ہیں جس نے اسے نظر لگائی ہوتی ہے، یہ ایک حرام کام ہے، کیونکہ یہ تو شیاطین سے استغاثہ اور مدد طلب کرنے کے متر ادف ہے، نیز اس لیے بھی یہ کام حرام ہے کہ یہ لوگوں کے درمیان عداوت اور دشمنی پیدا کرنے کا سبب بنتا ہے اور لوگوں کے درمیان خوف اور رعب پیدا کرنے کا ذریعہ بنتا ہے اور یہ اللہ تعالی کے اس فرمان کی زد میں داخل ہے:

﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنْسِ يَعُوْدُوْنَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنِّ فَزَادُوْهُمْ رَهَقًا ﴾ [الجن: 6]

''اور یہ کہ بلاشبہہ بات یہ ہے کہ انسانوں میں سے پچھ لوگ جنوں میں سے بعض لوگوں کی پناہ پکڑتے تھے تو انھوں نے ان (جنوں) کو سرکشی میں زیادہ کر دیا۔'' (اللجنة الدائسة: 20361)

# 219- چنداشخاص کا مریض کے پاس جمع ہوکر قرآن پڑھنے اور بعض سورتوں کی اختیامی آیات پڑھنے کا حکم

الله سبحانه وتعالی سے مریض کی شفاطلی کے لیے اس پر قرآن مجید پڑھنا بایں طرح کہ قرآن مجید پڑھنا بایں طرح کہ قرآن مجید پڑھ کر اس کے بورے وجود پر یا صرف متاثرہ جھے پر پھونک مارنا نبی اکرم سُلُیْ ہِمُ کی ثابت شدہ سنت ہے اور اللہ کے اذن وحکم سے شافی ادویات میں سے سب سے زیادہ نفع مند دوائی ہے، ان میں سے بھی سب سے زیادہ مفید سورة الفلق، اور سورة الناس سے نویادہ مفید سورة الناس ہورة الناس ہورة الناس ہے، ویسے تو پورا قرآن ہی شفا ہے، جیسا کہ فرمانِ باری تعالی ہے:

﴿ قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ الْمَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ ﴾ [حم السجدة: 44] '' كهدد ، بيان لوگول كے ليے جوايمان لائے مدايت اور شفا ہے۔''

(اللجنة الدائمة: 15420)

#### 220- جنوں کا انسانوں پرظلم و زیادتی کرنا

یہ درست ہے کہ جن انسان کو چمٹ جاتا ہے، اس میں داخل ہوجاتا ہے،
کیونکہ جن بلا جسم کے صرف روح پر مشتمل (ایک مخفی اور پوشیدہ) مخلوق ہے، تو
جن کی بیہ روح خفیف ہونے کی بنا پر انسانی جسم میں داخل ہو کر اس پر کسی قدر
اس طرح غلبہ حاصل کر لیتی ہے کہ انسانی روح کا احساس باقی نہیں رہتا، اس
لیے اس انسان کی زبانی جن بولتا ہے اور اس کے جسم پر تصرف کرتا ہے۔ جب
اس انسان کو مارا جاتا ہے تو اس کی تکلیف اس میں داخل ہونے والے جن کو
ہوتی ہے، حتی کہ جب وہ جن اس انسان سے جدا ہوتا ہے تو انسان کو اپنے پر

گزرنے والے حالات کے متعلق کی پھیجی یا دنہیں ہوتا اور نہ اس انسان پر مار پیٹ کے اثرات و نشانات ہوتے ہیں۔ یہ بھی دیکھا جاتا ہے کہ جب جن اس انسان میں گھسا ہوتا ہے تو اس انسان سے عجیب وغریب افعال واعمال سرز دہوتے ہیں، جیسے آگ میں کو د جانا، اس کا آگ کے انگارے نگل جانا، بھاری بھاری اشیا اٹھا لینا، اینے آپ کو بڑے بیتھر سے مارنا اور اس جیسی دیگر حرکات کا مرتکب ہونا۔

انسانوں کو تنگ کرنے والے مذکورہ افعال صرف وہی جن کرتے ہیں جو سرکش اور اللہ کے نافرمان اور باغی ہوتے ہیں۔ ایسا کرنا دین اسلام میں ایک بہت بڑا گناہ ہے اور اس کا مرتکب مجرم شار ہوتا ہے۔

**221-** سانپ، بچھواور پھنسی کا دم

سوال کیا بچھو، سانی کے کاٹنے اور پہلو میں نکلنے والی پھنسیوں کا

ایک ہی دم ہے یا کہ ان کا الگ الگ دم ہے اور اگر ان میں سے ہر ایک کا الگ دم ہے تو وہ کیا ہے؟

جواب قرآن اور جو پھے بھی قرآن مجید سے میسر ہواس سے دم کرنا مفید ثابت ہوتا ہے، ایسے بی سنت سے ثابت شدہ دعاؤں کے ذریعے سے دم کرنا مفید بھی مفید ہے، جیسا کہ ابوسعید خدری ڈاٹٹو سے منقول حدیث میں عرب قبیلے کے سردار کو دم کرنے کا ذکر ہے، جسے کسی زہر لیلی چیز نے ڈس لیا تھا۔ اس حدیث میں مذکور ہے کہ ابوسعید خدری ڈاٹٹو (یا کوئی دوسرے صحابی) دم کرنے کے لیے گئے اور ﴿الْحَمْلُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ ﴾ [الفاتحہ: 1] (سورۃ فاتحہ) پڑھ کر اس کو دم کیا تو وہ سردار یوں صحت مند ہوگیا جیسے کوئی بندھا ہوا شخص رسی سے آزاد ہوجا تا ہے۔ اللہ تعالی کا کلام مکمل شفا ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ قُلُ هُوَ لِلَّذِيْنَ الْمَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ ﴾ [حم السجدة: 44]

''کہہ دے بیان لوگول کے لیے جوایمان لائے مدایت اور شفا ہے۔''

اورسورت فاتحہ میں بھی شفاہے، جسے فاتحۃ الکتاب کہا جاتا ہے، اسے ام الکتاب بھی کہا جاتا ہے، کیونکہ اس میں اللہ تعالیٰ کے ناموں میں سے بنیادی اور جامع اساء کا تذکرہ ہے، نیز اس میں آخرت، توحید اور اللہ تعالیٰ سے ہدایت طلب کرنے کا بیان ہے۔

زہریلی چیزوں کے کاٹیے سے جو دم کیے جاتے ہیں ان میں سے ایک دم ﴿قُلُ هُوَ اللّٰهُ اَحَدٌ ﴾ اور معوذ تین کے ساتھ کیا جانے والا دم ہے، کیونکہ ﴿قُلُ هُوَ اللّٰهُ اَحَدٌ ﴾ میں علمی اور اعتقادی توحید کا ذکر ہے اور معوذ تین (سورت فلق اور ناس) میں تمام قتم کے شرور سے پناہ طلب کرنے کا بیان ہے۔

اور ایک دم وہ بھی ہے جو ان عام دعاؤں کے ذریعے سے کیا جائے، جو دعائیں احادیث میں وارد ہوئی ہیں، مثلاً ابوسعید خدری ڈھاٹھ سے مروی حدیث جس میں دم کے بیدالفاظ موجود ہیں:

«بِسُمِ اللهِ أَرْقِيُكَ مِنُ كُلِّ شَيْءٍ يُوُذِيُكَ وَمِنُ شَرِّ كُلِّ نَفُسٍ أَوُ عَيُنِ حَاسِدٍ، اَللهُ يَشُفِيكَ بِسُمِ اللهِ أَرْقِيُكَ

"الله كے نام سے میں تحقید دم كرتا ہوں ہراس چیز سے جوتمھارے ليے تكلیف دہ ہو، ہرنفس كے شرسے اور حاسد كی نظر سے الله محسس شفا عطا كرے، الله كے نام سے میں تمھیں دم كرتا ہوں۔"

اور ایک دم وہ بھی ہے جو مندرجہ ذیل حدیث میں موجود ہے کہ آپ سُلُولِمُ جسم کے اس متاثرہ جصے پر اپنا ہاتھ رکھتے، جس جصے میں کوئی دردیا تکلیف ہوتی اور پھریہ کہتے:

﴿ أَعُونُهُ بِعِزَّةِ اللَّهِ وَقُدُرَتِهِ مِنُ شَرِّ مَا أَجِدُ وَأَحَاذِرُ ﴾ ''میں اللّٰہ کی عزت اور قدرت کی پناہ پکڑتا ہوں، اس چیز کے شرسے جو میں پاتا ہوں اور جس سے ڈرتا ہوں۔''

اور جہاں تک ' نملۂ' کا تعلق ہے تو اس سے مراد وہ پھنسیاں ہیں جو دونوں پہلوؤں میں نکلا کرتی ہیں، جس کو وہ نگتی ہیں وہ محسوس کرتا ہے گویا اس پر چیونٹیاں ریگ رہی اور اسے کاٹ رہی ہیں۔ علامہ ابن القیم نشاشہ نے شفاء بنت عبد اللہ ڈھ ٹھیا کے واسطے سے بیان کیا ہے کہ انھوں نے (شفاء بنت عبداللہ) نے اپنا دم نبی اکرم مُلَا لَیْم مُلَا لِیْم کے سامنے پیش کیا تو آ یہ مُلَا لِیْم نے اسے برقرار رکھا۔

(ابن جبرين: الفتاوي ، الشرعيه في المسائل الطبيه: 19/1)

و صحيح مسلم [2202/67]



<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2186/40]

#### 222- شفا کی غرض سے غیرمسلم پر قرآن مجید پڑھنا

#### سوال الله تعالى نے فرمایا ہے:

﴿ وَ نُنَزِّلُ مِنَ الْقُرُانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَّ رَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ ﴾

[الإسراء: 82]

''اور ہم قرآن میں سے تھوڑا تھوڑا نازل کرتے ہیں جو ایمان والوں کے لیے سراسر شفا اور رحمت ہے۔''

کیا جب کسی غیرمسلم مریض پر قرآن مجید پڑھا جائے گا تو اسے اس کا فائدہ نہیں ہوگا؟ ہمیں اس مسئلہ میں صحیح موقف کا فائدہ پہنچاہئے۔

جواب مذکورہ آیت کا ظاہری مفہوم تو یہی ہے، کیونکہ اس آیت میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے ہے:

﴿ وَ لَا يَزِينُ الظُّلِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ [الإسراء: 82]

''اور وہ ظالموں کوخسارے کے سواکسی چیز میں زیادہ نہیں کرتا۔''

چنانچ اللہ تعالی نے قرآن مجید سے شفا اور رحت کے حصول کو مومنوں کے ساتھ خاص کیا ہے، نیز یہ خبر دی ہے کہ ظالم اس سے فائدہ نہ اٹھا سکیں گے، بلکہ یہ قرآن مجید ان کے صرت کا اور واضح خسارے ہی میں اضافہ کرتا ہے۔ ایسے ہی اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ قُلُ هُوَ لِلَّذِيْنَ الْمَنُوا هُدًى وَشِفَآءٌ وَالَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي

اْذَانِهِمُ وَقُرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمُ عَمِّي﴾ [حم السجدة: 44]

''کہہ دے بیان لوگوں کے لیے جوامیان لائے ہدایت اور شفا ہے اور

وہ لوگ جو ایمان نہیں لاتے ان کے کا نوں میں بوجھ ہے اور یہ ان

کے حق میں اندھا ہونے کا باعث ہے۔''

اس آیت میں قرآن مجید کو اللہ اور ایمان لانے والوں کے لیے ہدایت اور شفا کا ذریعہ قرار دیا گیا ہے، رہے غیر مومن تو قرآن مجید ان کے حق میں اندھا ہونے کا باعث ہے اور ان کے کانوں میں بوجھ ہے۔

مگربعض علاء نے کہا ہے کہ کافر کے لیے قرآن مجید کے ذریعے سے شفا حاصل کرناممکن ہے۔ دلیل کے طور پر انھوں نے صحابی کا وہ واقعہ پیش کیا ہے جس میں بیدذکر ہے کہ ایک صحابی نے زہر یلے جانور کے ڈسے ہوئے عرب قبیلے کے سردار کو دم کیا تو وہ یوں صحت مند ہوگیا جیسے وہ کسی قید سے چھوٹ گیا ہو، لیکن اس واقعہ میں بید ذکر نہیں ہے کہ جس قبیلے کے سردار کو صحابی نے دم کیا تھا، اس قبیلے کے لوگ کافر تھے، جبکہ بظاہر یہی معلوم ہوتا ہے کہ وہ مسلمان تھے، اسی لیے صحابہ کرام ڈی گئی کی جماعت نے اس قبیلے کے لوگوں کی طرف سے مہمان نوازی نے کہ وہ سے ان برعیب لگایا تھا۔

پھر یہ کہ قرآن مجید، جیسا کہ مذکورہ آیات میں ذکر ہوا ہے، ان ظاہری حسی امراض کا علاج اور شفا ہے جو امراض جسم کو لاحق ہوتی ہیں، جیسے بخار، سر درد، آشوب چشم اور اس طرح کی دیگر جسمانی بیاریاں ہیں، اور قرآن مجید کے ذریعے سے شفا بندے کو اپنی اصلاح اور دین پر استقامت کی بنیاد پر حاصل ہوتی ہے، ایسے ہی دم کرنے والے کے ایمان، اس کی معرفت اور یقین کے مطابق حاصل ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے دم کرنے والوں کی اپنے اپنے دم میں مختلف تأثیر ہے، اس کے ساتھ ساتھ قرآن مجید دل کی بیاریوں مثلًا شک وشبہ، شرک، نفاق، حد، مکر اور بغض وغیرہ کے لیے بھی شفا کا ذریعہ ہے، بشرطیکہ

قرآن مجید پر تدبر اور غور و خوض کیا جائے، کیونکہ قرآن مجید کے ذریعے سے دل کی بیاریوں کا علاج کرنے کے لیے اس کی آیات کی راہنمائی میں چلنا ضروری ہے۔ واللہ اعلم (ابن جرین: الفتاویٰ الشرعیہ فی المسائل الطبیہ: 75/2)

### 223- عاملین کے لیے تواعد وضوابط

اس میں کوئی شک نہیں کہ یقیناً شرعی دم کی اپنی ایک تاثیر ہے، جس کا فائدہ نہ صرف عمومی مریضوں کو ہوتا ہے، بلکہ یہ ان امراض میں بھی مفید ثابت ہوتا ہے جن کا ادویات کے ذریعے سے علاج مشکل ہوجاتا ہے، لیکن دم کرنے والے یا مریض کی بعض کمزوریوں، برعملیوں اور بے عملیوں کی وجہ سے دم کی تاثیر میں کی واقع ہوجاتی ہے، لہذا ہم دم کرنے والے کو چند تھیجیں کرتے ہیں تا کہ اس کی یرقابو یا یا جا سکے:

- یہ کہ وہ اپنے عمل کو اللہ کے لیے خالص کرے اور اس عمل کے ذریعے سے
  اللہ کی رضا و خوشنودی کا متلاثی رہے، وہ اس کے ذریعے سے دنیوی
  مفادات کو سمیٹنے والا نہ بنے، کیونکہ یہ اس کے دم کی تاثیر میں کمی کے
  اسباب میں سے ایک سبب ہے۔
- وم كرنے والے پر لازم ہے كہ وہ دين كى تعليمات كے مطابق چلے، شرى عبادات بجا لاتا رہے، فرائض كے بعد نوافل ادا كرنے كے ذريع سے اللہ تعالى كا قرب حاصل كرتا رہے اور كھانے پينے اور لباس ميں حرام اور مكروہ چيزوں سے دور رہے، كونكہ [ايك ضعيف] حديث ميں آتا ہے:

  ﴿ أَطِبُ مَطُعَمَكَ تَكُنُ مُسُتَجَابَ الدَّعُوةِ ﴾

''حلال کھاؤتم متجاب الدعابن جاؤگے''

وم کرنے والے کو ہماری طرف سے یہ بھی نصیحت ہے کہ وہ صرف وہی دم کرے جو شرعی دم ہیں اور کتاب و سنت سے ثابت ہیں۔ ایسے دم ان کتابوں میں موجود ہیں جو دم اور تعویذ کے موضوع پرتحریر کی گئی ہیں۔

﴿ وَمَ كُرِنَ وَالِے كُو يَهِ بَعِي لَا زَمْ ہِے كَه جَبِ وَهُ كَنِي مُرْيَضْ عُورَت كُو وَمَ كُرْرَ بِا ہو تو اس عورت كے كسى محرم رشته دار كے بغير اس سے تنهائى اور خلوت اختيار نہ كرے، كيونكه آپ مَنْ اللَّهِ كَا فرمان ہے:

(لَا يَخُلُو رَجُلٌ بِامْرَأَةٍ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرَمٍ)

'' کوئی مردکسی عورت کے ساتھ اس کے محرم رشتہ دار کے بغیر خلوت نہ کرے۔''

نیز اس پر لازم ہے کہ وہ مریض عورت کو حکم دے کہ وہ پردہ کرے اور اپنے سارے جسم کو ڈھانپ کر رکھے، اس کا دم کرنا اور جھاڑ پھونک کرنا لباس کے اوپر ہونا چاہیے، اللہ کے اذن و حکم سے یہی مفید ثابت ہوگا۔ دم کرنے والا اور جس کو دم کیا جا رہا ہے ان کی کیسی بھی حالت ہو، بہر حال مریضہ کے کسی بھی حصے کی جلد کو چھونا جا تر نہیں ہے، بلکہ بیر حرام اور فتنے کو بھڑکانے والا ہے۔ واللہ اعلم (ابن جرین: الفتاوی الشرعیہ فی المسائل الطبیہ: 81/2)

### 224- ایک دم کامفہوم

سوال حديث « بِسُمِ اللهِ تُرُبَةُ أَرُضِنَا بِرِيُقَةِ بَعُضِنَا يُشُفىٰ سَقِيُمُنَا بِإِذُن رَبِّنَا ﴾ كا مطلب ومفهوم كيا ہے؟

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5745] صحيح مسلم [2194/54]

جوب یہ حدیث ''بخاری و مسلم'' میں عائشہ ڈاٹھ سے مروی ہے، وہ کہتی ہیں: جب کسی شخص کو کوئی بیاری اور تکلیف ہوتی یا اسے کوئی زخم یا چوڑا پھنسی نکل آتا تو رسول اللہ مُنَا ﷺ آپی سبابہ انگلی کو اپنے لعاب مبارک سے ترکرتے، پھر اسے زمین میں مٹی سے لت بت کرتے، پھر اسے زخموں وغیرہ پر ملتے اور پڑھتے:

( بیسُم اللّٰهِ تُرُبَّهُ أَرُضِنَا بِرِیُقَةِ بَعُضِنَا یُشُفیٰ سَقِیُمُنَا بِإِذُنِ رَبِّنَا ﴾

( بیسُم اللّٰهِ تُرُبَّهُ أَرُضِنَا بِرِیُقَةِ بَعُضِنَا یُشُفیٰ سَقِیُمُنَا بِإِذُنِ رَبِّنَا ﴾

( اللہ کے نام کے ساتھ ہمارے بیار کو ہمارے دب تعالی کے تم سے شفا مل جائے گی۔''

یہ دم ادویات کی عدم دستیابی کی صورت میں رِستے ہوئے زخموں اور پھوڑ نے پھنسیوں کا ایک عدہ علاج ہے، کیونکہ مٹی کی طبعی خاصیت یہ ہے کہ مختد کی اور خشک ہوتی ہے اور پھوڑ ہے پھنسیوں اور زخموں کی رطوبتوں کو خشک کر دیتی ہے، چنانچے مٹی کی ٹھنڈک مرض کی گرمی کا مقابلہ کرتی ہے۔

ندکورہ حدیث کا مطلب ومفہوم ہے ہے کہ رسول الله عن الله

کی بی تا ثیر ہے تو اس مٹی کے متعلق کیا خیال ہے جو روئے زمین کی تمام مٹیوں سے پاکیزہ ہے اور وہ مٹی ہے مدینہ طیبہ کی مٹی۔ پھر اس کے ساتھ نبی اکرم سُلُّیْنِا کا لعاب مبارک بھی ملا ہوا ہو، اور اس کے ساتھ ساتھ آپ سُلُٹا کا وہ وم ہو۔ علامہ ابن القیم شِلْلُنْ نے بھی مذکورہ حدیث کی اس سے ملتی جلتی شرح ذکر کی ہے، واللہ اعلم (ابن جرین: الفتاوی الشرعیہ فی المسائل الطبیہ: 79/2)

225- بیار یوں کا پھیلنا اور ان کے علاج معالجہ کے لیے شعبدہ بازوں اور جادوگروں کے پاس جانا

آج کل جو بیاریاں پھیلی ہوئی ہیں ان میں سے اکثر کا سبب آسیب،
انقلاب زمانہ، (بد اعمالیوں کی طرف) جھکاؤ اور میلان اور نظر بدکا لگ جانا
ہے۔ ویسے تو اللہ ہی بہتر جانتا ہے، مگر ان بیاریوں کے اسباب ایمان کا کمزور
ہونا، ذکر، دینداری اور عمل صالح کے ذریعے سے اپنے آپ کو محفوظ کرنے میں
کی کا واقع ہو جانا وغیرہ ہیں، کیونکہ جادوگر اور شعبرہ باز صرف آٹھی لوگوں پر تسلط
اور غلبہ حاصل کر پاتے ہیں جو ایمان کی کی کا شکار ہوتے ہیں اور معاصی کے
مرتکب ہوتے ہیں، جبکہ وہ اہلِ ایمان، اہلِ یقین اور اہلِ احسان پر کسی قسم کا کوئی
زور نہیں چلا پاتے ہیں، اس کی وجہ سے کہ جادوگر جادوگر خود کرنے کے لیے شیاطین
زور نہیں چلا پاتے ہیں، اس کی وجہ سے کہ جادوگر جادوگر خود کرنے کے لیے شیاطین
اور سرکش جنوں سے مدد لیتے ہیں اور وہ شیاطین و جن معاصی کے مرتکب اور گناہ
گارلوگوں ہی پر غلبہ و تسلط حاصل کر پاتے ہیں، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلُطُنٌ عَلَى الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَ عَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّوْنَهُ وَ الَّذِيْنَ هُمُ

بِهٖ مُشْرِ کُوْنَ﴾ [النحل: 100,99] '' بے شک حقیقت یہ ہے کہ اس کا ان لوگوں پر کوئی غلبہ نہیں جو ایمان لائے اور صرف اپنے رب پر بھروسا رکھتے ہیں۔اس کا غلبہ تو صرف ان لوگوں پر ہے جو اس سے دوستی رکھتے ہیں اور جو اس کی

وجه سے شریک بنانے والے ہیں۔"

پی جب آ دمی ذکر الہی، دعا، اوراد و وظائف، تلاوتِ قرآن اور نیکیوں کے ذریعے سے اپنے آپ کو محفوظ رکھے، حرام کاموں سے بچے، اپنے گھر سے آلاتِ لہو ولعب، گانوں، تصویروں اور فخش فلموں کو دور رکھے اور ظاہری و باطنی گندگیوں سے اپنے آپ کو پاک رکھے تو اللہ کے حکم سے ایبا شخص شیاطین کے فریب، حیلے اور ان کے غلبہ و تسلط سے محفوظ رہے گا، اور جب وہ گانے بجانے، لہو ولعب، فتنہ و فساد، راگ وئر اور موسیقی میں ملوث ہوگا تو وہ خود شیاطین کو اپنے اور پائے بی اس پر جادو اثر انداز ہوگا، مکاروں کے مکر، شعبرہ بازیاں اور ان کی کہانت وغیرہ اس پر چلے گی۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ اطباء اور ڈاکٹرز کے لیے مذکورہ بیاریوں پر قابو پانا مشکل ہوتا ہے، ان کا علاج تو صرف تلاوت قرآن، مسنون دعاؤں اور مسنون اوراد و وظائف کے ذریعے سے ممکن ہوتا ہے، چنانچہ اس کے لیے مخلص اور نیک قراء اور عاملین کی ضرورت ہوتی ہے، جو مریض کو اپنی عملی اصلاح کی طرف توجہ دلاتے ہیں، نیز اس کو اپنی دینداری کی طرف بلیٹ جانے، اس پر استفامت اختیار کرنے، توبہ و استغفار کرنے، حرام کاموں سے باز آنے اور اللہ سے شفا طلب کرنے میں اور اسی پر کامل بھروسا اوراعتاد کرنے کی نصیحت کرتے ہیں۔

اسی طرح حکومتی سرپرستوں اور منتظمین پر واجب و لازم ہے کہ وہ ایسے جادوگروں اور کا ہنوں کا خاتمہ کریں جنھوں نے مسلمانوں کے اندر الیی مشکل العلاج بیاریوں کو بھیلا رکھا ہے، تا کہ وہ اسلامی معاشروں میں مزید اس قتم کی امراض نہ بھیلاسکیں۔ واللہ اعلم (ابن جرین: الفتادی الشرعیہ فی المسائل الطبیہ: 10/1)

#### 226- زچگی میں عورت کے پڑھنے کے لیے ایک دعا

علامہ ابن القیم رشالیہ نے اپنی کتاب طب نبوی کے حرف کاف کے ضمن میں لکھا ہے کہ خلال رشالیہ کا بیان ہے، مجھے عبداللہ بن احمد رشالیہ نے بیان کیا، وہ فرماتے ہیں: میں نے اپنے باپ کو دیکھا کہ وہ اس عورت کو، جو عمر ولادت اور زیکی کے ممل کے مشکل ہونے میں بتلا ہو، سفید رنگ کے صاف و شفاف جام میں یہ لکھ کر دیتے تھے: "لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللَّهُ الْحَلِیُمُ الْکَرِیُمُ، سُبُحَانَ اللَّهِ مِن بِلَا وَ اللَّهِ الْحَلِیُمُ الْکَرِیُمُ، سُبُحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِیْنَ " (الله علیم و کریم کے ملاوہ کوئی معبود برحق نہیں، اللہ پاک ہے جوعرش عظیم کا رب ہے، سب تعریف الله کے لیے ہے، سارے جہانوں کا پالنے والا ہے)۔

﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوْعَدُونَ لَمْ يَلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةً مِّنْ لَهُ لِلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةً مِّنْ لَقَار بَلْغُ ﴾ [الأحقاف: 35]

'' جس دن وہ اس چیز کو دیکھیں گے جس کا ان سے وعدہ کیا جاتا ہے تو گویا وہ دن کی ایک گھڑی کے سوانہیں رہے، یہ پہنچا دینا ہے۔'' نیز یہ لکھتے

﴿ كَأَنَّهُمُ يَوْمَ يَرَوْنَهَا لَمُ يَلْبَثُوْآ إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُحْهَا﴾ [النازعات: 46]

''گویا وہ جس دن اسے دیکھیں گے وہ (دنیا میں) نہیں گٹہرے، مگر دن کا ایک بچھلا حصہ، یا اس کا پہلا حصہ۔''

وہ اس عمل کی دلیل کے طور بر ابن عباس ڈھٹٹا سے بیان کرتے تھے کہ عیسیٰ ملیلہ ایک الی گائے کے پاس سے گزرے جو حاملہ تھی اور اس کا بجہ اس کے پیٹ میں رکا ہوا تھا، باہر نہیں آر ہا تھا، اُس گائے نے عیسیٰ علیلاً کو مخاطب کر کے کہا: اے اللہ کے کلمے! اللہ سے دعا کرو کہ وہ مجھے اس تکلیف و آ زمائش سے نجات دے دے جس میں میں مبتلا ہوں تو عیسیٰ علیظا نے کہا: اے ایک نفس کو دوسرے نفس سے پیدا کرنے والے! اے ایک نفس کو دوسرے نفس سے نجات دینے والے! اے ایک نفس کو دوسرے نفس سے نکالنے والے! اس گائے کو عسرت ولادت سے نجات دے، چنانچہ اس گائے نے فوراً ہی اپنا بچہ پیدا کر دیا اور نا گہاں وہ کھڑی اس کو سونگھ اور حاث رہی تھی۔ جب عورت پر زنچگی کاعمل مشکل ہوجائے تو بہالفاظ اس کولکھ کر دے دو۔سلف میں سے بعض نے قرآن کی بعض آیات لکھ کرینے کی رخصت عنایت کررکھی ہے اور اسے اس شفاطلی کا حصہ قرار دیا ہے، جوشفا اللہ نے قرآن میں رکھی ہے۔

اور صاف برتن میں بيآيات لکھي جائيں:

﴿ إِذَا السَّمَآءُ انْشَقَّتُ ﴿ وَاذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتُ ﴿ وَإِذَا السَّمَآءُ انْشَقَاقَ: 1 تا 4] الْأَرْضُ مُنَّتُ ﴿ وَالْقَتُ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتُ ﴾ [الإنشقاق: 1 تا 4] ' جب آسان پهي جائے گا۔ اور اپن رب عظم پركان لگائے گا اور يبي اس كاحق ہے۔ اور جب زمين پھيلا دى جائے گا۔ اور اس ميں جو يجھ ہے اسے باہر پھينک دے گی اور خالی ہو جائے گا۔'

اور اس برتن میں یائی ڈالا جائے اور وہ یائی کچھ حاملہ کو پلایا جائے اور یکھاس کے پیٹ پر چھینٹے مارے جا نیں۔

(ابن حبرين: الفتاوي الشرعيه في المسائل الطبية: 15/1)

#### 227- دم کرنے کی اجرت و مزدوری لینے کا حکم

جب امر وافع میہ ہے کہتم شرعی دم کے ساتھ مریضوں کا علاج کرتے ہو اورتم ہرایک کوصرف وہی دم کرتے ہو جو نبی اکرم مَثَاثِیمُ سے ثابت ہے اورتم اس مسئلے میں اس کی طرف قصد و رجوع کرتے ہو جو علامہ ابن تیمیہ اٹسلٹنا نے اپنی معروف کتابوں میں ذکر کیا ہے اور جوعلامہ ابن قیم الجوزیہ رطنشہ نے اپنی کتاب ''زاد المعاد'' میں لکھا ہے، نیزتم اہل السنة والجماعة کی کتابوں کی طرف ہی رجوع کرتے ہوتو تمھاراعمل جائز ہے اور تمھاری کوشش کی قدر کی جائے گی۔تم ان شاء الله اس پر اجر و ثواب کے مستحق ہوگے اور تمھارے لیے ایے اس عمل پر اجرت و مزدوری لینا جائز ہے، دلیل اس کی وہ حدیث ہے جو ابوسعید خدری ڈٹاٹنڈ

سے مروی ہے۔ (اللجنة الدائمة: 2734)

228- شفاطلی کی غرض سے کسی معین شخص کی طرف سے آ بِ زم زم پر کھ پڑھنے کا حکم

نی اکرم مُلَاثِم سے مروی ہے کہ آپ مُلاثِم نے آبِ زم زم نوش فرمایا اور آب مُلْقِيم اسے اسے ساتھ بھی لے جاتے تھے۔ آپ مُلْقِم نے آب زم زم یینے کی رغبت دلائی اور فرمایا:

« مَاءُ زَمُزَمَ لِمَا شُربَ لَهُ»

"آب زم زم جس نیت وارادہ سے پیا جائے وہ پورا ہوتا ہے۔"

ابن عباس والنفياس مروى ہے كه رسول الله متالیقی آبِ زم زم پلانے كى حكم بر آئے اور پانى طلب كيا، عباس والنفی نے كہا: اے فضل! اپنى ماں (عباس والنفی كى بيوى) كے پاس جاؤ اور اس سے رسول الله متالیقی كے ليے پانى لاؤ، تو آب متالیق نے فرمایا:

«إِسُقِنِيُ» "مجھے (يہی پانی) بلاؤ!"

تو عباس و الله على ا ميس - آب على الله على

«إِسُقِنِيُ» ''مجھے ( یہی پانی ) بلاؤ!''

چنانچہ آپ النظیم نے وہ پانی پیا، تب آپ النظیم چاہِ زم زم پر آئے، دیکھا کہ لوگ اس سے پانی نکال کر لوگوں کو پلانے کے عمل میں مصروف ہیں تو آپ ملائیم نے فرمایا:

( اِعُمَلُوا فَإِنَّكُمُ عَلَى عَمَلٍ صَالِحِ »

''(لوگوں کو پانی بلانے کا میہ) کام گرو، کیونکہتم ایک عمل صالح میں مشغول ومصروف ہو۔''

پھرآپ مَالِيَّا مِنْ عَلَيْهِمْ نِي فرمايا:

(الوُلَا أَنْ تُغُلَبُوا لَنَزَلْتُ حَتَّى أَضَعَ الْحَبُلَ)

''اگر مجھے میہ ڈر نہ ہوتا کہ شمصیں تکلیف ہوگی تو میں (سواری سے)

اترتا اورری کو ( کاندھے پر) رکھتا۔''

❶ سنن ابن ماجه، رقم الحديث [3062]

یعنی اپنے کندھے پر پانی اٹھا کر لوگوں کو پلاتا اور آپ ٹُلٹیٹِم نے اپنے کندھے کی طرف اشارہ بھی کیا۔ کندھے کی طرف اشارہ بھی کیا۔

''زمزم کا پائی جس نیت و ارادے سے پیا جائے وہ پورا ہوتا ہے۔
اگرتم شفا طلبی کی غرض سے اسے نوش کرو گے تو اللہ تعالی شمصیں شفا
عطا کرے گا، اور اگر اس ارادے سے اسے پیو گے کہ وہ شمصیں سیر
کر کے تمھاری بھوک مٹائے تو اللہ تعالی شمصیں اس کے ساتھ سیر کر
دے گا اور اگرتم اسے پیاس بجھانے کی غرض سے نوش فرماؤ گے تو اللہ
تعالی اسے بجھائے گا اور چا و زمزم جبریل علیک کا (زمین پر ایر ھی مار
کر) بنایا ہوا کنواں اور اساعیل علیک کا مشروب ہے۔''

عائشہ وہ کھیا کے متعلق مروی ہے کہ وہ زمزم کا پانی اٹھا کر اپنے ساتھ لے جاتی تھیں اور ساتھ اس بات کی خبر دیتیں کہ رسول اللہ شکائی بھی آب زمزم اٹھا کر ساتھ لیجاتے تھے۔ اس کے علاوہ کئی ایک احادیث ہیں جو آب زمزم کی فضیلت اور اس کے خواص کے بارے میں مروی ہیں۔

ندکورہ احادیث میں سے بعض پر اگر چہ محدثین کا کلام ہے، مگر بعض علماء

<sup>289/2]</sup> سنن الدارقطني [289/2]



<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [1635]

نے انھیں صحیح بھی قرار دیا ہے اور صحابہ کرام ٹاکٹی نے بھی ان پرعمل کیا ہے، ان احادیث پر اس وقت سے لے کر ہمارے آج کے دن تک عمل جاری رہا۔ ان احادیث پر اس وقت سے لے کر ہمارے آج کے دن تک عمل جاری رہا۔ ان احادیث کے مفہوم کی تائید وہ حدیث بھی کرتی ہے جسے امام مسلم المطلقہ نے اپنی ''صحیح'' میں نقل کیا ہے کہ آپ مائی آئی نے آبِ زمزم کے متعلق فرمایا:

« إِنَّهَا مُبَارَكَةٌ وَإِنَّهَا طَعَامُ طُعُمٍ»

''یقیناً آبِ زمزم بابرکت ہے اور بلاشبہہ وہ بھوکے کے لیے کھانا ہے۔'' امام ابو داود ہٹلٹنز نے صحیح سند کے ساتھ مذکورہ روایت پر یہ الفاظ زائد بیان کیے ہیں:

﴿ وَشِفَاءُ سُقُمٍ ﴾ "زمرم كا يانى بيارى كے ليے شفا ہے۔"

(314)

<sup>€</sup> سنن ابن ماجه، رقم الحديث [3062]

کچھ پڑھنا مشروع ہوتا تو آپ سُلُولِم ضرور ایسا کرتے اور اپنی امت کے سامنے اسے بیان کرتے ، کیونکہ آپ سُلُولِم نے ہر خبر و بھلائی کی طرف اپنی امت کے لوگوں کی راہنمائی کی ہے اور ہر شر اور برائی سے انھیں خبردار کیا ہے، لیکن دوسرے پانیوں کی طرح شفا طلی کے لیے آب زمزم پر کچھ پڑھ کر دم وغیرہ کرنے کی کوئی ممانعت بھی نہیں ہے، بلکہ دوسرے پانیوں کی نسبت آب زمزم پر کسی کو دم کر کے دینا زیادہ اولی اور افضل ہے، کیونکہ اس میں بذات خود برکت اور شفا ہے، جبیبا کہ مذکورہ احادیث میں بیان ہوا ہے۔ (اللجنة الدائمة: 992)

#### 229- بعض آیات قرآنیکو پانی میں ڈال کر پینے کا حکم

اس طرح کے ایک سوال کا جواب دارالا فقاء (فتویٰ کمیٹی) کی طرف سے دیا جا چکا ہے، جس کامتن کچھ یوں ہے: قرآن مجید کی کچھ آیات کسی جام یا کاغذیر کھنا اور پھر اس جام یا کاغذ کوجس پر آیاتِ قرآنیہ کھی ہوئی ہوں، دھوکر بینا جائز ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کاعمومی ارشاد ہے:

﴿ وَ نُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَّ رَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾

[الإسراء: 82]

''اور ہم قرآن میں سے تھوڑا تھوڑا نازل کرتے ہیں جو ایمان والوں کے لیے سراسر شفا اور رحمت ہے۔''

یس قران مجید دلول اورجسموں دونوں کے لیے باعث شفا ہے۔ ابن

مسعود ولافؤ سے مروی ہے کہ نبی اکرم مَلاَقِوْم نے فرمایا:

«عَلَيُكُمُ بِالشِّفَائِينِ: اَلْعَسَلِ وَالْقُرُآنِ»

🛭 سنن ابن ماجه، رقم الحديث [3452]

''دوشفاؤل (کے باعث) کولازم پکڑواوروہ ہیں شہداور قرآن۔''
اس کی دلیل وہ حدیث بھی ہے جسے امام ابن ملجہ بٹر لٹٹن نے علی دلائٹؤ سے
روایت کیا ہے، وہ نبی اکرم مَثَالِیُّا سے بیان کرتے ہیں کہ آپ مُلَّالِیُّا نے فرمایا:
﴿ خَیرُ اللَّوَاءِ الْقُرُ آنُ ﴾ ''بہترین دوا قرآن ہے۔''
امام ابن السنی بٹر لٹن نے ابن عباس ڈلٹیُ سے روایت کیا ہے (وہ فرماتے
ہیں) جب عورت پر ولادت سخت اور مشکل ہوجائے تو ایک صاف برتن پکڑو، پھر
اس بر کھو:

- ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوُنَ مَا يُوْعَلُونَ ﴾ [الأحقاف: 35] "جس دن وه اس چيز كوديكهيس كي جس كا ان سے وعده كيا جا تا ہے۔" نيز فرمايا:
  - ﴿ كَأَنَّهُمُ يَوْمَ يَرَوْنَهَا لَمْ يَلْبَثُوْآ﴾ [النازعات: 46] ''گویاوه جس دن اسے دیکھیں گےوہ (دنیا میں) نہیں تھہرے۔'' اور فرمایا:
- ﴿ لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ [يوسف: 111] "بلاشبهه يقيناً ان كي بيان مين عقلول والول كي لي بميشه سے ايك عبرت ہے۔"

پھر اس برتن کو دھویا جائے اور عورت وہ پانی پیے اور کچھ پانی سے اپنے پیٹ اور چہرے پر چھینٹے مار لے۔

ابن القيم بطلف نے اپنی كتاب "زاد المعاد" میں لكھا ہے كہ خلال بطلف نے

<sup>€</sup> سنن ابن ماجه، رقم الحديث [3501]

"لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ الْحَلِيمُ الْكَرِيمُ، سُبُحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرُشِ الْعَظِيم، الْعَظِيم،

''الله حليم وكريم كے علاوہ كوئى معبود برحق نہيں، الله پاك ہے جوعرش عظیم كارب ہے۔''

﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [الزمر: 75]

''سب تعریف اللہ کے لیے ہے جو تمام جہانوں کا رب ہے۔''

﴿ كَأَنَّهُمُ يَوْمَ يَرَوُنَ مَا يُوْعَدُونَ لَمُ يَلْبَثُوا إِلَّا سَاعَةً مِّنُ

نَّهَارِ بَلْغٌ ﴾ [الأحقاف: 35]

"جَسَ دن وہ اس چیز کو دیکھیں گے جس کا ان سے وعدہ کیا جاتا ہے۔ تو گویا وہ دن کی ایک گھڑی کے سوانہیں رہے، یہ پہنچا دینا ہے۔' ﴿ کَانَّهُمْ یَوْمَ یَرَوْنَهَا لَمْ یَلْبَثُوْاً إِلَّا عَشِیَّةً اَوْ ضُحْهَا﴾

[النازعات: 46]

''گویا وہ جس دن اسے دیکھیں گے وہ (دنیا میں) نہیں تھہرے، مگر دن کا ایک بچھلا حصہ، یا اس کا پہلا حصہ۔''

خلال رشلشہ نے کہا: ہمیں ابوبکر مروزی رشلشہ نے خبر دی کہ یقیناً ابو عبداللہ رشلشہ کے پاس ایک آ دمی آیا اور عرض کی: اے ابو عبداللہ! آپ الیم عورت کے لیے کچھ لکھ کر دیں جس پر دو دن سے ولادت و زچگی مشکل بنی ہوئی ہے۔ انھوں نے کہا: اسے کہو: ایک بڑا سا جام اور زعفران لے کر آؤ۔ میں نے انھیں کئی ایک افراد کو بہلکھ کر دیتے ہوئے دیکھا ہے۔

نیز ابن القیم رشط نے فرمایا:

''سلف کی ایک جماعت کا خیال ہے کہ الیی عورت کو قرآن کی کچھ آیات لکھ کر دی جائیں تو وہ انھیں دھو کر پی لے۔ مجاہد ہوائی نے فرمایا: اس میں کوئی حرج نہیں کہ قرآن مجید کو لکھا جائے، پھر اسے دھو کر مریض کو پلایا جائے۔ اسی طرح کا موقف ابو قلابہ ہوائی سے بھی مروی ہے۔'' (اللجنة الدائمة: 143)

#### 230-معوزتین کی تلاوت

سوال شفاطلی کے لیے معوذات (وہ سورتیں اور آیات جن میں بعض چیزوں سے اللہ کی پناہ طلب کی گئی ہواور یہاں اس سے مراد سورت اخلاص، فلق اور ناس ہے ) کی تلاوت کرنا۔

عواب یقینا سورت اخلاص ﴿ قُلُ هُوَ اللّٰهُ اَحَدْ ﴾ ، معوذتین (سورت فلق اور ناس)، سورة الفاتح اور قرآن مجید کی دیگر سورتیں پڑھ کر مریض کو دم کرنا جائز ہے، اسے رسول الله طَالِیْم نے اپنے فعل کے ساتھ اور صحابہ کرام ڈیالیّم کے اس کا اقرار و تصدیق کر کے مشروع قرار دیا ہے۔ امام بخاری ومسلم راب نے اپنی اپنی صحیح میں معمر کے واسطے سے روایت نقل کی ہے، معمر زہری سے، زہری عروہ سے اور عروہ عاکشہ ڈیائیا سے روایت کرتے ہیں کہ بے شک نبی اکرم سالیّم ایک ایک میں محروہ عاکشہ ڈیائیا مورت کرتے ہیں کہ بے شک نبی اکرم سالیّم فوت ہوگئے تھے، معوذات یعنی سورت این اس مرض میں جس میں آپ شالیّم فوت ہوگئے تھے، معوذات یعنی سورت

اخلاص اور معوذ تین پڑھ کر اپنے اوپر دم کیا کرتے تھے، پھر جب آپ سُطَّیْظِ پر بیاری کا بوجھ بڑھا تو میں بیسورتیں پڑھ کر آپ سُطُیْظِ پر پھونکی تھی اور بطور برکت آپ سُکُٹیْظِ کا ہاتھ آپ سُکُٹیْظِ کے جسم پر پھیرتی تھی۔

راویِ حدیث معمر کا بیان ہے: میں نے اپنے استاد زہری سے پوچھا کہ آپ سڑائیا ہے کہ کا بیان ہے: میں نے فرمایا: آپ سڑائیا ہے ہاتھوں پر کھونک مارتے، چر انھیں اپنے چہرے پر پھیر لیتے۔

امام بخاری وطلف نے ابوسعید خدری وٹائٹو کے واسطے سے نقل کیا ہے کہ نبی ا كرم سَلَيْنَا كَ صَحَابِ كرام رُفَالَتُهُ مِين سے كچھ كا گزر عرب قبيلوں ميں سے ايك ا پیے قبیلے پر ہوا جس قبیلے کے لوگوں نے ان صحابہ کرام کی مہمان نوازی نہ کی ، وہ اصحاب رسول اس حالت میں وہاں تھہرے ہوئے تھے کہ اس قبیلے کے سردار کو سسی زہریلی چیز نے ڈس لیا، قبیلے کے ایک آدمی نے انھیں آ کر کہا: کیا تمھارے یاس کوئی دوائی یا دم کرنے والا ہے؟ تو انھوں نے جواب دیا: تم لوگوں نے ہماری مہمان نوازی نہ کی، لہذا ہم تو اجرت طے کیے بغیر دمنہیں کریں گے، چنانچہ انھوں نے کچھ بکریاں دینا قبول کیں، تب (ان میں سے ایک صحابی نے) سورت فاتحہ پڑھنا شروع کی، وہ اس طرح کہ منہ میں تھوک جمع کر کے (اس پر سورة فاتحه يره كر) اسے تھوك ديتے، آخر كار ان كا سردار بھلا چنگا صحت مند ہوگیا۔ قبیلے کے لوگوں نے حسب وعدہ بکریاں پیش کر دیں، مگر صحابہ کرام ( کو کچھ تر دد ہوا، اس لیے انھوں) نے کہا: ہم اس وقت تک میر بیال نہیں کیس کے جب تک ہم نبی اکرم مُلَاثِيَّا سے پوچھ نہ لیں، پھر انھوں نے آپ مُلَاثِیَا سے وریافت فرمایا تو آب منافظ بنس دیے اور فرمایا:

<sup>◘</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5735] صحيح مسلم [2192/51]

( وَمَا أَدُرَاكَ أَنَّهَا رُقِيَةً! حُدُوهَا وَاضُرِبُوا لِي بِسَهُمِ ) "
" (سورت فاتحه پڑھ کر دم کرنے والے صحابی کو مخاطب کر کے فرمایا)
تخصے کیسے معلوم ہوا کہ یہ (سورة فاتحہ) دم ہے، چنانچہ بکریاں لے لو اور ان میں میرا بھی حصہ لگاؤ۔''

پہلی حدیث میں ہے کہ نبی اکرم طالیقی نے اپنی مرض الموت میں اپنے اوپر معوذات پڑھ کر دم کیا اور دوسری حدیث میں ہے کہ آپ طالیق نے صحابہ کرام ڈاکٹی کے سورت فاتحہ کے ساتھ کیے ہوئے دم (اوراس پر لی ہوئی اجرت) کا اقرار کرتے ہوئے اسے جائز قرار دیا۔ (اللجنة الدائسة: 446)

231- بچھو کاٹنے کا دم

سوال بعض دعا کیں مشہور ہیں اور کہا جاتا ہے کہ یہ بچھو کے کاٹے کا

علاج بين؟

جواب صحیح دم وہ ہے جوقر آن اور ان دعاؤں کے ساتھ کیا جائے جوشیح احادیث سے ثابت ہیں، جیسے ابوسعید ڈاٹٹو کا سردار کوسورت فاتحہ پڑھ کر دم کرنا، چنانچہ ندکورہ دم کو (عدم ثبوت کی وجہ سے)عمل میں لانا جائز نہیں ہے، بلکہ اسے ترک کرنا اور اس سے گریز ویر ہیز کرنا واجب ہے۔ (اللجنة الدائمة: 7919)

232- دم کرنے والے کا آسیب زدہ مریض کا گله گھونٹنے کا حکم

سابقہ دور کے علماء میں سے بعض، جیسے شخ الاسلام ابن تیمیہ رشاللہ ہیں،
نے اس طریقہ علاج پر عمل کیا ہے، چنانچہ وہ انسان میں گھسے ہوئے جن سے
صحیح البخاری، رقم الحدیث [2276] صحیح مسلم [2001/65]

مخاطب ہوتے، اس کا گلہ گھونٹتے، اس کی پٹائی کرتے، یہاں تک کہ وہ اس انسان سے نکل جاتا،لیکن جبیبا کہ ہم قراء اور عاملین کے متعلق سنتے ہیں، ان امور میں مبالغہ آمیزی سے کام لینا درست اور مناسب نہیں ہے۔ (ابن باز: مجموع الفتاوي والمقالات: 278/28)

#### 233- (بذرىعه جادو وغيره) جماع سے روكے ہوئے تحص كا علاج

الیا شخص بیری کے سات سنریتے لے، انھیں پھر وغیرہ کی مدد سے کوٹ لے، پھر انھیں ایک برتن میں ڈال دے اور ان پر مناسب مقدار میں پانی ڈالے اوراس يرِ "أية الكرى"، ﴿ قُلْ يَا يُنَّهَا الْكَفِرُونَ ﴾ [الكافرون: 1] ، ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ اَحَدٌ ﴾ [الاخلاص: 1] ، ﴿ قُلُ اَعُوْدُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ [الفلق: 1] ، ﴿ قُلُ اَعُودُ بِرَبِّ النَّاس ﴾ [الناس: 1] ، اور جادوكي وه آيات يراسط جوسورة الاعراف ميس بين: ﴿ وَ أَوْحَيْنَا إِلَى مُوْسِّى أَنُ أَلْقِ عَصَاكَ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَا فِكُونَ ١ إِنَّ فَوَقَعَ الْحَقُّ وَ بَطَلَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ١ فَغُلِبُواْ هُنَالِكَ وَ انْقَلَبُوا صْغِرِيْنَ ۞ وَ ٱلْقِيَ السَّحَرَةُ سُجِدِيْنَ ۞ قَالُوۡۤا امَنَّا بِرَبِّ الْعُلَمِيْنَ ۞ رَبِّ مُوْسَى وَ هٰرُوُنَ﴾ رالأعراف: 117 تا 122<sub>]</sub>

"اور ہم نے موسیٰ کی طرف وحی کی کہ اپنی لاتھی بھینک، تو احیا نک وہ ان چزوں کو نگلنے گلی جووہ حجوث موٹ بنا رہے تھے۔ پس حق ثابت ہو گیا اور باطل ہو گیا جو کچھ وہ کررہے تھے۔تو اس موقع پر وہ مغلوب ہو گئے اور ذلیل ہو کر واپس ہوئے۔اور جادوگر سجدے میں گرا دیے گئے۔ انھوں نے کہا ہم جہانوں کے رب پر ایمان لائے۔موکیٰ اور

ہارون کے رب پر۔'' نہ کے دب یہ سا

اورسورت يونس كى مندرجه ذيل آيات براهے:

﴿ وَ قَالَ فِرْعَوْنُ ائْتُونِي بِكُلِّ سَحِرٍ عَلِيْمِ ﴿ فَلَمَّا جَآءَ السَّحَرَةُ قَالَ فِهُمُ مُّوْسَى الْقُوا مَآ اَنْتُمُ مُّلُقُونَ ﴿ فَلَمَّآ الْقَوْا اللَّهَ مَلُقُونَ ﴿ فَلَمَّآ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ سَيْبُطِلُهُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِيْنَ ﴿ وَ يُحِقُ اللَّهُ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهِ وَ لَوُ يُصِعُ اللَّهُ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهِ وَ لَوُ يُحِقُ اللَّهُ الْحَقَ بِكَلِمْتِهِ وَ لَوُ يُحِقُ اللَّهُ الْحَقَ بِكَلِمْتِهِ وَ لَوْ كُوهُ اللَّهُ الْمُجْرِمُونَ ﴾ [يونس: 79 تا 82]

''اور فرعون نے کہا میرے پاس ہر ماہر فن جادوگر لے کرآؤ۔ تو جب جادوگر آگے۔ تو جب جادوگر آگے۔ تو جو۔ جادوگر آگے تو موگ نے ان سے کہا تھینکو جو کچھ لائے ہو یہ تو جادو تو جب انھوں نے بچینکا، موگ نے کہا تم جو کچھ لائے ہو یہ تو جادو ہے، یقینا اللہ اسے جلدی باطل کر دے گا۔ بے شک اللہ مفسدوں کا کام درست نہیں کرتا۔ اور اللہ حق کو اپنی باتوں کے ساتھ سچا کر دیتا ہے، خواہ مجرم براہی جانیں۔'

نيزوه آيات براهے جوسورت طه ميں ہيں:

﴿ قَالُوا يَهُوسَى اِمَّا اَنُ تُلْقِى وَ اِمَّا اَنُ نَّكُونَ اَوَّلَ مَنُ الْقَى ﴿ قَالُوا يَهُوسَى اللّهِ مِنُ قَالَ بَلُ الْقُوا فَاذَا حِبَالُهُمُ وَ عِصِينُهُمُ يُخَيَّلُ اللّهِ مِنُ سِحْرِهِمُ اَنَّهَا تَسْعَى ۞ فَاوْجَسَ فِى نَفْسِه خِيفَةً مُّوسَى ۞ قُلْنَا لَا تَخَفُ اِنَّكَ اَنْتَ الْاَعْلَى ۞ وَالَّقِ مَا فِى يَمِينِكَ تَلْقَفُ مَا صَنَعُوا النَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سُحِرٍ وَ لَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ اللهِ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ اللهِ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ اللهِ وَلَا يَفْلِحُ السَّاحِرُ وَلَا يَفْلِحُ السَّاحِرُ وَيَلُا يَفْلِحُ السَّاحِرُ وَيُنْ اللّهِ وَلَا يَفْلِحُ السَّاحِرُ وَيَلْ اللّهَ اللّهِ وَلَا يَفْلِحُ السَّاحِرُ وَيَلُولُهُ السَّاحِرُ وَيَلْ اللّهُ السَّاحِرُ وَيَلُولُهُ السَّاحِرُ وَيَلُولُهُ السَّاحِرُ وَيُلِكُ السَّاحِرُ وَيَلُولُهُ السَّاحِرُ وَيُلِولُهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ السَّامِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللللللللللل

''انھوں نے کہا اے موی ! یا تو یہ کہ تو چھنے اور یا یہ کہ ہم پہلے ہوں جو چھنکیں۔ کہا بلکہ تم چھنکو، تو اچا نک ان کی رسیاں اور ان کی الٹھیاں، اس کے خیال میں ڈالا جاتا تھا، ان کے جادو کی وجہ سے کہ واقعی وہ دوڑ رہی ہیں۔ تو موی نے اپنے دل میں ایک خوف محسوں کیا۔ ہم نے کہا خوف نہ کر، یقیناً تو ہی غالب ہے۔ اور پھینک جو تیرے دائیں ہاتھ میں ہے، وہ نگل جائے گا جو کچھ انھوں نے بنایا ہے وہ جادوگر کی چال ہے اور جادوگر کامیاب نہیں ہوتا جہاں بھی آئے۔''

ندکورہ تمام سورتیں اور آیات پانی پر پڑھنے کے بعد کچھ پانی پی لے اور باقی ماندہ پانی سے عسل کر لے، ان شاء اللہ اس عمل سے بیاری کا ازالہ ہوجائے گا اور اگر بیمل دویا زیادہ مرتبہ کرنا پڑے تو کوئی حرج نہیں، بیاری کے ازالے تک اسے جاری رکھ سکتا ہے۔ (ابن باز: الفتاویٰ: 1343)

#### 234- نفساتی بیار یوں کا دم کے ذریعے سے علاج

اس میں کوئی شک نہیں کہ انسان مستقبل کی فکر اور ماضی پرغم کی وجہ سے نفسیاتی بیاریوں کا شکار ہوجاتا ہے اور نفسیاتی بیاریاں حسی اور بدنی بیاریوں کی نسبت بدن اور جسم کا زیادہ نقصان کرتی ہیں۔ ان نفسیاتی بیاریوں کا علاج شرعی امور کے ذریعے سے کیا جاتا ہے، یعنی جیسا کہ معروف ہے، مادی ادویات کی نسبت دم ان بیاریوں کے لیے زیادہ کامیاب اور مؤثر علاج ہے۔

ان نفساتی بیاریوں کے علاج میں سے ایک ابن مسعود ڈاٹٹۂ سے صحیح

حدیث مروی ہے کہ جس کسی مومن کو بھی غم اور فکر اور حزن ملال پہنچے اور وہ برط ھے: ﴿ اَللَّهُمَّ إِنِّي عَبُدُكَ وَ ابْنُ عَبُدِكَ وَابْنُ أَمْتِكَ نِاصِيَتِي بِيَدِكَ مَاض فِي حُكُمُكَ عَدُلٌ فِي قَضَاءُ كَ أَسُأَلُكَ بِكُلِّ اسُم هُوَ لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفُسَكَ أَوْ عَلَّمْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلُقِكَ أَوْ اَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ أَو اسْتَأْثُرُتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ أَنْ تَجْعَلَ الْقُرُآنَ رَبِيُعَ قَلْبِيُ وَنُوْرَ صَدُرِيُ وَجِلَاءَ خُزُنِيُ وَذَهَابَ هَمِّيُ» ''اے اللہ! میں تیرا بندہ، تیرے بندے کا بیٹا اور تیری بندی کا بیٹا، میری پیشانی تیرے ہاتھ میں ہے، تیرا تھم مجھ میں جاری ہے، میرے بارے میں تیرا فیصلہ عدل وانصاف ہے، میں تجھ سے تیرے ہراس خاص نام کے ساتھ سوال کرتا ہوں جو تونے خود اپنا نام رکھا ہے، یا اسے اپنی کتاب میں نازل کیا ہے، یا اپنی مخلوق میں سے کسی كوسكهلايا ہے، ياعلم الغيب ميں اسے اپنے پاس ركھنے كوتر جيح دى ہے کہ تو قرآن کومیرے دل کی بہار اور میرے سینے کا نور اور میرے غم کو دور کرنے والا اور میرے فکر کو لے جانے والا بنا دے۔' تو اللہ تعالیٰ اس کےغم وفکر کو دور کر دیے گا۔

ایسے ہی انسان یہ بڑھے:

﴿ لَا اِللهَ اِلَّا أَنْتَ سُبُحْنَكَ اِنِّي كُنْتُ مِنَ الظّٰلِمِيْنَ ﴾ [الأنبياء: 78] "تيرے سواكوكي معبود برحق نہيں تو پاك ہے يقيناً ميں ہى ظالموں ميں سے تھا۔"

<sup>🛭</sup> مسند أحمد [ 452/1]

جوشخص اس مسئلے میں مزید معلومات جاہے وہ ان کتابوں کی طرف رجوع کرے جوعلاء کرام نے باب الاذکار میں کھی ہیں، جیسے علامہ ابن القیم رشائشہ کی ''الوابل الصیب'' شیخ الاسلام ابن تیمیه رشائشہ کی ''الکام الطیب'' اور امام نووی رشائشہ کی ''الاذکار'' اسی طرح علامہ ابن القیم رشائشہ کی ''زاد المعاد''۔

جیسے جیسے لوگوں کا ایمان کمزور ہوا، ویسے ویسے ان کا شرعی ادویات اور علاج معالجے پر سے اعتاد اور بھروسا بھی کمزور ہوگیا اور اب لوگوں کی بیصورت حال بن چکی ہے کہ وہ حسی اور مادی ادویات اور علاج پر شرعی ادویات اور علاج کی نسبت زیادہ اعتاد اور بھروسا کرتے ہیں۔ جب لوگوں کا ایمان مضبوط تھا، تب شرعی ادویات و علاج پورے طور پرمؤثر ثابت ہوتے تھے، بلکہ ان کی تا ثیر حسی اور مادی ادویات کی نسبت تیز تھی۔

ہم سب پر اس صحابی کا قصہ پوشیدہ نہیں ہے، جسے نبی اکرم مُلَّالَّیْ اَن لوگوں ایک سریہ میں روانہ کیا تھا، وہ ایک عرب قوم کے پاس تھہرے، لیکن ان لوگوں نے، جن کے پاس صحابہ کرام شکالُٹی کی یہ جماعت اتری تھی، صحابہ کرام شکالُٹی کی یہ جماعت اتری تھی، صحابہ کرام شکالُٹی کی مہمان نوازی نہ کی، چنانچہ اللہ عز وجل کا کرنا یہ ہوا کہ اس قبیلے کے سردار کوکسی زہریلی چیز نے ڈس لیا۔ اس قبیلے کے لوگ ایک دوسرے سے چہ میگوئیاں کرنے لگے کہ ان لوگوں کے پاس جاؤ جو تمھارے پاس تھہرے ہوئے ہیں، شاید کہ شمیس ان میں سے کوئی دم کرنے والامل جائے۔ صحابہ کرام شکالُٹی نے انھیں کہا: ہم تمھارے سردار کو تب تک دم نہیں کریں گے، جب تک تم ہمیں اتی اتی بکریاں (بطور اجرت کے) نہ دو، انھوں نے کہا: کوئی مضا کقہ نہیں، ہم دینے کو تیار ہیں۔ پس صحابہ کرام شکالُٹی میں سے ایک صحابی اس سانپ کے ڈسے ہوئے کو دم کرنے پیس صحابہ کرام شکالُٹی میں سے ایک صحابی اس سانپ کے ڈسے ہوئے کو دم کرنے

کے لیے گیا، چنانچہ اس نے صرف سورۃ الفاتحہ پڑھ کر دم کیا تو بیسانپ کا ڈسا ہوا یوں صحت مند ہو کر گھڑا ہوا جیسے کوئی رسی سے بندھا ہوا شخص آزاد ہو جاتا ہے۔ جی ہاں! ایسے ہی محض سورت فاتحہ کے دم نے اتنا تیز اثر دکھایا، کیونکہ وہ دم ایسے شخص نے کیا تھا جس کا دل ایمان سے معمور تھا ان صحابہ کرام ڈکائٹی کے واپس جانے کے بعد نبی اکرم شکاٹی نے (دم کرنے والے صحابی کو مخاطب ہوکر) ارشاد فرمایا:

﴿ وَمَا أَدْرَاكَ أَنَّهَا رُقَيَةٌ؟ »

''تہمیں کیے معلوم ہوگیا کہ یہ (سورۃ الفاتحہ ایک مؤٹر) دم ہے؟''
لیکن ہمارے آج کے دور میں لوگوں کا دین اور ایمان کمزور ہو چکا اور لوگ حسی، ظاہری اور مادی امور و وسائل پر اعتماد و بھروسا کرنے گے ہیں، اور فی الواقع وہ اس مسکلے میں آزمائش میں مبتلا ہیں۔ ان کے مقابلے میں ایسے شعبدہ باز اور لوگوں کی عقلوں، ان کی قستوں اور مالوں سے کھیلنے والے کھلاڑی پیدا ہوگئے ہیں، جو اپنے آپ کو نیکو کار قراء اور عامل سمجھتے ہیں، مگر حقیقت میں وہ باطل طریقے سے مال کھانے والے ہیں، جبکہ لوگ دو متفاد کناروں پر کھڑ ہے باطل طریقے سے مال کھانے والے ہیں، جبکہ لوگ دو متفاد کناروں پر کھڑ ہے بیں، ان میں سے کوئی شخص اس کنارے پر ہے جومطلق طور پر قرآن کا کوئی اثر نہیں سمجھتا اور کوئی دوسرے کنارے پر ہے اور جھوٹے اور دھوکا دہی والے منہیں سمجھتا اور کوئی دوسرے کنارے پر ہے اور جھوٹے اور دھوکا دہی والے منتروں کے ساتھ لوگوں کی عقلوں سے کھیل رہا ہے اور کوئی ان کے درمیان میں منتروں کے ساتھ لوگوں کی عقلوں سے کھیل رہا ہے اور کوئی ان کے درمیان میں کھڑا ہے۔ (ابن شیمین: فاولی علاء البلد الحرام: 1351)

235- ایسے دم کرنے والے کا حکم جو اہلِ علم میں سے نہ ہو

اس مسئلہ میں میرا خیال میہ ہے کہ دم کرنے والے عامل کے لیے اہلِ علم 326 سے ہونا شرط نہیں ہے، جب وہ تقوی اور اصلاح کے ساتھ کتاب وسنت کی محافظت کرنے والا ہواور صرف قرآن اور نبی اکرم سُلَّیْنِم سے منقول دعاؤں کے ذریعے سے دم کرتا ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، عامل اور دم کرنے والے کے لیے عالم ہونا کوئی شرط نہیں ہے۔ علماء میں سے کوئی عالم ایسا بھی ہوتا ہے جو بعض دوسر نے لوگوں کے مقابلے میں قران کو بہت کم پڑھنے والا ہوتا ہے۔

بعض دوسر نے لوگوں کے مقابلے میں قران کو بہت کم پڑھنے والا ہوتا ہے۔

(ابن تیمین : قاوی علماء البلد الحرام: 1354)

236- دم کرنے والے کاعورت کے جسم سے تکلیف والے عضو کو نظا کرنے کا تھم

اگرتو دم کرنے والامتقی اور اصلاح والے لوگوں میں سے ہو اور اپنے دین و اخلاق میں تہمت زدہ نہ ہو اور وہ کہے کہ بدن کا تکلیف والا حصہ نگا کرنا ضروری ہے تا کہ میں بلا واسطہ پڑھ کر اس پر دم کروں تو وہ حصہ نگا کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، لیکن اس وقت عورت کا محرم رشتے دار موجود ہونا چاہیے اور عامل و قاری عورت کے ساتھ خلوت اختیار نہ کرے، کیونکہ عورت کا محرم رشتے دار کے علاوہ کسی سے تنہائی میں ملنا جائز نہیں ہے۔

(ابن عثيمين: فآويٰ علماءالبلدالحرام: 1355)

**237-** شفاطلی کی غرض سے بعض آیات قرآ نیہ جیسے آیۃ الکرس کو برتنوں پر لکھنے کا حکم

سب سے پہلے تو ہمیں یہ جاننا جاہیے کہ یقینا اللہ عزوجل کی کتاب

قرآن مجید اس سے معزز اور برتر و بالا ہے کہ اسے اس حد تک پامال کیا جائے اور اس حد تک اسے حقیر سمجھ لیا جائے۔ ایک دلِ مؤمن کو یہ کیسے گوارا ہے کہ وہ اللہ عزوجل کی کتاب قرآن اور کتاب اللہ کی عظیم آیت، آیۃ الکری کو ایسے برتن میں لکھے جس میں پانی پیا جاتا ہے اور اسے حقیر سمجھ کر پامال کیا جاتا ہے اور گھر میں کہیں کھینک دیا جاتا ہے، پھر اس سے نیچ کھیلتے رہتے ہیں؟!

بلاشبہہ یہ ایک حرام فعل ہے اور جس شخص کے پاس کوئی اس ستم کا برتن ہے اس پر واجب ہے کہ وہ اس پر کھی ہوئی آیات کو مٹا دے، یعنی وہ اس برتن کے بنانے والے اور اس پر یہ آیات کندا کرنے والے کے پاس جائے تا کہ وہ اس پر سے آیات قرآنیہ مٹا دے۔ اگر ایساممکن نہ ہوتو اس پر واجب ہے کہ وہ ان کے لیے کسی پاک جگہ پر گھڑا بنائے اور ان برتنوں کو اس میں وفن کر دے۔ رہا ان کو حقیر اور پامال ہوتے ہوئے چھوڑ نا کہ ان میں بچ پانی پیس اور ان کے ساتھ کھیلیں تو یقیناً یہ جائز نہیں ہے، اگر چہ اس کا مقصد شفا طبی ہی کیوں نہ ہو۔ اس انداز میں قرآن سے شفا حاصل کرنا سلف صالحین ڈی گئی سے منقول نہیں ہے۔ (ابن شیمین: مجموع الفتاوی والرسائل: 48)

## 238- دم تو کل کے منافی نہیں ہے

توکل کا مطلب ہے منافع کے حصول اور نقصان دور کرنے کے لیے ان اسباب کو بروئے کار لاتے ہوئے جن کے اختیار کرنے کا اللہ نے حکم دیا ہے، اللہ عزوجل پرسچا اعتماد اور بھروسا کرنا۔ اسباب اختیار کیے بغیر اللہ پر اعتماد کرنا، توکل کا ہرگز مطلب نہیں ہے۔ اسباب کو اختیار کیے بغیر اللہ پر اعتماد کرنا اللہ

عزوجل کی ذات اور اللہ تبارک و تعالیٰ کی حکمت میں طعنہ زنی کرنے کے مترادف ہے، کیونکہ اللہ تعالی نے مسببات کو ان کے اسباب سے منسلک کر رکھا ہے اور جوڑا ہوا ہے۔ یہاں پر ایک سوال کھڑا ہوتا ہے کہ لوگوں میں سے سب سے زیادہ اللہ پر تو کل و بھروسا کرنے والا کون ہے؟ تو اس کا جواب سے ہے کہ وہ رسول الله مَثَاثِيمٌ كي ذات بابركات ہے، تو پھر ايك اور سوال پيدا ہوتا ہے كه كيا وہ ان اسباب کو بروئے کار لاتے تھے جن سے ضرر اور نقصان سے بچا جاتا ہے؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ جی ہاں! آپ مُلَاثِیْم جب کسی جنگ کے لیے روانہ ہوتے تو تیروں سے بیخے کے لیے زر ہیں پہنتے تھے۔غزوہُ احد کے موقع پر تو آب مَنْ اللَّهُمْ نے دوزر ہیں بہن رکھی تھیں، تو بیسب بچھ متوقع نقصان سے بیخے کے لیے تیاری کے طور برآپ منافیا نے ایسا کیا تھا، لہذا ثابت ہوا کہ اسباب کو اختیار کرنا توکل کے منافی نہیں ہے، بشرطیکہ انسان کا عقیدہ یہ ہو کہ ان اسباب کی حیثیت محض اسباب ہی کی ہے، بداسباب الله تعالی کے حکم کے بغیر موثر نہیں ہوتے ہیں،سواس بنا پر انسان پر کچھ پڑھ کراینے اوپر دم کرنا یا اپنے بیار بھائیوں پر دم كرنا توكل على الله كے منافی نہيں ہے، جبكہ نبی اكرم مَثَاثِیْم سے ثابت ہے كہ

آپ مُنْ اللّٰهِ نِهِ معوذات (سورت اخلاص وفلق و ناس) پڑھ کراپنے اوپر دم کیا تھا اور پیجھی ثابت ہے کہ آپ مُنالِیّنِ اپنے صحابہ کرام ثنائیُر کے بیار ہونے پر اُنھیں پچھ

پڑھ کر دم کیا کرتے تھے۔ واللہ اعلم (ابن تثیمین: مجموع الفتاویٰ والرسائل: 44)

239- پانی میں پھونک مارنے کا حکم

پانی میں پھونک مارنے کی دوقتمیں ہیں:

نہلی قتم یہ ہے کہ اس پھونک سے بھونک مارنے والے کے لعاب کے



ساتھ تبرک حاصل کرنا مقصود ہوتو اس میں کوئی شک نہیں کہ پھونک کی ہے تم حرام اور شرک کی ایک قتم ہے، کیونکہ انسانی تھوک برکت اور شفا کا ذریعے نہیں ہے۔
محمد رسول اللہ عَلَیْمِ کے آ ثار سے برکت حاصل کرنا تو جائز اور درست ہے، مگر آپ عَلَیْمِ کے سواکسی کے آ ثار سے برکت حاصل کرنا جائز نہیں ہے۔
ہے، مگر آپ عَلیْمِ کے سواکسی کے آ ثار سے آپ عَلیْمِ کی حیات مبارکہ میں برکت حاصل کرنا جائز ہے، نیز ان آ ثار کے باقی رہنے کی صورت میں آپ عَلیْمِ کی وفات کے بعد بھی ان سے برکت حاصل کرنا جائز ہے، جیسے کہ ام سلمہ چھیا کے باس جاندی کی ایک ڈبیا تھی، جس میں نبی اکرم عَلیْمِ کے بالوں میں سے چند بال رکھے ہوئے تھے، ان کے ذریعے سے وہ بیاروں کے لیے شفا طلی کیا کرتی تھیں، چنا نوہ ان بالوں پر پانی ڈالتیں، پھر اس کو تھوڑی سی حرکت دیتیں اور اس مریض کو وہ یانی دے دیتیں۔

لیکن نبی اکرم مُنَافِیْم کے علاوہ کسی دوسرے کی تھوک یا پینے یا کپڑے یا اس کے علاوہ کسی چیز سے برکت حاصل کرنا جائز نہیں ہے، بلکہ بیحرام اور شرک کی ایک قشم ہے، لہذا جب پانی میں پھونک مارنا پھونک مارنے والے کی تھوک سے برکت حاصل کرنے کی غرض سے بہوتو بیحرام اور شرک کی ایک قشم ہے، اس لیے کہ جس شخص نے کسی چیز میں ایسا سبب فابت کر دیا جو شرعی اور حسی سبب نہ ہوتو اس شخص نے گویا شرک کی ایک قشم کا ارتکاب کیا، کیونکہ اس نے اپ آپ کو اللہ تعالی کی کو اللہ تعالی کی دائت سبب تھہرا لیا، جبکہ مسبب الاسباب تو صرف اللہ تعالی کی ذات ہے اور مسببات کے لیے اسباب کو فابت کرنا صرف شریعت کا حق ہے، اسی لیے جس شخص نے کسی ایسے سبب کو اختیار کیا جسے اللہ نے سبب قرار نہیں دیا اسی لیے جس شخص نے کسی ایسے سبب کو اختیار کیا جسے اللہ نے سبب قرار نہیں دیا

حسی طور پر اور نہ شری طور پر تو ایسا تحف گویا شرک کی ایک قتم کا مرتکب ہوگا۔
دوسری قسم ہیہ ہے کہ انسان وہ تھوک بچو نئے جس میں اس نے قرآن
کریم کی تلاوت کی تھی، مثلاً وہ سورت فاتحہ کی تلاوت کرتا ہے، اور سورت فاتحہ
دم ہے، بلکہ بیہ سب سے عظیم دم ہے جو کسی مریض کو کیا جائے۔ بیشخص سورت
فاتحہ پڑھ کر پانی میں بچونک مارتا ہے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، بعض سلف کا
اس پرعمل رہا ہے اور یہ ایک مجرب اور اللہ کے تھم سے نفع مندعمل ہے۔ نبی
اکرم سَالیّٰیْم کا یہ معمول تھا کہ آپ سُالیْم سوتے وقت ﴿قُلْ هُوَ اللّٰهُ اَحَدْ ﴾، ﴿قُلْ
اکرم سَالیّٰیْم کا یہ معمول تھا کہ آپ سُالیّٰم سوتے وقت ﴿قُلْ هُوَ اللّٰهُ اَحَدْ ﴾، ﴿قُلْ
اکرم سَالیّٰم کا یہ معمول تھا کہ آپ سُالیّٰم سوتے وقت ﴿قُلْ هُوَ اللّٰهُ اَحَدْ ﴾، ﴿قُلْ
اکرم سَالیّٰم کا یہ معمول تھا کہ آپ سُالیّٰم سوتے وقت ﴿قُلْ هُو اللّٰه اَحَدْ ﴾، ﴿قُلْ

#### 240- نبی اکرم سُنَاتِیْم کے علاوہ کسی کے تھوک سے برکت حاصل کرنا

سوال نبی اکرم طالیا کے سواکس کے تھوک سے برکت حاصل کرنا حرام اور شرک کی ایک قتم متصور ہوتا ہے، صرف قرآنی دم اس سے متثنیٰ ہے، مگر یہاں پرضیح بخاری ومسلم میں مروی ایک حدیث کی بنا پر اشکال پیدا ہوتا ہے کہ نبی اکرم منافیا کے دم کرتے وقت یہ بڑھا کرتے تھے:

﴿ بِسُمِ اللهِ تُرْبَةُ أَرُضِنَا بِرِيْقَةِ بَعُضِنَا يُشُفىٰ سَقِيْمُنَا بِإِذَٰنِ رَبِّنَا ﴾

'الله ك نام ك ساتھ يہ ہارى زمين كى مٹى ہے، ہارے بعض كقوك ك ساتھ ہارے بياركو ہارے رب تعالى ك حكم سے شفا مل جائے۔''

**<sup>1</sup>** صحيح البخاري، رقم الحديث [5745] صحيح مسلم [2194/54] **①** 

ہم آپ جناب سے اس کی وضاحت کے طلبگار ہیں۔

بعض علماء نے تو ذکر کیا ہے کہ یہ دم صرف رسول الله مُنَالَّیْم اور مدینہ کی زمین ومٹی کے ساتھ خاص ہے، سواس بنا پرکوئی اشکال باقی نہیں رہتا۔ لیکن جمہور علماء کرام کا موقف یہ ہے کہ یہ رسول الله مُنَالِیْمُ اور ارضِ مدینہ کے ساتھ خاص نہیں ہے، بلکہ یہ ہر دم کرنے والے اور ہر زمین کے لیے عام ہے، لیکن یہ دم صرف تھوک سے برکت حاصل کرنے کی قبیل سے نہیں ہے، بلکہ یہ الیک تھوک ہے جس میں شفا طلی کی غرض سے دم اور مٹی شامل ہے، محض تھوک سے برکت حاصل کرنے الفتادی والرسائل ہے، محض تھوک سے برکت حاصل کرنانہیں ہے۔ (ابن عثیمین: مجموع الفتادی والرسائل: 47)

**241-** کسی کاغذ پر قرآنی آیات لکھنے، انھیں دھو کر پینے اور بیاری والی جگہ پررگڑنے کا حکم

بہتر یہ ہے کہ مسلمان اپنے بھائی کو کچھ پڑھ کر دم کرے، جس کا طریقہ کار کچھ یوں ہے کہ وہ بعض قرآنی آیات کی تلاوت کرے اور اس کے جسم پر عموماً یا تکلیف اور بیاری والی جگہ پر خصوصاً پھونک مار دے۔ یہی شرقی دم ہے، اور اگر وہ کچھ آیات پڑھ کر پانی پر پھونک مارے اور مریض کو بلا دے تو یہ بھی جائز ہے، کیونکہ دم کا میطریقہ کار حدیث سے ثابت ہے، لیکن آیات قرانیہ کو کسی کاغذ پر لکھی ہوئی آیات کو پانی سے دھونا اور پھر وہ پانی مریض کو بلانا تو اکثر علماء نے حدیث سے ثابت شدہ دم پر قیاس کرتے ہوئے اور قرآن کریم سے عموماً شفا طلی کے جواز کی وجہ سے اس کی رخصت عنایت فرمائی ہے، کیونکہ اللہ تعالی نے قرآن کے متعلق خردی ہے کہ وہ شفا ہے:

﴿ وَ نُنَزِّلُ مِنَ الْقُرُاكِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَ رَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ وَ نُنَزِّلُ مِنَ الْقُرُاكِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَ رَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الإسراء: 82]

"اور ہم قرآن میں سے تھوڑا تھوڑا نازل کرتے ہیں جو ایمان والوں کے لیے سراسر شفا اور رحمت ہے۔"

تو اس اعتبار سے فدکورہ عمل میں ان شاء اللہ کوئی حرج نہیں ہے، لیکن اولی اور بہتر وہی عمل ہے جس کا ہم نے پہلے ذکر کیا ہے اور رسول اللہ مَا اللهِ مَا وہی عمل ثابت ہے اور وہ ہے مریض پر بلا واسطہ کچھ پڑھ کر دم کرنا یا پانی میں وم کر کے اسے بلانا۔ (الفوزان:المنتقی: 171/1)

242- علاج کی غرض سے آب زمزم کو دوسرے شہر یا ملک کی طرف لے جانا

انسان کے لیے آ بِ زمزم کو دوسرے شہر اور ملک کی طرف لے جانا جائز ہے اور اس کی وہ خصوصیات جو یہاں ( مکہ ) میں ہیں وہ اس شہر اور ملک میں بھی باقی رہیں گی۔ (ابن شیمین: فآوئی علاء البلد الحرام: 1369)

**243-** مسلمان کا ازخود کچھ (آیات وادعیہ) پڑھ کر پانی میں پھونک کر پینا اور اپنا علاج کرنا

نی اکرم طُلَیْم جب این جسم میں کوئی مرض محسوس کرتے تو تین مرتبہ ﴿قُلْ هُوَ اللّٰهُ أَحَدٌ ﴾ (سورة الاخلاص) اور معوذتین (سورة فلق اور ناس) پڑھ کر اپنے ہم واللّٰهُ اَحَدٌ ﴾ (سورة الاخلاص) عمکن ہوتا، اپنے جسم پر یوں ہاتھ پھیرتے ہاتھوں پر پھونک مارتے اور جہاں تک ممکن ہوتا، اپنے جسم پر یوں ہاتھ پھیرتے

کہ اپنے سر، چرے اور سینے سے شروع کرتے اور سارے جسم پر گھماتے، اور یہ کہ اپنے سر، چرے اور سینے سے شروع کرتے اور سارے جسم پر گھماتے، اور یہ علی آپ مگل آپ مگلی کے حدیث میں عائشہ ڈاٹھا کی طرف سے اس کا بیان مروی ہے۔ اور جب آپ مگلی ایمار ہوئے تو جبریل علیا اسے مندرجہ ذیل دعا تین مرتبہ بڑھ کرآپ مگلی کو یانی میں دم کر کے دیا:

«بِسُمِ اللهِ أَرُقِيُكَ مِنُ كُلِّ شَيْءٍ يُؤُذِيُكَ وَمِنُ شَرِّ كُلِّ نَفُسٍ أَوْ عَيُنٍ حَاسِدٍ اللهِ أَرْقِيُكَ ﴾ أَوُ عَيُنٍ حَاسِدٍ اللهُ يَشُفِيكَ بِسُمِ اللهِ أَرْقِيُكَ ﴾

''الله كے نام سے ميں تجھے دم كرتا ہوں ہراس چيز سے جوتمھارے ليے تكليف دہ ہو، ہرنفس كے شرسے اور حاسد كی نظر سے الله شمصیں شفا عطا كرے، الله كے نام سے ميں شمصيں دم كرتا ہوں۔''

یہ دم مشروع اور نفع مند ہے۔ اسی طرح آپ من اللہ نے ثابت بن قیس ڈاٹنٹ کے لیے کچھ پڑھ کر پانی میں دم کیا اور اس پانی کو ان (ثابت ڈٹاٹٹ) پر ڈالنے کا حکم دیا، جیسا کہ امام ابو داود ڈٹالٹ نے حسن سند کے ساتھ کتاب الطب میں نقل کیا ہے۔ اس کے علاوہ بھی کئی ایک دم ہیں جو آپ من اللہ نے کئی زمانے میں کیے ۔ ان میں سے ایک دم وہ بھی ہے جو آپ منافی نے کئی مریض کو کیا تھا:

﴿ اَللّٰهُمَّ رَبَّ النَّاسِ أَذُهِبِ الْبَأْسَ وَاشُفِ أَنْتَ الشَّافِيُ لَا شِفَاءَ إِلَّا شِفَاءُ كَ شِفَاءً لَّا يُغَادِرُ سَقَمًا ﴾

''اے اللہ، لوگول کے رب! اس بیاری کو دور کر دے، تو ہی شفا

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2186/40]

<sup>2</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5675] صحيح مسلم [2191/46]

دینے والا ہے، لہذا شفا عطا فرما، شفا صرف تیری ہی طرف سے ہے، ایسی شفا عطا فرما جو کسی قتم کی بیاری نہ چھوڑے۔''

(ابن باز: مجموع الفتاوي والمقالات: 94/8)

244- کسی پاک چیز پر قرآن مجید لکھنا اور اسے پانی کے ساتھ دھونا اور مریض کو پلانا

بعض علا کا خیال ہے کہ کسی پاک چیز پر قرآن مجید کو تحریر کرنا، پھر
اس تحریر شدہ قرآن کو دھونا اور شفا طلی کی غرض سے مریض کو بلانا جائز ہے،
اس میں کوئی حرج نہیں ہے، کیونکہ یہ بھی ایک قتم کا دم ہی ہے، اسے علاء
نے اپنی کتابوں اور فقاوی میں ذکر کیا ہے، جیسے کہ شخ الاسلام ابن تیمیہ رشائٹ
نے فقاوی میں تحریر کیا ہے۔ لیکن اولی اور بہتر یہ ہے کہ مریض پر بلا واسطہ
آیات وادعیہ پڑھ کر دم کیا جائے، وہ اس طرح کہ قرآن پڑھا جائے اور
مریض پر یا متاثرہ جھے پر پھونک ماری جائے، یہی عمل افضل بھی ہے اور
اکمل بھی۔

رہا مذکورہ طریقے سے قرآنی دم کسی چیز پرلکھ کر کسی مریض کو دینا اور اس پر اجرت لینا تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں ہے، کیونکہ دم کر کے اجرت لینا جائز ہے۔ نبی اکرم مُناتیا ہا نے صحابہ کرام کے دم کر کے اجرت لینے کو برقر اررکھا، جیسا کہ صحیح حدیث میں عرب قبیلے کے سردار کو سانپ کے ڈس لینے اور صحابی کے دم کرنے کا قصہ مذکور ہے۔ (الفوزان:المنتقی: 173/1)

### **245- مخ**صوص امراض کے لیے بعض آیات کواعتقاد رکھے بغیر تکرار کے ساتھ پڑھنا

اس میں کوئی شک نہیں کہ یقیناً قرآن شفا ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اینے اس فرمان میں اس کی خبر دی ہے:

﴿ قُلُ هُوَ لِلَّذِيْنَ الْمَنُوا هُدًى وَّشِفَاءٌ ﴾ [حم السجدة: 44] '' كهدد يهان لوگول كے ليے جوايمان لائے ہمايت اور شفا ہے۔'' نيز اس فرمان ميں:

﴿ قَدُ جَآءَتُكُمُ مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّكُمُ وَ شِفَآءٌ لِّمَا فِي الصُّدُورِ ﴾ [يونس: 57]

'' بے شک تمھارے پاس تمھارے رب کی طرف سے عظیم نصیحت اور اس کے لیے سراسر شفا آئی جوسینوں میں ہے۔'' لیک میشت لا بر مند میں ہے۔'

كىكن الله تعالى كابيه فرمان:

﴿ وَ نُنَزِّلُ مِنَ الْقُرَاٰٰٰٰ ِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَّ رَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ [الإسراء: 82]

''اور ہم قرآن میں سے تھوڑا تھوڑا نازل کرتے ہیں جو ایمان والوں کے لیے سراسر شفا اور رحمت ہے۔''

تو اس کے متعلق اکثر علماء نے کہا ہے: مذکورہ آیت میں ''من' تبعیضیہ نہیں ہے بلکہ یہ بیان جنس کے لیے ہے، یعنی قرآن شفا ہے، مگر اس کے باوجود قرآن میں الیی آیات ہیں جن میں علاج کی خاصیت ہوتی ہے اور وہ اس شخص پر اثر انداز ہوتی ہے جسے ان آیات کے ساتھ دم کیا جاتا ہے۔ ان آیات میں ے ایک سورت فاتحہ ہے۔ ابوسعید خدری والٹو سے مروی حدیث میں ہے کہ نبی اکرم مَثَاثِیْمَ نے سورت فاتحہ کا دم کرنے والے سے دریافت کیا:

(وَ مَا أَدُرَاكَ أَنَّهَا رُفَيَةٌ ؟ ))

«بتهمیں کس نے بتایا کہ یقیناً وہ (سورۃ الفاتحہ) دم ہے؟''

اسی طرح بعض دوسری آیات کی فضیلت بھی مروی ہے، جیسے آیۃ الکرسی وغیرہ معوزتین (سورت فلق اور ناس) کے متعلق نبی اکرم مظافیظ نے ارشاد فرمایا:

«مَا تَعَوَّذَ مُتَعَوِّذٌ بِمِثُلِهِمَا»

''کوئی شخص معوذ تین جیسی کسی سورت کے ساتھ پناہ نہیں طلب کرسکتا۔''
ایسے ہی سورت اخلاص اور سورۃ البقرۃ کی آخری دو آیات ہیں۔ رہا
انھیں تکرار کرتے ہوئے تین مرتبہ یا زیادہ مرتبہ پڑھنا تو اس میں کوئی حرج نہیں،
بلاشبہہ ان سورتوں اور آیتوں کو پڑھنا مفید ہے،خواہ انھیں تکرار کے ساتھ کئی مرتبہ پڑھا
جائے یا ایک مرتبہ بہر حال تکرار ان کی تا ثیر میں اضافہ اور قوت پیدا کرتا ہے۔
جائے یا ایک مرتبہ بہر حال تکرار ان کی تا ثیر میں اضافہ اور قوت پیدا کرتا ہے۔
(ابن جربن: الفتاد کی: افتاد کی:

# 246- دم كيے مفيد ومؤثر ثابت ہوسكتا ہے؟

مریض کو دم کرنا چند شرائط کے ساتھ ہی مفید ثابت ہوتا ہے:

پہلی شرط: دم کرنے والے میں دم کرنے کی اہلیت اور لیافت پائی جاتی

ہو جو یوں ثابت ہوتی ہے کہ وہ ایسے لوگوں میں سے ہو جن میں خیر و بھلائی،

راست روی اور استقامت جیسے اوصاف موجود ہوتے ہیں، نیز دم کرنے والا

نمازوں،عبادات، اذکار، تلاوتِ قرآن، اعمالِ صالحہ اور کشرت سے نیکیاں کرنے کا

• صحيح البخاري، رقم الحديث [2276] صحيح مسلم [2201/65]

عادی ہو۔ نافر مانیوں، بدعات، دین میں ایجاد کیے گئے نئے کاموں، منکرات اور چھوٹے بڑے گاموں، منکرات اور حصوبے بڑے بڑے گئے سے دور رہے۔ حلال کھانے کی حرص وطمع رکھے اور مالِ حرام یا مال مشتبہ سے اجتناب کرے، کیونکہ نبی اکرم مُناٹیا ہے فرمایا:

﴿ أَطِبُ مَطْعَمَكَ تَكُنُ مُسْتَجَابَ الدَّعُوةِ »

''حلال کھاؤتم متجاب الدعا بن جاؤ گے۔''

پھر آپ مُنَافِيَّا نے ایک ایسے آدمی کا ذکر کیا جو لمبا سفر کرتا ہے اور اس کے بال پراگندہ اور غبار آلود ہیں، اپنے ہاتھ آسان کی طرف پھیلاتا ہے اور کہتا ہے: "یا رب، یارب" (اے میرے رب! اے میرے رب!) جبکہ صورت حال یہ ہے کہ اس کا کھانا حرام، اس کا پینا حرام، اس کا لباس حرام اور اسے حرام ہی کی غذا دی گئی ہے تو اس کی دعا کیسے قبول ہو؟

پس حلال کھانا دعا کی قبولیت کے اسباب میں سے ہے، نیز مریضوں پر اجرت کے طے اور مقرر نہ کرنے اور اپنے خرچ سے زیادہ لینے سے پر ہیز کرنے سے بھی اس کا دم زیادہ مفید ثابت ہوگا۔

دوسری شرط: آیاتِ قرآنیه کے جائز دموں کی معرفت اور علم جیسے سورت فاتحہ، معوذ تین، سورت اخلاص، سورت بقرہ کی آخری آیات، سورت آل عمران کے شروع اور آخر کی آیات، آیة الکری، سورت توبه کی آخری آیات، سورت یونس کی ابتدائی آیات، سورت نول کی ابتدائی آیات، سورت باسراء کی آخری آیات، سورت طلا کی ابتدائی آیات، سورت مومنون کی آخری آیات، سورت طلا کی ابتدائی آیات، سورت مافات کی ابتدائی آیات، سورت جاثیہ کی آخری

<sup>🛭</sup> ضعيف جداً. طبراني [6495]

<sup>•</sup> صحيح مسلم [1015/60]

آیات اور سورت حشر کی آخری آیات۔

نیز وہ قرآنی دعائیں جوشخ الاسلام ابن تیمیہ رسلتے کی کتاب ''الکلم اللہ نیز وہ قرآنی دعائیں جوشخ الاسلام ابن تیمیہ رسلتے کی کتاب مرتبہ یا ان میں مکرار کرتے ہوئے تین یا زیادہ مرتبہ پڑھ کر چھونک مارنا۔

تیسری شرط: مریض جس کو دم کیا جا رہا ہو وہ اہلِ ایمان سے ہو، راست روی، خیر و بھلائی، تقویٰ اور دین پر استقامت اختیار کرنے والا ہو، حرام کاموں، نافرمانیوں اورمظالم سے پر ہیز کرتے ہوئے ان سے دور رہنے والا ہو، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَ نُنَزِّلُ مِنَ الْقُرُاكِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَّ رَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِيْنَ وَ لَا يَزِيْدُ الظّٰلِمِيْنَ اِلَّا خَسَارًا﴾ [الإسراء: 82]

''اور ہم قرآن میں سے تھوڑا تھوڑا نازل کرتے ہیں جو ایمان والوں کے لیے سراسر شفا اور رحمت ہے اور وہ ظالموں کو خسارے کے سوا کسی چیز میں زیادہ نہیں کرتا۔''

اور فرمانِ اللّٰی ہے:

﴿ قُلُ هُوَ لِلَّذِيْنَ الْمَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ وَالَّذِيْنَ لاَ يُؤْمِنُونَ فِي اللَّهِمُ وَقُرْ قَهُو عَلَيْهِمُ عَمِّي ﴿ [حم السجدة: 44]

''کہہ دے بیان لوگوں کے لیے جوایمان لائے مدایت اور شفا ہے اور وہ لوگ جو ایمان نہیں لاتے ان کے کا نوں میں بوجھ ہے اور بیران

کے حق میں اندھا ہونے کا باعث ہے۔''

لہذا دم ان لوگوں میں غالبًا مؤثر نہیں ہوتا جو نافرمان ہوں، اطاعت سے

منہ موڑنے والے ہوں، غرور و تکبر کرنے والے ہوں، چادر وشلوار مخنوں سے پیچھے رہ جانے پیچے اور کا ٹر کے دوالے ہوں، نماز سے پیچھے رہ جانے والے اور نمازوں کومؤخر اور لیٹ کر کے پڑھنے والے ہوں، عبادات میں سستی کرنے والے ہوں، عبادات میں سستی کرنے والے ہوں۔

چوتھی شرط: مریض اس بات کا پختہ یقین رکھے کہ قرآن شفا، رحمت اور نفع مند علاج ہے۔ جب مریض اس مسلے میں تر دد اور شک و شبہہ کا شکار ہوگا تو دم مؤثر ومفید نہیں ہوگا، مثلاً وہ کہے: میں تجربہ کے طور پر دم کرتا ہوں اگر فائدہ مند ہوتو ٹھیک ورنہ نقصان تو نہیں ہوگا، بلکہ وہ یقین کے ساتھ یہ اعتقاد رکھے کہ یہ دم یقیناً نفع مند ثابت ہوگا اور یہی دم سجح اور مکمل شفا بخشے گا، جیسے کہ اللہ تعالی یہ دم یقیناً نفع مند ثابت ہوگا اور یہی دم سجح اور مکمل شفا بخشے گا، جیسے کہ اللہ تعالی نے اس کے متعلق خر دی ہے، لہذا جب ندکورہ شرطیں پوری ہوں گی تو اللہ تعالی کے حکم سے دم مفید ہوگا۔ واللہ اعلم (ابن جرین: فاوی علاء البلد الحرام: 1277)

#### 247- شرعی دم میں عامی الفاظ استعال کرنا

سوال عمر رسیدہ، نیکی و راست روی سے متصف، شرعی دم کرنے والے لوگوں میں سے ایک شخص ایسا بھی ہے جو دم میں عامی لفظ استعال کرتا ہے، مثلاً:

وہ رگوں کے اکٹھا ہونے کی جگہوں پر پھونک مارتا ہے اور اس کے ذریعے سے وہ گردن میں رگوں کے جمع ہونے کی جگہ کا قصد کرتا ہے۔

جب وہ آسیب زدہ آ دی سے جن کونکل جانے کا تھم دیتا ہے تو وہ اسے کہتا ہے: "مِنَ الْعَظُمِ إِلَى اللَّهُواءِ" ہے: "مِنَ الْعَظُمِ إِلَى اللَّهُ عُمِ، إِلَى الشَّحْمِ، إِلَى الْهُوَاءِ" "
"ہڑی سے گوشت کی طرف، چربی کی طرف، جلد کی طرف اور باہر فضا کی "ہڑی سے گوشت کی طرف، چربی کی طرف، جلد کی طرف اور باہر فضا کی

طرف (نکل جاؤ)۔" کیا بیدم کرنے والے کے لیے قابل اعتراض ہے؟ جواب اگر بہ دم کرنے والا نیکی تقوی اور راست روی اختیار کرنے والا مو، اور معرفت رکھنے والا تجربه کار ہوتو اس قتم کا تصرف اور رد و بدل کرنا جائز ہے، کیونکہ ان الفاظ میں اور اس عمل میں کوئی قابل اعتراض بات نہیں ہے۔ بعض اوقات رگوں کے جمع ہونے کی جگہوں پر پھونک مارنے سے جن زیادہ متاثر ہوتا ہے، کیونکہ وہ انسان میں گھسا ہوتا ہے اور اس نے اس کی روح برتسلط وغلبه جمایا ہوتا ہے۔ رہا اس کا کلمہ ''یَتَفَرُ قَعُ" بولنا تو شاید عاملین اس کلمے سے جن کو مخاطب کرتے ہیں اور پیکلمہ ان پر اثر انداز ہوتا ہے۔ ایسے ہی ان کا پیہ الفاظ يرصنا: "مِنَ الْعَظُمِ إِلَى اللَّحُمِ...الخ" ان كا مطلب يه ب كه عامل جن کو مخاطب ہو کر کہتا ہے کہ اس حصے سے نکل کر دوسرے حصے کی طرف آجاؤ اوریوں آ ہتہ آ ہتہاں سے نکل جاؤ۔ میرا خیال بیہ ہے کہ بیرالفاظ اگر چہ عامی الفاظ ہیں، مگر دم میں ان الفاظ کا استعال قابل اعتراض نہیں، کیکن اس کے باوجود اولی اور بہتریہ ہے کہ ان دعاؤں کو پڑھا جائے جو سیح دلائل سے ثابت ہیں اور وہ اذ کار پڑھے جائیں جومسنون ہیں۔ واللہ اعلم

(ابن جرين: فآويٰ علاء البلد الحرام: 1279)

248- مخصوص امراض کے علاج کے لیے مخصوص آیات کو تعداد متعین کر کے تکرار کے ساتھ پڑھنے کا حکم

الله تعالى نے فرمایا ہے:

﴿ وَ نُنَزِّلُ مِنَ الْقُرُاٰٰٰٰٰ ِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَ رَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الإسراء: 82]



"اور ہم قرآن میں سے تھوڑا تھوڑا نازل کرتے ہیں جو ایمان والوں کے لیے سراسر شفا اور رحمت ہے۔"

اس آیت کا ظاہری مفہوم یہ بتا تا ہے کہ قرآن مجید کی بعض آیات الیم بیں جن کا پڑھنا اور تلاوت کرنا شفا اور رحمت الہی کے حصول کا سبب بنتا ہے۔ اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس آیت میں ''من' تبعیض کے لیے نہیں بلکہ بیان جنس کے لیے ہے، یعنی جنس قرآن شفا اور رحمت ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ بعض آیات قرآنیہ الیی بیں جن کا مفہوم اس کے ذریعے سے شفا طبی پر دلالت کرتا ہے، چنانچہ ابو سعید خدری ڈاٹٹ سے مروی حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ سورت فاتحہ کا دم زہریلی چیز کے ڈسے ہوئے کا علاج ہے، کیونکہ سانپ کے شورت فاتحہ کا دم زہریلی چیز کے ڈسے ہوئے کا علاج ہے، کیونکہ سانپ کے شاختہ ہوئے کواس سورت کا دم کرنے پر نبی اکرم مُلٹیا ہے نے دم کرنے والے صحابی سے دریافت کیا تھا:

« وَمَا أَدُرَاكَ أَنَّهَا رُقَيَةٌ ؟ »

' دشمصیں کس نے بتایا کہ یقیناً وہ (سورۃ الفاتحہ) دم ہے؟''

جبکہ ایک دوسری حدیث میں ہے:

«فَاتِحَةُ الْكِتَابِ شِفَاءٌ مِنُ كُلِّ دَاءٍ»

"سورت فاتحه ہر بیاری سے شفاہے۔"

اور یہ بھی ثابت ہے کہ یقیناً آیۃ الکری کا پڑھنا شیطان کے وسوسے سے بچاؤ کا سبب ہے۔ بعض سلف صحابہ کرام ڈی ٹیٹی اور تابعین ٹیٹٹ سے آ ثار مروی ہیں کہ وہ بعض آیات قرآنیہ اور مسنون نبوی دعاؤں کے ذریعے سے علاج کیا

◘ صحيح البخاري، رقم الحديث [2276] صحيح مسلم [2201/65]

عسنن الدارمي [3370]

کرتے تھے۔ میں نے سورت اعراف، یونس اور طلا کی تین آیات کے ذریعے سے جادو کے توڑ میں مؤثر پایا، نیزیہ سے جادو کے توڑ میں مؤثر پایا، نیزیہ آیات اور معوذ تین پڑھ کر دم کرنا اس شخص کے حق میں مؤثر ہے جسے جادو کر کے اس کی بیوی سے روک دیا گیا ہو۔

آیات قرآنیکو دم اور علاج کی غرض سے تکرار سے پڑھنے میں کوئی حرج نہیں ہے، جبیا کہ ثابت ہے کہ نبی اکرم مَثَالِیَّا ہر رات جب سونے کے لیے بستر پر لیٹتے تو اپنی دوہ تھیلیوں کو جمع کرتے پھر ان میں ﴿قُلُ هُوَ اللّٰهُ اَحَدْ ﴾ [الاخلاص: 1] ، ﴿قُلُ اَعُوٰذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ [الفلق: 1] ، ﴿قُلُ اَعُوٰذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ الفلق: 1] ، ﴿قُلُ اَعُوٰذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ الفلق: 1] ، ﴿قُلُ اَعُوٰذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ الفلق: 1] ، ﴿قُلُ اللهُ ال

## 249- عورتوں کو دم کرنے کے لیے ایک جگہ جمع کرنا

عورتوں کا ایک ایسے آ دمی کے پاس اکٹھا ہونا جو ان تمام کو دم کرے، (ممنوع) خلوت اور تنہائی شارنہ ہوگا، کیونکہ مردعورت کی ممنوع خلوت یہ ہے کہ اکبلی عورت ایک اجنبی مرد کے ساتھ خلوت اختیار کرے۔ اس کی دلیل آپ شاپیظ کا پیفرمان ہے:

﴿ أَلَا لَا يَخُلُونَ ۚ رَجُلٌ بِامُرَأَةٍ إِلَّا كَانَ ثَالِثُهُمَا الشَّيْطَانُ ﴾
''س لو! كوئى مردكس عورت كے ساتھ تنہائى اختيار نه كرے (اگر وہ ايسا كرے گا تو وہ يادر كھے كه) ان كے ساتھ تيسرا شيطان ہوگا۔''

ایسے ہی چند دیندار، ایماندار، خیر و بھلائی والے اور استقامت اختیار کرنے والے باوثوق قراء اور عاملین کا جمع ہوکر مرگی یا جادو وغیرہ کی کاٹ یا نظر یا کسی نفسیاتی مرض کا علاج کرنا ممنوع نہیں ہے، لیکن عامل پر لازم ہوگا کہ وہ ستر اور جاب کے ساتھ عورت کو دم کرے اور بغیر کسی پردے کے اجنبی عورت کے بدن کے کسی جھے کومت جھوئے، جبکہ اس دوران اس عورت کے اولیاء بھی موجود ہوں اور وہ اس کے اولیاء بیس سے اس ولی کے حاضر ہوئے کو ترجیح دے جھے اپنی زیر ولایت عورت کے بہوش وغیرہ ہونے کا خدشہ ہوتا کہ وہ اس کے جہم کو پکڑ سکے اور ججابی کی صورت میں اس کے بدن کو ڈھانپ سکے۔

کو پکڑ سکے اور ججابی کی صورت میں اس کے بدن کو ڈھانپ سکے۔

(ابن جبرین: قادیٰ علماء البلد الحرام: 1283)

#### 250- جوا بمان نہیں رکھتا کہ قرآن میں شفاہے؟

یہ ایک باطل اعتقاد ہے، نصوص قرآ نیہ اور احادیث نبویہ سے متصادم نظریہ ہے، فرمانِ باری تعالی ہے:

﴿ وَ نُنَزِّلُ مِنَ الْقُرُاكِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَّ رَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ ﴾

[الإسراء: 82]

''اور ہم قرآن میں سے تھوڑا تھوڑا نازل کرتے ہیں جو ایمان والوں کے لیے سراسر شفا اور رحمت ہے۔'' اور اللّٰد تعالٰی کا فر مان ہے:

﴿ قُلَ هُوَ لِلَّذِینَ الْمَنُوْا هُدًی وَشِفَاءٌ ﴾ [حم السجدة: 44] ''کہہ دے بیان لوگوں کے لیے جو ایمان لائے ہدایت اور شفا ہے۔'' جن احادیث نبویہ سے بیے عقیدہ متصادم ہے وہ وہ حدیث ہے جس میں ایک صحابی نے سانپ کے ڈیے ہوئے کو سورت فاتحہ بیڑھ کر دم کیا تو وہ تندرست ہوکر چلنے لگا اور اسے کوئی تکلیف نہ رہی۔

نیز اس کے علاوہ بھی کئی ایک قرآنی آیات اور احادیث نبویہ اس اعتقاد کے باطل ہونے کا اعلان کرتی ہیں، اور تجربہ سے بیہ بات ثابت ہوئی ہے کہ پچھ یماریوں کا علاج ایسے ماہر ڈاکٹروں پر بھی مشکل ہوجاتا ہے جو انجیکشن ، ادویات ( گولیاں اور کیپسول وغیرہ) اور آ پریشنز جیسے مادی وسائل کے ذریعے سے علاج کرتے ہیں، پھر جب خیرخواہ اورمخلص قشم کے قراءاور عاملین انہی بیار بول کا علاج کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ کے حکم سے وہ مریض تندرست اور صحت مند ہوجاتے ہیں۔ اکثر اطباء اور ڈاکٹرز کو جنوں کے انسان میں گھس جانے کا انکار ہے، نیز وہ جادو کے عمل اور اس جادو کے اثر انداز ہونے اور نظر لگنے کا انکار کرتے ہیں، اس لیے کہ ذکورہ نفساتی بیاریاں جن کا علاج ڈاکٹر لوگنہیں کر باتے ہیں، ان بیار یوں کے اسباب مخفی ہوتے ہیں اور ڈاکٹر دل کی دھڑکن معلوم کرنے کے آلہ (اسٹیشکو یے)، میکروسکوی خوردبین اور انکشاف و معائنه (Check up) کے ذریعے سے ان بیاریوں کی تشخیص نہیں کریا تا تو وہ یہ فیصلہ صادر کر دیتا ہے کہ (مریض) انسان صحیح سلامت ہے،صحت مند اور تندرست ہے، اس کا جسم بہاریوں سے محفوظ ہے، جبکہ وہ بہ بھی دیکھ رہا ہوتا ہے کہ وہ (مریض) انسان جس کے سلیم الجسم ہونے کا وہ اعلان کر رہا ہے، اسے مرگی کا دورہ پڑتا ہے، اس برغثی طاری ہوتی ہے اور اسے الیم مخفی تکلیفوں اور دردوں کا احساس ہوتا ہے، جو اسے بے چین و بے قرار کرتی ہیں اور وہ آ رام و چین کے ساتھ لیٹ بھی نہیں سکتا، نیز وہ تکلیفیں اسے نیند کی لذت اور جسمانی راحت وسکون سے بیگانه کر دیتی ہیں۔

پھر جب اس مریض انسان کا شرق دم جھاڑے کے ساتھ علاج کیا جاتا ہے، تو اللہ تعالیٰ کے حکم سے اس کی تکلیفیں حجٹ جاتی ہے، لیکن ان نفسیاتی بیار یوں کا علاج کرنے والے قراء اور عاملین ان دعاوؤں، اوراد و وظائف اور آیات قرآنیہ کو جاننے میں مختلف ہیں، چنانچہ اس سلسلے میں گزارش ہے کہ دم کرنے والے کا صحح العقیدہ ہونا، اس کا مخلص اور صاف نیت والا ہونا اور (حرام تو ایک طرف رہا) اس کا مشتبہات سے بھی دور رہنا اور اسی طرح جس کو دم کیا جا رہا ہے۔ اس کا تو حید پرست ہونا، عمل صالح کرنے والا ہونا، اچھا دیندار ہونا اور نافر مانیوں اور محر مات سے پر ہیز کرنے والا ہونا، اللہ تعالیٰ کے حکم سے دم میں نافر مانیوں اور محر مات سے بر ہیز کرنے والا ہونا، اللہ تعالیٰ کے حکم سے دم میں عجیب وغریب تا ثیر پیدا کرتا ہے۔ واللہ اعلم

(ابن جبرين: فتاويٰ علاء البلد الحرام: 1284)

#### 251- رسول الله مَا يَنْيَامُ سِيهِ منقول شرعى دم

رسول الله منافیق سے منقول ہے کہ جب آپ منافیق سونے کا ارادہ فرماتے تو اپنے دونوں ہاتھوں کو جمع کر کے ان میں آیۃ الکری، معوذ تین (سورت فلق اور ناس) اورسورت کا فرون اورسورۃ الاخلاص ﴿قُلْ هُوَ اللّٰهُ اَحَدٌ ﴾ تین مرتبہ پڑھ کر پھونک مارتے اور پھر اپنے چہرے اور گردن سے شروع کر کے اپنے جسم کے آگے بیجھے سینے، پیٹ اور ٹائلوں پر ہاتھ پھیرتے، پھر جب آپ منافیق بیار پڑ گئے اور نیکورہ من کرنے کے قابل نہ رہے تو عائشہ رہے مارکر آپ منافیق کے جسم مبارک پر پھیرتیں۔ آپ منافیق کے ہاتھوں پر پھوریک مارکر آپ منافیق کے جسم مبارک پر پھیرتیں۔

اور یہ بھی منقول ہے کہ ایک صحابی نے سانپ کے ڈسے ہوئے کو سورۃ الفاتحہ پڑھ کر دم کیا تو وہ شخص فوراً تندرست ہوگیا، نبی اکرم مَثَاثِیَمُ نے اس صحابی کو

مخاطب ہو کر فرمایا:

«وَمَا أَدُرَاكَ أَنَّهَا رُقَيَةٌ؟»

''تمهیں کس نے بتایا کہ یقیناً وہ (سورۃ الفاتحہ) دم ہے؟'' آپ مَنْ اللّٰهِ مِنَ الْحَانِّ وَمِنُ عَيْنِ الْإِنْسَانِ ثُمَّ اسْتَعُمَلَ الْمُعَوَّذَتَيْنِ » ﴿أَعُودُ بِاللّٰهِ مِنَ الْحَانِّ وَمِنُ عَيْنِ الْإِنْسَانِ ثُمَّ اسْتَعُمَلَ الْمُعَوَّذَتَيْنِ » ''میں جنوں سے اور انسانوں کی نظر لگ جانے سے اللّٰہ کی پناہ طلب کرتا ہوں، پھر آپ مَنْ اللّٰهِ عَلَمَ وَتَین (سورت فلق اور ناس) سرُصے ''

نیز آب مالیم ان الفاظ کے ساتھ بھی دم کیا کرتے تھے:

«بِسُمِ اللهِ أَرْقِيُكَ مِنُ كُلِّ شَيْءٍ يُوُذِيُكَ وَمِنُ شَرِّ كُلِّ نَفُسٍ أَوْ عَيْنٍ حَاسِدٍ اللهُ يَشُفِيُكَ بِسُمِ اللهِ أَرْقِيُكَ ﴾

''الله كے نام سے ميں تجھے دم كرتا ہوں ہراس چيز سے جوتمھارے ليے تكليف دہ ہو، ہرنفس كے شرسے اور حاسد كی نظر سے الله محس شفاعطا كرے، الله كے نام سے ميں شمصيں دم كرتا ہوں۔''

ایک موقع پر آپ ملائی نے شرکیہ دم سے منع کرتے ہوئے اس کے بدلے یہ دعا اور دم سکھلایا:

﴿ اَللّٰهُمَّ رَبَّ النَّاسِ أَذُهِبِ الْبَأْسَ وَاشُفِ أَنْتَ الشَّافِي لَا شِفَاءَ إِلَّا شِفَاءُ كَ شِفَاءً لَّا يُغَادِرُ سَقَمًا ﴾

- ◘ صحيح البخاري، رقم الحديث [2276] صحيح مسلم [2201/65]
  - 🛭 صحيح مسلم [2186/40]
- € صحيح البخاري، رقم الحديث [5675] صحيح مسلم [2191/46]

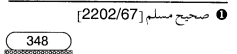
''اے اللہ، لوگوں کے رب! اس بیاری کو دور کر دے، تو ہی شفا دینے والا ہے، لہذا شفا عطا فرما، شفا صرف تیری ہی طرف سے ہے، الیی شفا عطا فرما جو کسی قتم کی بیاری نہ چھوڑے۔'' نیز کہا کہ وہ یہ پڑھے:

( أَعُودُ بِكِلِمَاتِ اللهِ التَّامَّةِ مِنُ شَرِّ مَا خَلَقَ وَمِنُ شَرِّ شَيْطَانِ وَهَامَّةٍ وَمِنُ شَرِّ مَنْ كُوفَاتِ اللهِ كُلِّهَا عَامَّةٍ » وَمِنُ شَرِّ مَنْ كُلُوقَاتِ اللهِ كُلِّهَا عَامَّةٍ » " " " ميں الله كِ مَمل كلمات كى پناه پكڑتا ہوں، ہراس چيز كے شرسے جسے اس نے بيدا كيا ہے اور شيطان كے شراور زہر ملے جانور سے اور ہرلگ جانے والی نظر سے اور اللہ كى تمام و عام مخلوقات كے شرسے " مرلگ جانے والی نظر سے اور اللہ كى تمام و عام مخلوقات كے شرسے " من يدفر مايا:

(إِذَا اشْتَكَىٰ أَحَدُكُمُ فَلْيَضَعُ يَدَهُ عَلَى مَوُضِعِ الْأَلَمِ وَلْيَقُلُ: وَلَيَقُلُ: أَعُوذُ بِاللّهِ وَقُدُرَتِهِ مِنُ شَرِّ مَا أَجِدُ وَأُحَاذِرُ ﴾

''جبتم میں سے کوئی شخص دردمحسوس کرے تو وہ اپنا ہاتھ جسم کے اس جھے پررکھے جسے تکلیف ہے، پھروہ کہے: "أَعُودُ دُ بِاللّٰهِ وَقُدُرَتِهِ مِنْ شَرِّ مَا أَجِدُ وَأُحَاذِرُ" (میں الله تعالیٰ کی عزت اور قدرت کی پناہ پکڑتا ہوں اس چیز کے شرسے جو میں پاتا ہوں اور جس کے لاحق ہونے سے ڈرتا ہوں )۔''

اسی طرح کے مزید دم اور دعا کیں آپ مُثَاثِیَّ ہے منقول ہیں۔ (ابن جرین: فآویٰ علاءالبلدالحرام: 1286)



### 252- حائضہ کے دم کا حکم

حیض اور نفاس والی عورت کو جب ضرر اور نقصان کا خدشہ ہوتو اسے اپنی ماہواری اور نفاس کے دوران دم کیا ہوا پانی وغیرہ استعمال کرنا جائز ہے۔ (ابن جرین: الکنز الثمین: 194)

253- جس مریض کو دم کیا جائے اس کا حدث (بے وضو کی حالت) سے خالی ہونا شرط نہیں ہے

قاری قرآن اور عامل کے لیے اس حدث اکبر سے پاک ہونا ضروری ہے جو عسل کو واجب کر دیتی ہے، جیسے جنابت اور حیض وغیرہ، رہا مریض تو اس کے لیے بھی اولی اور بہتر یہ ہے کہ وہ بھی پاک ہو، لیکن اگر حائضہ عورت بیار ہوجائے اور سخت تکلیف میں مبتلا ہوتو بوجہ مجبوری دورانِ حیض اس پر قرآن وغیرہ پڑھ کر دم کرنا جائز ہے، خواہ اس کا مرض جن چہٹ جانے کا ہو یا جادو یا نظر لگ جانے کا۔ (ابن جرین: الکنز انثمین: 195)

254- پانی، تیل اور مرہم پٹیوں پر پچھ پڑنا اور زعفران کے ساتھ اذکار و وظائف لکھنا

نی اکرم مَثَالِیًا نے فرمایا:

﴿ إِنَّ الرُّقيٰ وَالتَّمَائِمَ وَالتَّوَلَةَ شِرُكٌ ﴾

''یقیناً جھاڑ کھونک (منتر)،تعویذ اور مُبّ کے عملیات شرک ہے۔''

• سنن أبي داود، رقم الحديث [3883]

امام محمد بن عبد الوہاب الطلق نے '' کتاب التوحید' میں لکھا ہے: " رَفَیٰ" سے مرادمنتر اور وظا نُف ہیں۔ اگر چہ بیتھم عام ہے، لیکن ایک حدیث کی روسے نظر بداور زہریلے کیڑے کے کاشنے کے ایسے وظا نُف جن میں کوئی مشر کانہ بات نہ ہو، اس حکم سے مشتیٰ ہے۔

اور بیحدیث بھی ثابت ہے کہ نبی اکرم مَثَاثِیَّا نے فرمایا:
﴿ اِعُرِضُوا عَلَیَّ رُقَاکُمُ لَا بَأْسَ بِالرُّفْی مَا لَمُ تَکُنُ شِرُکًا)
﴿ مِحْ پِرَاپِ دِم (منتر) پیش کرو، دم (اورمنتر کرنے) میں کوئی حرج
نہیں ہے، بشرطیکہ وہ شرک کی حدکونہ پنچے ہوئے ہوں۔'
نیز آپ مَثَاثِیَم نے فرمایا:

" رَمْنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ أَنْ يَّنْفَعَ أَخَاهُ فَلْيَفُعَلُ " " حَ تَخْصِ السِّرَكِسِي هَائِي كُو ( دم إِن مِنْتِهِ مِغْمِ وسِي

''جو شخص اپنے کسی بھائی کو (دم اور منتر وغیرہ سے) فائدہ پہنچا سکتا ہوتو وہ ایبا کرے۔''

اور یہ بھی ثابت ہے کہ آپ ٹاٹیا نے اپنے بعض صحابہ کرام می النائی کو دم کیا۔ ایک یہودی (خبیث) نے آپ ٹاٹیا پر جادو کر دیا تو جریل علیا نے آپ ٹاٹیا پر جادو کر دیا تو جریل علیا نے آپ ٹاٹیا کو دم کیا۔ آپ ٹاٹیا خود بھی اپنے آپ کو دم کیا کرتے تھے، چنا نچہ آپ ٹاٹیا ہم آپ ٹاٹیا ہم آپ ٹاٹیا ہم معوذ تین (سورت فلق اور ناس) اور سورۃ الاخلاص ہو تُلُ الله اَحَدُ کی پڑھ کراپ ہاتھ پر پھونک مارتے اور آپنے چہرے اور سینے سے شروع کر کے جہال تک ممکن ہوتا تمام جسم پرآ کے اور پیچھے ہاتھ پھیرتے۔ مروع کر کے جہال تک ممکن ہوتا تمام جسم پرآ کے اور پیچھے ہاتھ پھیرتے۔ اور سلف صالحین سے یہ بھی ثابت ہے کہ وہ یانی وغیرہ پر دم کرتے، پھر

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2199/61]

اس دم شدہ پانی کو پی لیتے یا اس کے ساتھ عسل کرتے، جس سے تکلیف ہلکی ہوجاتی یا بالکل ہی ختم ہوجاتی۔ ایسا کیوں نہ ہو جبکہ اللہ تعالیٰ کا کلام شفا ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے اس فرمان میں ہے:

﴿ قُلُ هُوَ لِلَّذِيْنَ الْمَنُوا هُدًى قَشِفَاءٌ ﴾ [حم السجدة: 44]

''کہہ دے بیان لوگوں کے لیے جوایمان لائے ہدایت اور شفا ہے۔''

اسی طرح روغن (کھی) یا تیل یا کھانے پر دم کرنا، پھر اسے بینا یا مالش کرنا یا اس کے ساتھ عنسل کرنے کا تھم ہے۔ گزشتہ تمام مباح دم استعال میں لانا جائز ہے، جو کلام اللّٰداور کلام رسول اللّٰد مَا لَیْا ﷺ سے تعلق رکھتے ہیں۔

نیز قرآنی آیات اور دعاؤں کو اوراق وغیرہ پر لکھنے اور پھر انھیں دھوکر پینے میں بھی کوئی ممانعت نہیں ہے، خواہ ان آیات قرآنیا ادعیہ کو زعفران کے پانی سے لکھا جائے یا روشنائی وغیرہ کے ساتھ، کیونکہ میسب آپ مالٹیا کے اس فرمان کے تحت داخل ہیں:

( لَا بَأْسَ بِالرُّقَىٰ مَا لَمُ تَكُنُ شِرْكًا)

'' دم میں کوئی حرج نہیں، بشرطیکہ وہ شرک نہ ہوں۔''

لیعنی جب دم آیاتِ قرآنیہ اور احادیث نبویہ سے کیا جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔ واللہ اعلم (ابن جرین: فآویٰ علاءالبلدالحرام: 1297)

255- ایسی دعاؤں کے ساتھ دم کرنا جورسول الله مَالِيَّةُ مِن مِن جورسول الله مَالِيَّةُ مِن مِن عَلَيْمَ مِن عَلَيْمِ مِن عَلَيْمَ مِن عَلَيْمَ مِن عَلَيْمَ مِن عَلَيْمِ مِن عَلَيْمَ مِن عَلَيْمِ مِن عَلَيْمَ مِن عَلَيْمَ مِن عَلَيْمَ عَلَيْمَ مِن عَلَيْمُ مِن عَلَيْمَ مِن عَلَيْمَ مِن عَلَيْمَ مِن عَلَيْمِ مِن عَلَيْمُ مِن عَلَيْمُ مِن عَلَيْمِ مِن عَلَيْمُ مِن عَلَيْمِ مِن عَلْمِ مِن عَلَيْمِ مِن مِن عَلَيْمِ مِنْ عَلَيْمِ مِن عَلَيْمِ مِن عَلَيْمِ مِن عَلَيْمِ مِن مِن عَلَيْمِ مِنْ عَلَيْمِ مِن عَلَيْمِ مِنْ عَلَيْمِ مِن عَلَيْمِ

شرعی دم کو مخصوص سورتوں، آیات اور معین دعاؤں میں محدود نہیں کیا گیا،

بلکہ اسے آپ سُلُیْا کے اس فرمان میں مطلق طور پر بیان کیا گیا ہے:

« لَا بَأْسَ بِالرُّقَىٰ مَا لَمُ تَكُنُ شِرُكًا»

'' دم میں کوئی حرج نہیں، بشرطیکہ وہ شرک نہ ہوں۔''

یس جب کوئی بھی دم جنوں یا شیاطین کی دعا یا غیر اللہ کے لیے ذرک کرنے، خواہ ایک کھی ہی ہو، سے خالی ہو یا عملِ دم شریعت کے مخالف نہ ہو، جیسے نجاست اور گندگی کھانا اور نمازیں ترک کرنا، جب دم اور قراءت مذکورہ تمام عیبوں سے خالی ہوتو وہ بلا کراہت جائز ہے۔ اللہ تعالیٰ نے سارے قرآن کے متعلق بیان کیا ہے کہ وہ مومنوں کے لیے شفا اور رحمت ہے۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید کی بعض آیات کوشفا اور رحمت ہونے کے لیے خاص اور محدود نہیں کیا ہے ایسے ہی اللہ تعالیٰ نے اسے اس فرمان میں دعا کرنے کا حکم دیا ہے:

﴿ أَدْعُونِي ٓ أَسُتَجِبُ لَكُمْ ﴾ [المؤمن: 60]

'' مجھے بکارو، میں تمھاری دعا قبول کروں گا۔''

نيز فرمايا:

﴿ أَدْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَّ خُفْيَةً ﴾ [الأعراف: 55]

''اپنے رب کو گڑ گڑ ا کر اور خفیہ طور پر پکارو۔''

مگر لوگوں کے لیے کسی لفظ کو خاص نہیں کیا کہ وہ صرف اسی لفظ کے ساتھ دعا کیا کریں، نیز آیات اور ادعیہ کو تکرار کے ساتھ بار بار پڑھنے میں بھی کوئی حرج نہیں ہے، چاہے انھیں دس مرتبہ پڑھا جائے، کیونکہ اللہ تعالی کا کلام شفا ہے، جیسے سورت فاتحہ وغیرہ اور یہی تھم مسنون دعاؤں وغیرہ کو تکرار سے پڑھنے کا ہوگا۔ (ابن جرین: فاوی علماء البلد الحرام: 1298)

# 256- عورت کو دم کرتے وقت اس کی آئکھوں پر پٹی باندھنے کا حکم

بہتر اور مستحسن تو یہ ہے کہ اس قسم کے حالات میں عورتوں کا علاج کرنے کے لیے کسی قاری اور عامل عورت کا انتخاب کیا جائے، یا اس کا علاج اور اسے دم وغیرہ وہ خص کرے جو اس کے محرم رشتہ داروں میں سے متقی، راست رو اور قرآن مجید کا حافظ و عالم اور قاری ہو، لیکن اگر اس قسم کا آ دمی میسر نہ ہوتو اس عامل کا عورت کی آ تکھوں پر پٹی باندھنا جائز ہے، بشرطیکہ کسی فتنے کا ڈر نہ ہواور دم کرنے والا عورت کی جلد وغیرہ کو نہ چھوئے۔ اگر اس کی جلد کو چھوئے بغیر علاج ممکن نہ ہوتو عامل اس کا طریقہ کار یہ اختیار کرے کہ وہ پانی یا تیل پر دم کرے اور عورت کے گھر والوں کو دے دے تا کہ وہ پانی پی لے اور خود ہی وہ تیل اپنے جسم پرمل لے، شاید اس کے علاج کے لیے یہی کافی ہو۔ واللہ اعلم تیل اپنے جسم پرمل لے، شاید اس کے علاج کے لیے یہی کافی ہو۔ واللہ اعلم تیل اپنے جسم پرمل لے، شاید اس کے علاج کے لیے یہی کافی ہو۔ واللہ اعلم تیل اپنے جسم پرمل لے، شاید اس کے علاج کے لیے یہی کافی ہو۔ واللہ اعلم این جبرین: فاوئی علاء البلد الحرام: 1300)

2**57-** دوسرے کو دم کرنے کا جواز اور اس کے عوض اپنی ذات کے لیے کوئی مطالبہ کرنے کی کراہت

تمصارا دوسرے کو دم کرنا اور شمصیں اس پر کسی عطیے کا دیا جانا اور اسے استعال میں لانے میں تم پر کوئی حرج اور نقصان نہیں ہے۔ تم نے دوسرے کو ویسے ہی فائدہ پہنچایا، جیسا کہ جابر بن عبداللہ ڈٹائٹیا سے مروی حدیث میں ہے کہ نبی اکرم ٹاٹٹی نے فرمایا:

﴿ مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ أَنْ يَّنْفَعَ أَخَاهُ فَلْيَفْعَلُ ﴾ (مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ أَنْ يَّنْفَعَ

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2199/61]

''جوشخص اپنے کسی بھائی کو ( دم وغیرہ کے ذریعے سے ) فائدہ پہنچا سکتا ہوتو وہ ایبا کر لے۔''

رہا تمھارا دوسرے سے پچھ مطالبہ کرنا تو یہ تمھارے عقیدہ تو حید میں کمزوری اور اس بات کی دلیل ہے کہ تمھارے اللہ پرتوکل اور بھروسا کرنے میں اعتاد و وثو ق نہیں ہے۔ دم کرنے والے کے لیے دوسرے کو دم کرنا جائز ہے، لیکن جس کو وہ دم کرے اس سے مطالبے کرنا مکروہ اور ناپسندیدہ ہے۔ (ابن جبرین: قادیٰ علاء البلد الحرام: 1302)

### **258-** پانی کے ٹینکوں اور ڈیموں پر دم کرنے کا حکم

یمل درست ہے اور نہ لوگوں کے لیے جائز ہے کہ وہ اس طرح کے ممل کو برقرار رکھیں، کیونکہ عادماً ایسا دم مفید ہی ثابت نہیں ہوتا ہے، الا یہ کہ وہ محدود پیانے پر ہو، جیسے ایک یا دو برتن ہوں اور عامل ایک آیت پڑھے اور اس برتن میں بھونک مارے اور پھر دوسری آیت پڑھے اور دوسرے برتن میں پھونک مارے۔ رہا اس کا کئی ٹینکوں یا برتنوں میں دم کرتے ہوئے اکٹھی ہی پھونک مارنا تو مجھے یہ مفید دکھائی نہیں دیتا ہے۔ (ابن جرین: قاوی علاء البلد الحرام: 1306)

259- معدنی پانیوں کے ساتھ شفاطلی اوران کے قریب جانور ذنج کرنا

سوال اردن کے جنوب میں معدنی پانیوں کے ذخائر ہیں جنھیں''بر سلیمان بن داود'' کا نام دیا جاتا ہے۔لوگ ان پانیوں کو استعال کرنے اور شفا حاصل کرنے کے لیے وہاں جاتے ہیں اور اپنے ساتھ کچھ جانور لے جاتے ہیں، تا کہ وہاں پہنچ کر انھیں ذرج کریں تو اس طرح کے ذبیحوں کا کیا حکم ہوگا؟

جوب جب کسی پانی کی یہ خاصیت تجربہ کے ذریعے سے معلوم ہو کہ وہ بعض بھاریوں میں مفید ثابت ہوتا ہے تو اسے استعال کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالی نے بعض پانیوں میں کئی بھاریوں کی شفار کھی ہے۔ جب تجربات کے ذریعے سے یہ معلوم ہوجائے کہ یہ پانی فلاں مخصوص بھاریوں کے لیے مفید ہے، جیسے اعصاب اور جوڑوں کے درد کی بھاری ہے یا اس قتم کی دیگر بھاریاں ہے، جیسے اعصاب اور جوڑوں کے درد کی بھاری ہے یا اس قتم کی دیگر بھاریاں ہیں تو ایس صورت میں اس پانی کو استعال کرنے میں کوئی مضا کقہ نہیں ہے۔ جہاں تک ان پانیوں کے پاس جا کر جانور ذرج کرنے کا تعلق ہے تو اس میں قدرے تفصیل ہے۔

اگر تو وہ جانور اپنی کسی ضرورت جیسے انھیں کھانے کے طور پر استعال کرنے کے لیے اور ان مہمانوں کی خدمت کے لیے جو وہاں پر آتے ہیں یا اس طرح کی کسی دیگر ضرورت کے لیے ذرج کرتے ہوں تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، لیکن اگر وہ کسی اور مقصد کے لیے ذرج کرتے ہوں جیسے پانی کا تقرب حاصل کرنے کے لیے یا اس قسم حاصل کرنے کے لیے یا اس قسم کے کسی فاسد اور باطل عقیدے کے لیے ذرج کریں تو یہ جائز نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ اینے نبی محمد مُن اللّٰیٰ کو مخاطب ہو کر فرماتے ہیں:

﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاتِی وَ نُسُکِی وَ مَحْیَای وَ مَمَاتِی لِلَٰهِ رَبِّ الْعَلَمِیْنَ ۞ لَا شَرِیْكَ لَهُ ﴿ [الأنعام: 163,162]

"كهه دے بے شك ميرى نماز اور ميرى قربانى اور ميرى زندگى اور



میری موت اللہ کے لیے ہے، جو جہانوں کا رب ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں۔''

نیز الله عزوجل فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّا أَعْطَيْنُكَ الْكُوثَرَ ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرُ ﴾ [الكوثر: 2,1] "بلاشهه ہم نے تجھے کوثر عطا کی۔ پس تو اپنے رب کے لیے نماز پڑھ اور قربانی کر۔"

چنانچہ الله سبحانہ و تعالیٰ کے لیے ذکح کرنا چاہیے اور اس اکیلے کے لیے قربانی وینا چاہیے، اسی طرح تمام عبادات الله اکیلے کے لیے خص کرنی چاہیں، ان میں سے کسی عبادت کا بھی غیر الله کے لیے بجا لانا جائز نہیں ہے، کیونکہ فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَاۤ أُمِرُوۡۤ اللَّا لِيَعۡبُدُوا اللَّهَ مُخۡلِصِیْنَ لَهُ الدِّینَ حُنَفَآءَ﴾ [البينة: 5]

''اور انھیں اس کے سوا تھم نہیں دیا گیا کہ وہ اللہ کی عبادت کریں، اس حال میں کہ اس کے لیے دین کو خالص کرنے والے، ایک طرف ہونے والے ہوں''

نیز الله عزوجل کا ارشاد ہے:

﴿ فَاعُبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّينَ ۞ اَلاَ لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ [الزمر: 3,2]

''پس اللہ کی عبادت اس طرح کر کہ تو دین کو اس کے لیے خالص کرنے والا ہو۔خبردار! خالص دین صرف اللہ ہی کا حق ہے۔'' مزید وہ آیات جو پہلے گزری ہیں اور اس مفہوم کی دیگر آیات ہیں جو اس کا ثبوت پیش کرتی ہیں، نیز نبی اکرم سُلُیْکُم کا ارشادِ گرامی بھی اسی بات کو ثابت کرتا ہے:

" (لَعَنَ اللَّهُ مَنُ ذَبَحَ لِغَيُرِ اللَّهِ )

''جس نے غیراللہ کے لیے ذبح کیا اس پراللہ کی لعنت ہو۔''

پی کسی شخص کے لیے یہ جائز نہیں ہے کہ وہ جنوں کے لیے ذبح کرے یا فلاں فلاں ستارے اور پیارے کے نام کا ذبح کرے یا فلاں ستارے اور پیارے کے نام کا ذبح کرے یا کسی بھی شخص یا بنوں کا تقرب کرے، یا فلاں نبی کے نام پر ذبح کرے یا کسی بھی شخص یا بنوں کا تقرب حاصل کرنے کے لیے ذبح کرے، بلکہ ذبیحوں، نمازوں اور جملہ عبادات کے دریے سے صرف اور صرف اللہ سبحانہ وتعالی کا قرب حاصل کرنا ہوگا، کیونکہ اللہ عزوجل کا فرمان ہے:

﴿ إِيَّاكَ نَعُبُلُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ [الفاتحه: 5]

"ہم صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھ سے مدد مانگتے ہیں۔" نیز اللہ عز وجل کا فرمان ہے:

"اور انھیں اس کے سواحکم نہیں دیا گیا کہ وہ اللہ کی عبادت کریں، اس حال میں کہ اس کے لیے دین کو خالص کرنے والے، ایک طرف ہونے والے ہوں۔"

| یدارشاد ہے: | מ |
|-------------|---|
|-------------|---|

🛭 صحيح مسلم [1978/43]

﴿ فَاعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّينَ ﴿ اللَّهِ الدِّينُ الْغَالِصُ ﴾ [الزمر: 3,2]

''پس اللہ کی عبادت اس طرح کر کہ تو دین کو اسی کے لیے خالص کرنے والا ہو۔خبر دار! خالص دین صرف اللہ ہی کاحق ہے۔''

اس کے علاوہ بھی کئی ایک آیات اس کا ثبوت فراہم کرتی ہیں۔ ذرج کرنا عبادات میں سے اہم عبادت ہے اور قرب حاصل کرنے کے ذرائع میں سے افضل ذریعہ ہے، لہذا اسے اللہ اکیلے کے لیے خالص کرنا واجب اور ضروری ہے، جس کی دلیل وہ آیات ہیں جوہم نے ابھی ذکر کی ہیں اور آپ مالی اللہ کا فرمان بھی ذکر ہوا ہے:

«لَعَنَ اللَّهُ مَنُ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ»

''جس نے غیر اللہ کے لیے ذبح کیا اس پر اللہ کی لعنت ہو''

(ابن باز: مجموع الفتاوي والمقالات: 324/8)

**260- مخ**صوص امراض کے علاج کی خاطر مخصوص اوصاف کے حامل جانور ذ<sup>ن</sup>ح کرنے کا حکم

سوال لوگوں میں سے کسی کے متعلق میہ کہا جاتا ہے کہ وہ عربی طبیب ہے۔ جب اس کے پاس آسیب زدہ یا اس طرح کا کوئی مریض لایا جاتا ہے تو وہ اسے ایک خاص قسم کا مرغ ذرج کرنے کا حکم دیتا ہے، مثلاً وہ کہتا ہے: مرغ کا رنگ سیاہ ہو یا سفید ہواور اس کا خون (مریض) انسان پرلگایا جائے اور بھی وہ اس پر اللہ کا نام بھی ذکر نہیں کرتا تو گزارش میہ ہے کہ دین اسلام اس مسئلے میں کیا حکم لگا تا ہے؟

🛭 صحيح مسلم [1978/43]



جواب غير الله كے ليے ذرج كرنا شرك اكبر ہے۔ الله تعالى نے فرمايا: ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ﴾ الأنعام: 163,162]

'' کہہ دے بے شک میری نماز اور میری قربانی اور میری زندگی اور میری موت اللہ کے لیے ہے، جو جہانوں کا رب ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں اور مجھے اس کا حکم دیا گیا ہے اور میں حکم ماننے والوں میں سب سے پہلا ہوں۔''

اور یقیناً نبی اکرم مَثَاثِیَاً نے اس شخص پرلعنت فرمائی جس نے غیر اللہ کے لیے کوئی جانور وغیرہ ذبح کیا۔ اس قتم کے شعبدہ بازوں، کا ہنوں اور اس طرح کے شرکیہ کام کرنے والوں کے پاس (علاج وغیرہ کی غرض سے) جانا حرام ہے، ایسے ہی ان سے پچھ لوچھنا اور ان کے جواب کو پچ سمجھنا بھی حرام ہے۔

(اللجنة الدائمة: 5895)

261- مریض کے سینے پر ذرج کرنے یا اس کے ہاتھ میں چاندی کا چھلہ یا کیڑے کا مکڑا پہنانے کا حکم

سوال کی گھ لوگ ہیں جن کی ادویات میں، جن کے ساتھ وہ علاج کرتے ہیں، یہ سے مریض کے سینے یا اس کرتے ہیں، یہ بھی شامل ہے کہ وہ علاج کی غرض سے مریض کے سینے یا اس کے سر پر یا جا ندی کے چھلے پر، جو مریض کے ہاتھ میں پہنایا جاتا ہے، بکری یا مرغی ذبح کرواتے ہیں یا کیڑے کے چھوٹے سے کھڑے پر یامٹھی بھرمٹی پر ذبح کرواتے ہیں یا کیڑے کے چھوٹے سے کھڑے پر یامٹھی بھرمٹی پر ذبح

کرواتے ہیں۔ میراخیال ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ یہ کپڑااس کے خاندان کے ایک نیک آ دمی کے کپڑے ہیں کہ یہ کپڑااس کے خاندان کے ایک نیک آ دمی کے کپڑے کا کلڑا ہے اور یہ مٹی اس کی قبر کی مٹی ہے، تو گزشتہ تمام ذرائع سے علاج کروانے کا کیا تھم ہے؟ کیا ایسے معالجین جب سی چیز کے متعلق خبر دیں تو ان کی اس خبر میں تصدیق کرنا جائز ہے؟

جواب غیر اللہ کے لیے ذرج کرنا حرام ہے۔ نبی اکرم طَالِیْمَ نے غیر اللہ کے لیے ذرج کرنا حرام ہے، نیز غیر اللہ کے لیے ذرج کرنا شرک کی اقسام میں سے ایک قسم ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاتِى وَ نُسُكِى وَ مَحْيَاى وَ مَمَاتِى لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ﴾ الْعَلَمِيْنَ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَبِنْلِكَ أُمِرْتُ وَ أَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِيْنَ ﴾ الْعَلَمِيْنَ اللّهُ ال

'' کہہ دے بے شک میری نماز اور میری قربانی اور میری زندگی اور میری موت اللہ کے لیے ہے، جو جہانوں کا رب ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں اور مجھے اس کا حکم دیا گیا ہے اور میں حکم ماننے والوں میں سب سے پہلا ہوں۔''

اور نبی اکرم مَثَالِیَّا ہے صحیح سند کے ساتھ ثابت ہے کہ آپ مَثَالِیَّا نے فرمایا: ﴿ لَعَنَ اللَّهُ مَنُ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ ﴾

''جس نے غیراللہ کے لیے ذبح کیا اس پراللہ کی لعنت ہو۔''

رہا سوال میں مذکورہ طریقے سے علاج کرنا تو یہ ایک منکر عمل ہے جو جائز نہیں ہے، اگر چہ اس جانور کو اللہ سبحانہ وتعالیٰ کے لیے ذبح کیا گیا ہو، نیز ایسے

صحيح مسلم [1978/43] )

لوگوں کی دی ہوئی خبروں کو سچا جاننا بھی جائز نہیں ہے، کیونکہ وہ شعبدہ باز اور دجال ہیں۔رسول الله مُنافِیْز سے صحیح سند کے ساتھ ثابت ہے:

نيزآب مَالِينَا مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِمْ نِهِ فرمايا:

﴿ مَنُ أَتَى كَاهِنًا أَوُ عَرَّافًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدُ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ﷺ﴾ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ﷺ﴾

''جو شخص کسی کابن یا نجومی کے پاس گیا اور اس کی کہی ہوئی بات کی تصدیق کی تو اس نے اس (وین) کا انکار کیا جومحمد (مَنَّ الْنِیْمَ) پرنازل کیا جومحمد (مَنَّ الْنِیْمَ) پرنازل کیا ہے۔'' (اللجنة الدائمة: 8071)

262-''زار'' (مرگی کی ایک قشم) کے علاج کی خاطر کچھ ذیج کرنے کا حکم

سوال میری بیوی ایک ایسے مرض میں مبتلا ہے جے ''زار'' کہا جاتا ہے۔ یہ مرگ کی ایک تسے میں لگ ہے۔ یہ مرگ کی ایک تسے میں لگ جاتا ہے۔ یہ مرگ کی ایک قسم ہے جو پچھا لیسے لوگوں کے ساتھ دوتی کے نتیج میں لگ جاتی ہے جن کے ہاں یہ مرض موجود ہے۔ وہ لوگ ایسے ہیں کہ جب وہ کسی شخص سے محبت کرتے ہیں یا اس سے دوتی لگاتے ہیں تو وہ اپنی یہ بیاری اسے بھی دے دیتے ہیں، چنانچہ جب میری ہیوی پراس بیاری کا حملہ ہوتا ہے تو جب تک

- و صحيح مسلم [2230/125]
- سنن الترمذي، رقم الحديث [135]



اس کی ان سہیلیوں میں سے کوئی اس کا علاج نہیں کرتی وہ شفایاب نہیں ہوتی۔
اب سوال یہ ہے کہ میری ہیوی کا ارادہ ہے کہ میں اس کے اس مرض کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کے لیے ایک مرغ ذرج کروں۔ اب میں نہیں جانتا کہ میرا ذرج کیا ہوا یہ مرغ ذرج کروں۔ اب میں نہیں جانتا کہ میرا ذرج کیا ہوا یہ مرغ ذرج اللہ تعالیٰ کے لیے ہوگا، یا ایبا کرنے کا کہنے والے معالج کے لیے ہے۔ مرغ ذرج کرنے کی پابندی میری ہیوی کی سہیلیوں میں سے ایک نے اس پر عائد کی ہے اور اس نے میری ہیوی کا بچھ زیور مرغ ذرج کرنے تک گروی رکھا ہوا ہے، تو میرے لیے ندکورہ عمل جائز ہے یا میرے ذرجے اس سلسلہ میں کیا کرنا واجب ہے؟ ہمیں اس مسئلہ میں فائدہ پہنچاہے گا، اللہ تعالیٰ آپ کو جزائے خیر عطا فرمائے۔

عواب غیر اللہ کے لیے ذرئ کرنا شرک اکبر ہے۔ نبی اکرم من اللہ نے غیر اللہ کے لیے ذرئ کرنے والے پر لعنت فرمائی ہے، الہذا تمھارے لیے اپنی ہوی کے علاج کی خاطر مذکورہ ذہیجہ جائز نہیں ہے۔ جائز ومشروع علاج تو مباح اور جائز ادویات، شرعی دم، تلاوت قرآن اور مشروع دعاؤں کے ذریعے ہی سے مونا چاہیے، تم پر لازم ہے کہ تم اپنی ہوی کونسیحت کرو اور اسے غیر اللہ کے لیے ذرئ کرنے کے عمل کو ترک کرنے کی دعوت دو، اور اس کے مرض اور علاج کے ملسلے میں ایسا طریقہ اختیار کرو جو مباح اور جائز ہو، اللہ تعالی تمھاری اس بیوی کو ملایت عطافر مائے اور شفایا بی سے بہرہ مندفر مائے۔ (اللہنة الدائمة: 8358)

#### 263- جنول کے خوف کے وقت چہرے پر مصحف قرآنی رکھنے کا حکم

ك شرس بناه بكرُ و جس الله بيراكيا ب (يعنى بدوعا برُ هو: "أَعُودُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّآمَّآتِ مِنُ شَرِّ مَا خَلَقَ") اورتم تين مرتبه شي وشام بيكلمات برُ هو: « بِسُمِ اللهِ الَّذِي لَا يَضُرُّ مَعَ اسُمِهِ شَيْءٌ فِي الْأَرُضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ، وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ»

"الله كے نام كے ساتھ جس كے نام كى بركت سے زمين وآسان كى كوئى اللہ كے نام كى بركت سے زمين وآسان كى كوئى چيز نقصان نہيں يہنچا سكتى اور وہ خوب سننے والا اور جاننے والا ہے۔"

تم ان شاء الله جنول وغیرہ کے شرسے محفوظ رہو گے۔ اس معالمے میں ندکورہ طریقے پر مصحف قرآنی کو استعال کرنا مناسب نہیں ہے، کیونکہ اس سے کتاب الله کی اہانت کا پہلو نکتا ہے اور شیاطین اس پر راضی ہوتے ہیں۔ ہم الله تعالیٰ سے سوال کرتے ہیں کہ وہ شخصیں صحت و عافیت عطا فرمائے اور ہم سب کو شیاطین کے شرسے اپنی پناہ میں رکھے۔ (اللجنة الدائمة: 8040)

## 264- ایک حدیث کی وضاحت

سوال رسول الله مَالَيْمُ عَ تَقُوك كَ علاوه كَسَى كَ تَقُوك سَنَ تَرك ما ما كَ رَسُول الله مَالِيَّةُ أَرُضِنَا بِرِيُقَةِ بَعُضِنَا يُشُفى ما ما فقت مولى؟
سَقِيُمُنَا بإذُن رَبّنا) والى حديث مِن كيا موافقت مولى؟

بعض علاء نے ذکر کیا ہے کہ مذکورہ حدیث میں تھوک کے ساتھ دم کرنا رسول اللہ منگائی کا خاصہ ہے اور اس میں جومٹی کو تھوک کے ساتھ ملا کر دم کرنا رسول اللہ منگائی کا خاصہ ہے اور اس میں جومٹی کو تھوک کے ساتھ مخصوص کرنے کا ذکر ہے یہ بھی صرف سر زمین مدینہ اور اس کی مٹی کے ساتھ مخصوص ہے، سواس بنا پرکو کی اشکال باقی نہیں رہتا۔

کیکن جمہور علماء کا موقف ہیہ ہے کہ بیہ دم رسول اللہ مُلَّاثِیْم کے ساتھ اور ارضِ مدینہ اور اس کی مٹی کے ساتھ خاص نہیں ہے، بلکہ بیہ ہر دم کرنے والے اور ہر مٹی کے حق میں عام ہے، لیکن میہ حدیث تھوک کے ذریعے سے تبرک حاصل کرنے کی قبیل سے نہیں ہے، بلکہ اس میں ایسے تھوک کا ذکر ہے جس کے ساتھ شفا طبلی کے لیے دم اور مٹی بھی شامل ہے، بی محض تبرک کے لیے نہیں ہے۔ شفا طبلی کے لیے دم اور مٹی بھی شامل ہے، بی محض تبرک کے لیے نہیں ہے۔

#### 265- دم جھاڑے کے لیے مخصوص دکا نیں کھولنا

اییا کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ اس سے فتنے کا دروازہ کھاتا ہے، اور حیلہ گروں کے حیلہ کرنے کا دروازہ کھاتا ہے، اور بیسلف صالحین کاعمل نہیں ہے کہ انھوں نے دم کرنے کے لیے اس قتم کی جگہیں اور دکا نیں بنائی ہوں۔ اس مسئلہ میں خوانخواہ کی گنجائش پیدا کرنا شرکوجنم دے گا جس سے بگاڑ پیدا ہوگا، اور اس میدان میں ایسے لوگ بھی کود پڑیں گے جواجھے لوگ نہیں ہیں، کیونکہ اس پرلوگ طمع اور لالج کے پیچھے دوڑ پڑیں گے اور لوگوں کو اپنی طرف مائل کریں گے، خواہ طمع اور لالج کے پیچھے دوڑ پڑیں گے اور لوگوں کو اپنی طرف مائل کریں گے، خواہ انھیں اس کام کے لیے حرام چیزوں ہی کا ارتکاب کرنا پڑے، پھر اس کے متعلق بینیں کہا جا سکے گا کہ وہ صالح آ دمی ہے کیونکہ انسان ۔العیاذ باللہ۔ فتنے میں مبتلا ہوجایا کرتا ہے اور اگر واقعتا وہ نیک اور صالح ہے اور پھر اس نے اس قتم کی دکانداری کا دروازہ کھولا ہے تو اس کے لیے ایسا کرنا جائز نہیں ہے۔ دکانداری کا دروازہ کھولا ہے تو اس کے لیے ایسا کرنا جائز نہیں ہے۔ (الفوزان: المستقی: ۱۳۵۱)



## 266- قرآنی آیات اور الله کا نام دھوکر پینے کا حکم

سوال قرآن کی بعض آیات یا اللہ تعالی کے اساء حسنی میں سے کوئی نام کھنے، پھراسے پانی میں دھوکر کسی بیاری سے شفا حاصل کرنے یا کسی اور فائدے کے حصول کے لیے بیننے کا شرعی حکم کیا ہے؟

جواب جو تخص قرآن کے ذریع بیار یوں کا علاج کرتا ہے، اسے چاہیے کہ وہ بلا واسطہ مریض برقر آن پڑھ کر دم کرے۔اس کا طریقہ کاریہ ہو کہ وہ قرآن پڑھے اور مریض پر بلا واسطہ چھونک مار کر دم کرے۔ دم کا پیطریقہ زیادہ مفید، اچھا اور مکمل ہے اور یہی وہ طریقہ ہے جسے رسول الله مُثَاثِيَّمُ استعال میں لاتے تھے اور سلف صالحین بھی دم کا یہی طریقہ اپناتے تھے، تاہم یانی پر پڑھ کر دم کرنا اور مریض کو بلانا بھی جائز ہے، چنانچہ اس طریقے کے جواز میں بعض احادیث وارد ہوئی ہیں، رہا قرآن مجید کو کسی یاک چیز جیسے پیالے یا کاغذ برکسی یاک چیز کے ساتھ لکھنا، پھراس کو دھونا اور وہ پانی کسی مریض کو پلانے کا طریقہ، تو بعض سلف صالحین جیسے امام احمد بن حنبل بٹرالشہ نے اس کی اجازت دی ہے اور شیخ الاسلام ابن تیمیه رطالتیٰ نے اپنے'' فقاویٰ'' کے مجموعہ میں اسے ذکر کیا ہے، میہ دیگر سلف کا بھی معروف موقف ہے،لیکن اس طریقے کو ترک کرنا اور صرف اسی طریقے پراکتفا کرنا ہی زیادہ اچھاہے، جوشریعت مطہرہ میں دارد ہواہے۔ داللہ اعلم (الفوزان: المنتقى: 172/1)

267- ایک شرکیہ دعا کے ساتھ دم کرنا

**سوال** ہمارے ہاں کچھلوگ ہیں جوایک دعا پڑھتے ہیں اور ان کا اعتقاد

ہے کہ یہ دعا شوگر (ذیابیطس) کے مریض کو شفا بخشی ہے۔ وہ دعا مندرجہ ذیل ہے: "الصلاۃ والسلام علیکم و علی آلك یا سیدی یا رسول الله! أنت وسیلتی حذ بیدی قلت حیلتی فأدر کنی: ویقول هذا القول: یا رسول الله! اشفع لی: وبمعنی آخر: ادع الله یا رسول الله لی بالشفاء" "اے الله! اشفع لی: وبمعنی آخر: ادع الله یا رسول الله لی بالشفاء" "اے میرے آقا! اے اللہ کے رسول مالیہ ایم الله یا رسول الله کی آل پر درود وسلام ہو، آپ ہی میرا وسیلہ ہیں، لہذا میرا ہاتھ تھام لیجے، میرے ہاں حیلے کی کی ہے، لہذا میحے پکڑ لیجے"، پھر وہ یہ بھی کہتا ہے: "یا رسول الله مالیہ الله الله مالیہ الله الله الله مالیہ الله مالیہ الله الله مالیہ الله مالیہ الله مالیہ الله الله الله مالیہ الله

یوالا کی دعا شرک اکبر ہے، کیونکہ اس میں رسول اللہ تَالِیْنِم کو پکارا گیا ہے اور رسول اللہ تَالِیْنِم سے ضرر اور مرض دور کرنے کا مطالبہ کیا گیا ہے، جبکہ اس پر صرف اللہ سبحانہ وتعالی ہی قادر ہے، چنا نچہ اس کا غیر اللہ سے مطالبہ کرنا شرک اکبر ہے اور ایسے ہی آپ تَلِیْم کی وفات کے بعد آپ تَلِیْم سے شفاعت طلب کرنا شرک اکبر کا ایک جز اور حصہ ہے، اس لیے کہ پہلے مشرکین اولیاء کی عبادت کیا کرتے تھے اور کہتے تھے کہ یہ لوگ اللہ کے ہاں ہمارے سفارشی ہیں تو اللہ سے نہ کیا کہ ویانہ وتعالی نے ان پر اس وجہ سے نگیر کی اور انھیں ایبا کرنے سے منع کیا:

﴿ وَ يَغْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمُ وَ لَا يَنْفَعُهُمُ وَ يَقُوْلُونَ هَؤُلَآءِ شُفَعَآؤُنَا عِنْدَ اللّٰهِ﴾ [يونس: 18]

''اور وہ اللہ کے سوا ان چیزوں کی عبادت کرتے ہیں جو نہ انھیں

نقصان پہنچاتی ہیں اور نہ آنھیں نفع دیتی ہیں اور کہتے ہیں یہ لوگ اللہ کے ہاں ہمارے سفارشی ہیں۔'' نیز اللہ عزوجل فرماتے ہیں:

''اوروہ لوگ جنھوں نے اس کے سوا اور حمایتی بنار کھے ہیں (وہ کہتے ہیں) ہم ان کی عبادت نہیں کرتے مگراس لیے کہ یہ ہمیںاللہ سے قریب کر دیں، اچھی طرح قریب کرنا۔''

لہذا ندکورہ دعا تمام کی تمام شرک اکبر کا پلندہ اور الیا کبیرہ گناہ ہے جو اللہ سجانہ وتعالیٰ سے توبہ کیے بغیر نیز تو حید اور اسلامی عقیدہ اختیار کے اور اس کا التزام کیے بغیر معاف نہیں ہوگا۔ مسلمان کے لیے اسے زبان پر لانا اور اس کے ساتھ دعا کرنا اور اسے استعال میں لانا جائز نہیں ہے۔ ہرمسلمان پر واجب ہے کہ وہ لوگوں کو یہ دعا پڑھنے سے منع کرے اور لوگوں کو اس کے غلط ہونے پر خبر دار کرے۔ وہ شری دعا کیں جو مریض کے لیے کی جاتی ہیں اور جن کے ذریعے سے موضی کو میا جاتا ہے، آخیس تلاش کرنے کے لیے اسلام کے سیح ترین مجموعوں مریض کو دم کیا جاتا ہے، آخیس تلاش کرنے کے لیے اسلام کے سیح ترین مجموعوں جیسے سیح بخاری اور شیح مسلم کی طرف رجوع کیا جا سکتا ہے، ایسے ہی شوگر یا شوگر کے علاوہ کسی دوسرے مرض میں مبتلا مریض پر قرآن مجید پڑھ کر دم کرنے کا یہی تھم علاوہ کسی دوسرے مرض میں مبتلا مریض پر قرآن مجید پڑھ کر دم کرنے کا یہی تھم جائے، کیونکہ اس میں شفاء ہے اور اجر و تو اب ہے، نیز یہ خبر کثیر کا باعث بنتی ہے۔ جائے، کیونکہ اس میں شفاء ہے اور اجر و تو اب ہے، نیز یہ خبر کثیر کا باعث بنتی ہے۔

367

الله تعالیٰ نے ہمیں اس قتم کی مفید چیزیں عطا کر کے شرکیہ امور سے

مستغنی اور بے بروا کر دیا ہے، لہذا مسلمان کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ شرکیات میں سے کوئی چیز اختیار کرے اور نہ اس کے لیے یہ جائز ہے کہ وہ اعمال میں ہے کسی عمل یا دعاؤں میں سے کسی دعا کو استعمال میں لانے کی طرف پیش قدمی کرے، مگر اسی وقت جب اس کا ثبوت مل جائے اور وہ اس بات کی تحقیق کر لے کہ وہ اللہ کی شریعت کا حصہ ہے اور اس کے رسول کے طریقے کے مطابق ہے، رہی پیہ بات کہ پیہ کیسے معلوم ہوگا؟ تو گزارش پیہ ہے کہ اہل علم سے سوال کر کے اور اسلام کے سیح مصادر کی طرف رجوع کر کے ہی اس کاعلم ہوسکے گا۔ یس میں شمھیں نصیحت کرتا ہوں کہ مٰدکورہ دعا کوترک کر دو اور اس سے دور رہو اور لوگوں کو بھی اس کے بڑھنے سے منع کرو اور انھیں اس سے بیخے کی

تلقين كرو\_ (الفوزان:المنتقى: 309/1)

## **268-** سورت زلزال کے متعلق بعض لوگوں کا غلط عقیدہ

سوال ایک عورت ہے جو کسی نفساتی بیاری میں مبتلا ہے۔ لوگوں نے اسے مشورہ دیتے ہوئے کہا ہے کہ جب مریض کو کوئی سخت بیاری لاحق ہوجائے تو وہ سورت زلزال بڑھے، یا تو اسے شفا مل جائے گی یا وہ مرجائے گا۔ اس عورت نے کسی سے وہ سورت بڑھوا کر یانی بر دم کروایا اور پھروہ دم کیا ہوا یانی یی لیا، کچھ عرصے کے بعد وہ حاملہ ہوگئ اور اس نے وہی دم کیا ہوا یانی پیا تو اس کے ہاں سیجے سلامت بچہ پیدا ہوا۔

اس بیچے کا دودھ چھڑانے کے بعد وہ ایک اور بیچے کے ساتھ حاملہ ہوئی تو حمل کے نویں مہینے اس پر اس بہاری کا پھر حملہ ہوا اور اس نے وہی سورت زلزال کا دم کیا ہوا یانی پیا، لیکن ای دن اس کے ہاں ایک مردہ بچہ پیدا ہوا۔ پچھ عرصے کے بعد وہ ایک اور بچے کے ساتھ حاملہ ہوئی تو اس کی وہ بیاری پھرعود کر آئی اور اس نے وہی درم کیا ہوا یانی حمل کے آٹھویں مہینے پیا تو اس کے ہاں فوت شدہ بچہ پیدا ہوا۔

رانی بیاری کا احساس ہوا تو اس نے دم شدہ پانی پیا اور اس کے ایک رات بعد اس پرانی بیاری کا احساس ہوا تو اس نے دم شدہ پانی پیا اور اس کے ایک رات بعد اس کے ہاں ایک زندہ بچہ بیدا ہوا۔ اس نے لوگوں سے سنا ہے کہ سورت زلزال بڑھنے سے بچے ساقط ہوجاتے ہیں، جبکہ دم میں کلونجی کا استعال کیا گیا ہو۔ کیا کلونجی کے استعال سے حمل ساقط ہوجاتا ہے، جبکہ عورت اس سے آگاہ نہیں ہے؟ کیا اسعال کیا گیا ہو۔ کیا کا استعال سے حمل ساقط ہوجاتا ہے، جبکہ عورت اس سے آگاہ نہیں ہے؟ کیا استعال میں بوت بوئے ہیں؟ اولاً: سورة الزلزال کے متعلق لوگ جو کہتے ہیں کہ اس کے دم سے یا مریض تندرست ہوجاتا ہے یا فوت ہوجاتا ہے، نیز جو وہ اس کے دم سے یا مریض تندرست ہوجاتا ہے یا فوت ہوجاتا ہے، نیز جو وہ اس کے متعلق کہتے ہیں کہ اس سے حمل میں موجود بچے ساقط ہوتے رہتے ہیں، اس کی کوئی اصل کہ اس سے حمل میں موجود بچے ساقط ہوتے رہتے ہیں، اس کی کوئی اصل نہیں ہے، بلکہ یہ باطل خرافات کا حصہ ہے۔

ٹانیاً: مذکورہ عورت کے ذہبے کوئی فدیہ یا کفارہ نہیں ہے، کیونکہ اس کاعمل اس کے بیونکہ اس کاعمل اس کے بیوں کی موت کا سبب نہیں بنا ہے۔ (ابن باز: مجموع الفتاوی والمقالات: 44/5)

## تعویذ گنڈوں کے احکام ومسائل

# 269- ایک حدیث کامفہوم

سوال حدیث: ﴿ إِنَّ الرُّقیٰ وَالتَّمَائِمَ وَالتَّوَلَةَ شِرُكُ ﴾ ''یقیناً جھاڑ کھونک (منتر)، تعویذ اور حُبّ کے عملیات شرک ہیں'' کا مفہوم ومطلب کیا ہے؟

اس حدیث کی سند میں کوئی نقص اور خرابی نہیں ہے۔ اسے امام احمد اور ابو داور ابو داور ابین نے ابن مسعود رہائی کے واسطے سے نقل کیا ہے۔ اہل علم کے نزدیک اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ یقیناً وہ دم جھاڑ ہے جو ایسے الفاظ کے ساتھ ہوں جن کا مفہوم معروف نہ ہویا وہ شیاطین کے ناموں کے ساتھ ہوں یا ان میں اس قسم کی کوئی خرابی یائی جاتی ہوتو وہ ممنوع ہیں۔

حدیث کے الفاظ میں ایک لفظ ہے: "اَلتّو لَةَ" جو جادو کی ایک قتم ہے جے لوگ ''صرف'' (مرد دعورت کو ایک ددمرے کی طرف سے پھرہا) ادر ''عطف'' (مرد وعورت کا ایک دوسرے کی طرف میلان کرنا) کا نام دیتے ہیں۔ اور "اَلتَّمَائِمَ" (تعویذ گنڈے وغیرہ) وہ ہیں جونظرِ بدسے یا جنوں کے چیٹنے سے محفوظ رہنے کے لیے بچول کے گلے میں ڈالے جاتے ہیں۔ بھی بی تعویذ مریضوں اور بڑی عمر کے لوگوں کو بھی پہنائے جاتے ہیں اور اونٹوں وغیرہ کو بھی بیتعویذ ڈالے جاتے ہیں۔ وہ تعویذ جو چار پایوں کے گلے میں لئکائے جاتے ہیں۔ وہ تعویذ جو چار پایوں کے گلے میں لئکائے جاتے ہیں۔ وہ تعویذ جو چار پایوں کے گلے میں لئکائے جاتے ہیں۔

ان کو''الاوتار'' کا نام دیا جاتا ہے اور یہ (اوتار کا لاکانا) شرک اصغر کا حصہ ہے اور اس کا حکم'' تمائم'' والا ہی ہے۔ صحیح سند کے ساتھ رسول الله مُنْ اللَّهِ عَلَيْمِ سے ثابت ہے کہ آپ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ عَلَيْمِ نَے ایک غزوے کے دوران میں لشکر کی طرف ایک ایکی اور قاصد بھیجا جو آخیں یہ پیغام دے کرآئے:

(لَا يَبُقَيَنَّ فِيُ رَفَبَةِ بَعِيُرٍ قَلَادَةٌ مِنُ وَّتَرٍ إِلَّا قُطِعَتُ ) (اللهُ يَبُقَينَ في رَفَبَةِ بَعِيرٍ قَلَادَةٌ مِنُ وَّتَرٍ إِلَّا قُطِعَتُ ) (جو مُن كَلَّر اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ ہمہ قتم کے تعویذ گنڈے حرام ہیں، خواہ وہ قرآنی تعویذ ہوں یاغیر قرآنی۔

اسی طرح جب دم جھاڑے (منتر) مجھول اور غیر واضح ہوں تو وہ بھی حرام ہیں۔ رہے وہ دم جو معروف ومشہور ہوں، ان میں شرک ہو اور نہ کوئی خلاف شریعت بات تو ایسے دم کرنے کروانے میں کوئی حرج نہیں ہے، کیونکہ نبی اکرم مَنْ اللّٰی اِن دم کیا بھی ہے اور آپ مَنْ اللّٰی اُن و جرکیل وغیرہ کی طرف سے) دم کیا بھی گیا ہے، نیز آپ مَنْ اللّٰ اِن فرمایا:

﴿ لَا بَأْسَ بِالرُّقَىٰ مَا لَمُ تَكُنُ شِرُكًا ﴾ ''دم كرنے (كروانے) ميں كوئى حرج نہيں ہے، بشرطيكہ وہ شرك پر مشتل نہ ہوں۔'

و صحيح مسلم [2200/64]



❶ صحيح البخاري، رقم الحديث [3005] صحيح مسلم [2115/105]

اسی طرح پانی میں دم کرنا ہے تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں ہے، وہ اس طرح کہ پانی میں کچھ (آیاتِ قرآنیہ اور مسنون دعائیں وغیرہ) پڑھ کر دم کیا جائے اور مریض کو وہ پانی بلایا جائے یا اس پر ڈالا جائے اور چھینٹے مارے جائیں، کیونکہ نبی اکرم مُناٹیئی سے ایسا کرنا ثابت ہے، چنانچہ سنن آبی داود میں کتاب الطب کے تحت موجود ہے کہ آپ مناٹیئی نے ثابت بن قیس بن شاس ڈاٹیئی کتاب الطب کے تحت موجود ہے کہ آپ مناٹیئی نے ثابت بن قیس بن شاس ڈاٹیئی کے لیے پانی میں کچھ بڑھ کر دم کیا، پھر وہ پانی ان پر ڈالا، نیز سلف صالحین کا بھی اسی پرعمل رہا ہے، چنانچہ اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

(ابن باز: مجموع الفتاوي والمقالات: 52/1)

270- اس شخص کا حکم جو قرآنی آیات لکھتا (تعویذ لکھتا ہے) اور لوگوں کو (گلے وغیرہ میں) لٹکانے کا حکم دیتا ہے

صحیح اور درست موقف ہیے ہے کہ قرآنی آیات یا ان کے علاوہ مسنون دعا کیں لکھنا اور شفا کی امید پر مریض کے گلے وغیرہ میں لٹکانا تین وجہوں سے ممنوع ہے:

پہلی وجہ: تعویذ گنڈے لٹکانے سے ممانعت کی احادیث کا عام ہونا اور ان کی تخصیص کی کوئی دلیل نہ ہونا۔

دوسری وجہ: اس ذریعے سے دوسرے دروازے کو بند کرنا، کیونکہ قرآنی آیات پر مشمل تعویذ لئے نا کہ عیر قرآنی تعویذ پہننے پر بھی آ مادہ کرسکتا ہے۔ تیسری وجہ: اس قتم کے قرآنی تعویذ پہننے میں قرآن مجید کی توہین اور گتاخی کا پہلو نکاتا ہے کیونکہ تعویذ پہننے والا انھیں قضاءِ حاجت اور استنجا وغیرہ کرنے

کی جگہوں پر اپنے ساتھ لے جاتا ہے اور جب تعویز پہننا ممنوع ہے تو شفا کی امید پر مریض کے گلے وغیرہ میں لڑکانے کے لیے تعویز لکھنے کی اجرت لینا بھی ممنوع ہے۔ (اللجنة الدائمة: 1545)

## 271- تعویذ گنڈے لکھنے کا حکم

يقينًا نبى اكرم مَثَاثِيَّةِ سے ثابت ہے كه آپ مَثَاثِیَّةِ نے فرمایا: ( إِنَّ الرُّقَىٰ وَالتَّمَائِمَ وَالتِّوَلَةَ شِرُكٌ »

''یقیناً جھاڑ پھونک (منتر)،تعویذ اور کُبّ کے عملیات شرک ہے۔''

اور عقبہ بن عامر رہائٹۂ سے مروی ہے کہ نبی اکرم مُثَاثِیْمُ نے فرمایا:

« مَنُ تَعَلَّقَ تَمِيمَةً فَلَا أَتَمَّ اللَّهُ لَهُ وَمَنُ تَعَلَّقَ وَدَعَةً فَلَا وَدَعَ اللَّهُ لَهُ ﴾ اللَّهُ لَهُ ﴾

''جو شخص تعویذ لڑکائے اللہ اس کی مراد پوری نہ کرے اور جو کوڑی اور سپبی لڑکائے اللہ اسے آ رام وسکون نہ دے۔''

نیز امام احد رطاللہ نے اس حدیث کو ایک دوسری سند کے ساتھ عقبہ بن

عامر رہائیًا ہی ہے ان الفاظ میں نقل کیا ہے:

« مَنُ تَعَلَّقَ تَمِيمَةً فَقَدُ أَشُرَكَ »

''جس نے تعویذ اٹکایا یقیناً اس نے شرک کیا۔''

اس مفہوم کی احادیث بہت زیادہ ہیں۔

- 🛭 سنن أبي داود، رقم الحديث [3883]
  - 2 مسند أحمد [154/4]
  - **3** مسند أحمد [156/4]

تعویذ وہ ہے جونظر بدسے یا جنوں سے یا بیاری وغیرہ سے محفوظ رکھنے کے لیے بچوں یا ان کے علاوہ دیگرلوگوں کے گلے وغیرہ میں لٹکایا جاتا ہے، بعض لوگ اس تعویذ کا نام''حز'' (بچاؤ کا ذریعہ) رکھتے ہیں اور بعض اسے''الجامعہ'' کا نام دیتے ہیں۔اس کی دوقتمیں ہیں:

پہلی قتم: وہ تعویذ ہیں جن میں شیاطین کے نام لکھے ہوتے ہیں، یا وہ ہڑیوں یا مہروں یا کیلوں یا نقوش لیعنی حروف مقطعات کے نقوش یا ان جیسی دیگر چیزوں کی شکلوں میں ہوتے ہیں، تعویذوں کی بیوشم بلا شک و شبہہ حرام ہے، کیونکہ اس کی حرمت پر دلالت کرنے والے کثیر دلائل موجود ہیں۔ بیتعویذ مذکورہ احادیث، اور ان کے مفہوم والی دیگر احادیث کی وجہ سے شرک اصغر کی ایک قسم ہے۔ جب مذکورہ قسم کے تعویذ لڑکانے والا بیاعتقاد بھی رکھے کہ بیتعویذ اللہ کے حکم اور اس کی مشیت کے بغیر اس کی حفاظت کرتے ہیں، یا اس کی بیاری کا ازالہ کرتے ہیں یا اس سے ضرر و نقصان کو دور کرتے ہیں تو پھر تعویذ کی بیشم شرک اکبر کے زمرے میں داخل ہوجاتی ہے۔

دوسری قسم: وہ تعویذ جوقر آئی آیات اور مسنون دعاؤں یا ان کی طرح کی پاکیزہ دعاؤں کی شکل میں ہوتے ہیں، تو تعویذ کی اس قسم کے متعلق علماء کا اختلاف ہے، بعض نے ان کی اجازت دیتے ہوئے کہا ہے کہ یہ جائز دم کی جنس سے تعلق رکھتے ہیں، اور بعض اہلِ علم نے ان سے منع کرتے ہوئے کہا ہے کہ یہ تعویذ حرام ہیں اور اینے اس موقف کے حق میں دو دلیلیں پیش کی ہیں:

ان میں سے پہلی دلیل: تعویذوں سے ممانعت، ان کے متعلق ڈانٹ ڈپٹ اور ان کے متعلق میں گانے والی احادیث کا، کہ وہ شرک ہیں، تعویذوں

میں سے کسی کو جائز قرار دیتے ہوئے خاص کرنا بغیر کسی الیی شرعی دلیل کے جائز نہیں ہے، جو دلیل اس کے خاص ہونے پر دلالت کرتی ہو، جبکہ صورت حال یہ ہے کہ تعویذ کی شخصیص پر دلالت کرنے والی کوئی دلیل موجود نہیں ہے۔ رہے دم توضیح احادیث اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ جو دم قرآئی آیات اور جائز دعاول کے ذریعے سے کیے جائیں ان میں کوئی حرج نہیں ہے، بشرطیکہ ان کا مفہوم واضح اور معروف ہواور جسے دم کیا گیا ہو (اور جو دم کرنے والا ہو) وہ اس دم پر اعتقاد نہ رکھیں، بلکہ اس کا عقیدہ یہ ہو کہ یہ دم اسباب میں سے ایک سبب دم پر اعتقاد نہ رکھیں، بلکہ اس کا عقیدہ یہ ہو کہ یہ دم اسباب میں سے ایک سبب ہے، کیونکہ نبی اگرم شائی کا فرمان ہے:

« لَا بَأْسَ بِالرُّقِيٰ مَا لَمُ تَكُنُ شِرُكًا »

'' دم کرنے ( کروانے ) میں کوئی حرج نہیں ہے، بشرطیکہ وہ شرک پر مشتمل نہ ہوں۔''

اور خود نبی اکرم مَثَاثِیَاً نے بھی دم کیا اور آپ مَثَاثِیَاً کے صحابہ کرام ثَثَاثَیُاً نے بھی دم کیا ہے، اور آپ مُثَاثِیَاً نے فرمایا:

« لَا رُقُيَةَ إِلَّا مِنْ عَيْنٍ أَوْ حُمَةٍ »

''دم صرف نظر اور زہریلی شے سے ہے۔''

اس مفہوم کی احادیث بہت زیادہ ہیں۔ اور جہال تک تعویذوں کا تعلق ہے تو اس سلسلے میں کوئی حدیث مروی نہیں ہے، جو تعویذوں کی حرمت میں سے کسی تعویذ کومشنیٰ قرار دیتی ہو، لہذا عام دلائل پرعمل کرتے ہوئے تمام قسم کے تعویذوں کوحرام قرار دینا ہی لازم اور واجب ہے۔

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2200/64]

<sup>🛭</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [3884]

دوسری دلیل: شرک کے اسباب اور ذرائع کوختم کرنا جوشریعت میں ایک عظیم مسئلہ ہے۔ یہ بات تو معلوم و معروف ہے کہ جب ہم آیات قرآنہ اور مباح دعاؤں پر مشتل تعویذوں کو جائز قرار دیں گے تو شرک کا دروازہ کھل جائے گا اور جائز قسم کے تعویذوں سے مشتبہ ہوجائیں گے، جائے گا اور جائز قسم کے تعویذوں سے مشتبہ ہوجائیں گے، اور بغیر سخت مشقت کے ان دونوں قسموں کے درمیان فرق اور تمییز کرنا مشکل ہوجائے گا، لہذا ان تعویذوں کا دروازہ بند کرنا ہی لازم ہے جوشرک کی طرف لیجانے والا ہے۔ اس موقف کی دلیل ظاہر اور واضح ہونے کی بنا پر یہی درست موقف کی دلیل ظاہر اور واضح ہونے کی بنا پر یہی درست موقف ہونے کی بنا پر یہی درست

## 272-ایک شہے کا ازالہ

سوال جب ہم میں سے کسی کے ہاں بیٹا پیدا ہوتا ہے، تو اس کے لیے
کوئی دعا اور قرآن کریم کی جوآیت میسر ہو، لکھ کر بیچ کے کندھے یا گردن میں
لئکا دیا جاتا ہے جس کا ردعمل یہ ہوتا ہے کہ بچہ بظاہر نفسیاتی طور پرآرام اور راحت
محسوس کرتا ہے، تو کیا ایسا کرنا جائز ہے؟

جواب تعوید اور کتبے پہنا نا خواہ بروں کو پہنائے جائیں یا چھوٹوں کو، جائز نہیں ہے، کیونکہ ان کا پہننا ''تمائم'' کا پہننا ہے، جبکہ نبی اکرم مُثَاثِیْم نے ''تمائم'' بہننے سے منع کیا ہے۔

کی بھراگرید' مختمائم' نقوش پر مشتمل ہوں یا ان میں ایسا کلام تحریر کیا جائے جس کا مفہوم غیر معروف اور غیر واضح ہو، یا ان میں شیاطین کے یا جنوں کے یا مجہول نام یا اس قشم کے دیگر نام لکھے جائیں، تو مسلمانوں کا اس پر قطعی اجماع ہے کہ بیر حرام ہیں، کیونکہ وہ عقیدہ تو حید میں خلل وخرابی پیدا کرتے ہیں اور شرک کی طرف لے جاتے ہیں۔

اوراگریتعویذ قرآنی آیات یا مشروع دعاؤل پرمشمل ہول تو علاء کے دو قولوں میں سے صحیح قول کے مطابق ان تعویذوں کا پہننا بھی جائز نہیں ہے،
کیونکہ ایسے تعویذوں کا پہننا ناجائز تعویذوں کے پہننے کا وسیلہ اور ذریعہ بنتا ہے،
کیونکہ جب تعویذوں کا دروازہ کھل جائے گا تو لوگ اس میں اتن وسعت پیدا کر
لیں گے کہ وہ ناجائز تعویذ بھی پہننا شروع کر دیں گے، یہ ان تعویذوں کے ناجائز ہونے کا ایک پہلو ہے، جبکہ اس کا دوسرا پہلویہ ہے کہ بچے کوقر آئی تعویذ بہنانے میں قر آن کی تو بین ہے، کیونکہ بچہ بیت الخلا میں جا کر گندگی وغیرہ سے نہیں بچتا ہے، تو الی صورت میں اس کے گلے وغیرہ میں کلام اللہ کولاگانا قر آن کر یم کی تو بین ہے، لہذا اس قتم کی چیزوں کو پہننا جائز نہیں ہے۔

مقصود کا حاصل ہوجانا ان کے جائز ہونے پر دلالت نہیں کرتا ہے، کیونکہ اس سے یا تو لوگوں کو مہلت اور ڈھیل دی جاتی ہے اور پھر سزا دی جاتی ہے، یا اللہ کی تقدیر میں پہلے ہی سے تعویذ پہننے والے کے حق میں راحت اور شفا مقدر کر دی گئی ہوتی ہے، اس کا تعویذ پہننے سے کوئی تعلق نہیں ہوتا، جبکہ لوگ یہ سجھنے لگ جاتے ہیں کہ تعویذ پہننے سے ایسا ہوا ہے، اور یوں وہ آزمائش اور فتنے میں مبتلا جو جاتے ہیں۔ (الفوزان:المنتقی: 162/1)

273- بعض آیاتِ قرآنیہ کولکھ کرتکیے یا دروازے کے نیچے رکھنے کا حکم

سوال کیا مسلمان کے لیے جائز ہے کہ وہ قرآن کریم کی آیات لکھ کر اضیں دھو کر پیے یا انھیں اپنے تکلے کے پنچ یا دروازے کے پاس یا اس کے علاوہ دیگرجگہوں پررکھے؟

جواب مریض کو پانی پر قرآنی آیات کا دم کر کے پلانے میں کوئی حرج نہیں ہے، سنن اُبی داود کی'' کتاب الطب' میں نبی اکرم مُناتیا ہے مروی حدیث موجود ہے جواس کے جواز پر دلالت کرتی ہے۔

رہا قرآنی یا غیرقرآنی تعویز لٹکانا تو یہ جائز نہیں ہے۔ اس سلسلے میں یہ جان لینا چاہیے کہ وہ تعویز جوانسان پہنا کرتا ہے، اس کی دوقتمیں ہیں:

- 🛈 کہلی قشم یہ ہے کہ وہ تعویذ قرآنی آیات پر مشمل ہو۔
  - دوسری قسم ہے کہ دہ تعویذ غیر قرآنی ہو۔

پس اگر وہ تعویذ قرآنی ہو تو سلف کا اس میں اختلاف ہے اور اس

اختلاف کے متیج میں دوقول سامنے آتے ہیں:

پہلا قول یہ ہے کہ تعویذ پہننا جائز نہیں ہے، چنا نچہ اس کے قائل ابن مسعود، ابن عباس، حذیفہ، عقبہ بن عامر تفائی ہیں اور ابن عکیم کا بھی ظاہری موقف یہی معلوم ہوتا ہے، نیز تابعین کی ایک جماعت بھی اس کی قائل ہے، جن میں ابن مسعود والنی کے شاگرد شامل ہیں اور ایک روایت میں، جسے بہت سے صحابہ کرام فرائی کے شاگرد شامل ہیں اور ایک روایت میں، جسے بہت سے صحابہ کرام فرائی نے اختیار کیا ہے اور بعد والے لوگوں نے اسے پختہ قرار دیا ہے، امام احمد را الله خوالی نیایا ہے۔ اس موقف کی بنیاد وہ حدیث ہے جسے امام احمد اور ابوداود فرائ اور ان کے علاوہ دیگر محد ثین نے ابن مسعود والنی سے نقل کیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول الله شائی کو بیفرماتے ہوئے سنا:

(اِنَّ الرُّفَىٰ وَ التَّمَائِمَ وَ البَّوْلَةَ شِرُكُنْ)

''یقیناً جھاڑ پھونک (منتر)،تعویذ اور حُبّ کے عملیات شرک ہیں۔'' شخ عبداللہ بن حسن آل شخ وٹر للٹنے نے اپنی کتاب'' فتح المجید'' میں لکھا ہے:

میں کہتا ہوں کہ تعویذ کے عدمِ جواز کا موقف ہی تین وجوہ کی بنا پر سیجے اور درست ہے، جواد نی سا تامل کرنے والے کے سامنے بھی واضح ہوجاتا ہے:

- ' پہلی وجہ بیہ ہے کہ تعویذ کی ممانعت کے دلائل کا عام ہونا اور ان کی شخصیص کرنے والی کسی دلیل کا موجود نہ ہونا۔
- ورسری وجہ یہ ہے کہ تعویذوں کی راہ اور ذریعہ ہی بند کرنا، کیونکہ ان کی اجازت دینالوگوں کواس پر بھی آ مادہ کرے گا کہ وہ غیر قرآنی تعویذ پہنا کریں۔
- ﴿ تیسری وجہ یہ ہے کہ جب کسی کو قرآنی تعویذ پہنایا جائے گاتو وہ تعویذ پہننے والا قضاءِ حاجت، استنجا اور ایسی ہی دوسری حالتوں میں اس قرآنی تعویذ کو

<sup>🛭</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [3883]

ساتھ لے جا کر اس کی تو ہین کا مرتکب ہوگا۔

دوسرا قول: تعویذوں کے جواز کا ہے اور یہ قول عبداللہ بن عمرو بن عاص بھائی کا ہے۔ عائشہ بھی شاص بھائی کا ہے۔ عائشہ بھی شام بھی اسی قول کی تائید کرتا ہے، اور یہی موقف ابوجعفر الباقر بھلٹ اور ایک روایت میں امام احمد بھلٹ کا ہے۔ ان لوگوں نے تعویذوں سے ممانعت والی حدیث کو ان تعویذوں برمحمول کیا ہے جن میں شرک پایا جاتا ہو۔

رہے وہ تعویذ جو قر آنی آیات، اللہ تعالیٰ کے اساء اور اس کی صفات پر مشتمل نہ ہوں تو وہ مندرجہ ذیل حدیث کی وجہ سے شرک ہیں:

﴿ إِنَّ الرُّقيٰ وَالتَّمَائِمَ وَالتَّوَلَةَ شِرُكٌ ﴾

''یقینأ جھاڑ پھونک (منتر)،تعویذ اور حُبّ کے عملیات شرک ہیں۔''

(اللجنة الدائمة: 3040)

# 274-"الحصن الحصين"، "حرز الجوشن" اوراس طرح كى كتابين الهانے كا حكم

قر آن، اذ کار اور تمام ان دعاؤں کے ساتھ دم کرنا جائز ہے جن میں شرک کی آمیزش نہ ہو۔

رہا کتاب'' الحصن الحصین''،''حرز الجوش'' اور''السبعۃ العقو و'' کو بطور تعویذ اور حفاظت اٹھانا تو یہ جائز نہیں ہے۔

ہاں! سوتے وقت آیۃ الکری کا پڑھنا مفید ہے، نیز ﴿قُلْ هُوَ اللّٰهُ اللّٰهُ مَعُوذَتین (سورة فلق اور ناس) کا پڑھنا بھی مفید ہے۔

(اللجنة الدائمة: 4798)

#### 275- قرآنی آیات لکھ کرمریض کے گلے (وغیرہ) میں لٹکانے کا حکم

جادو وغيره جيسے امراض ميں مبتلا مريض كو دم كرنے ميں كوئى حرج نہيں ہے، بشرطيكہ وہ دم قرآن كريم اور مباح و جائز دعاؤں كے ساتھ كيا جائے، چنانچہ نبى اكرم سُلُونِيَّم سے ثابت ہے كہ آپ سُلُونِيَّم اپنے صحابہ كرام شُلُونِم كو دم كيا كرتے ہے۔ جو دم آپ سُلُونِم انھيں كيا كرتے ہے ان ميں سے ايك درج ذيل ہے:

((رَبُّنَا اللَّهُ الَّذِيُ فِيُ السَّمَاءِ، تَقَدَّسَ اسْمُكَ، أَمُرُكَ فِيُ السَّمَاءِ وَالْأَرُضِ كَمَا رَحُمَتُكَ فِيُ السَّمَاءِ فَاجُعَلُ رَحُمَتَكَ فِيُ السَّمَاءِ اللَّرُضِ، أَنْزِلُ رَحُمَةً مِّنُ رَّحُمَتِكَ وَشِفَاءً مِّنُ شِفَائِكَ عَلَى هَذَا الْوَجَعِ»

"هارا رب وہ اللہ ہے جو آسان میں ہے (اے اللہ!) تیرا نام مقدس ہے، تیرا علم آسان و زمین میں غالب ہے۔ جیسے تیری رحمت آسان میں ہے، ایسے ہی زمین میں بھی اپنی رحمت فرما، اپنی رحمت میں سے رحمت نازل فرما اور اس درد اور تکلیف پر اپنی طرف سے شفا نازل فرما۔"

جَس كُوآ پِ مَثَالِيَّا بِيدِم كُرتِ وه تندرست هُوجا تا۔ اور مشروع دعاؤں میں سے ایک دعا بیہے: ﴿ بِسُمِ اللّٰهِ أَرْقِیُكَ مِنُ كُلِّ شَيْءٍ یُوذِیُكَ وَمِنُ شَرِّ كُلِّ نَفُسٍ أَوْ عَیُنٍ حَاسِدٍ اَللّٰهُ یَشُفِیُكَ بِسُمِ اللّٰهِ أَرُقِیُكَ ﴾

<sup>•</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [3892]

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2186/40]

"الله كے نام سے ميں تجھے دم كرتا ہوں ہراس چيز سے جوتمھارے ليے تكليف دہ ہو، ہرنفس كے شرسے اور حاسد كى نظر سے ،الله تمحيس شفا عطا كرے، اللہ كے نام سے ميں شمصيں دم كرتا ہوں۔"

اور ان میں سے ایک دعا یہ ہے کہ انسان اپنا ہاتھ درد اور تکلیف والی جگہ پر رکھے اور پھریپہ پڑھے:

( أَعُودُ أُ بِعِزَّةِ اللهِ وَقُدُرَتِهِ مِنُ شَرِّ مَا أَجِدُ وَأُحَاذِرُ )

جو میں یا تا ہوں اور جس سے ڈرتا ہوں۔''

اس کے علاوہ بھی دعا وں پرمشمل متعدد احادیث ہیں جو اہلِ علم نے نقل کی ہیں اور رسول اللّٰہ مَثَاثِیْاً سے وارد ہوئی ہیں۔

رہا آیات اور اذکار کولکھ کر (گلے وغیرہ میں) اٹکانا تو اہلِ علم کا اس میں اختلاف ہے، چنانچہ ان میں سے کسی نے اسے جائز قرار دیا ہے اور کسی نے اسے ممنوع قرار دیا ہے، جبکہ اقرب مؤقف اس کی ممانعت ہی کا ہے، کیونکہ ایسا کرنا نبی اکرم مُٹائیڈی سے منقول نہیں ہے، بلکہ آپ مُٹائیڈی سے صرف مریض پر (قرآنی آیات اور ادعیہ ماثورہ وغیرہ) پڑھ کر دم کرنا منقول ہے۔ جہاں تک آیات یا دعاؤں کا لکھ کر مریض کی گردن یا اس کے ہاتھ یا اس کے سکیے کے آیات یا دعاؤں کا لکھ کر مریض کی گردن یا اس کے ہاتھ یا اس کے سکیے کے نیچ اور کسی جگہ پر رکھنا اور باندھنا ہے تو رائح قول کے مطابق یہ ان امور میں سے ہے جوممنوع ہیں، کیونکہ یہ شریعت میں منقول نہیں ہے، اور ہر وہ شخص جو شریعت کی اجازت کے بغیر کسی امرکو دوسرے امرکا سبب بنا تا ہے، تو اس کا یہ شریعت کی اجازت کے بغیر کسی امرکو دوسرے امرکا سبب بنا تا ہے، تو اس کا یہ

<sup>🖸</sup> صحيح مسلم [2202/67]



عمل تشرک کی ایک سم نشار ہوگا، کیونکہ اس میں ایک ایسی چیز کوسبب مرار دیا گیا ہے، جسے اللہ نے سبب مقرر نہیں کیا۔ (ابن عثیمین : مجموع الفتادیٰ والرسائل: 43)

276- بعض حیوانات کے بالوں سے بنے ہوئے دھا گوں کو ۔ 276 بعض حیوانات کے بالوں سے بنے ہوئے دھا گوں کو ۔ گلے (وغیرہ) میں لئکانے کا حکم

کنگن لئکانا یا انھیں پہننا اور بالوں وغیرہ سے بنے ہوئے دھاگے (جسم کے کسی بھی جھے پر باندھنا) جو شخص بھی بیمل کرے اور بیعقیدہ رکھے کہ اس قسم کی چیزیں ضرر و نقصان کو روکتی ہیں، اور جس نے بیہ پہن رکھی ہوں بذات خود اس کا دفاع کرتی ہیں، تو بیمل وعقیدہ شرک اکبر ہے اور انسان کو ملت اسلامیہ سے خارج کر دیتا ہے، کیونکہ اس نے ان چیزوں کے متعلق بیم عقیدہ رکھا کہ وہ نفع پہنچاتی اور نقصان کو دور کرتی ہیں، جبکہ نفع پہنچانے اور نقصان کو دور کرتی کی شہیں، جبکہ نفع پہنچانے اور نقصان کو دور کرنے کی قدرت اللہ سجانہ وتعالی کے سواکوئی نہیں رکھتا ہے۔

اور اگر وہ یہ عقیدہ رکھے کہ اللہ ہی نفع پہنچانے والا ہے، اور وہی نقصان کو دور کرنے والا ہے ، اور وہی نقصان کو دور کرنے والا ہے یہ چیزیں تو فقط اسباب کی حیثیت رکھتی ہیں، پھر بھی مذکورہ عمل حرام اور شرک اصغر ہے جو شرک اکبر کی طرف تھینچ کر لے جانے والا ہے، کیونکہ اس شخص نے الیہ چیز کی سبیت کا عقیدہ رکھا جسے اللہ نے شفا کا سبب نہیں بنایا ہے، اس لیے کہ یہ چیزیں فی الحقیقت اسباب ہیں بھی نہیں، اللہ تعالیٰ نے مفید اور مباح ادویات کو اور شرعی جھاڑوں کو شفا کے اسباب قرار دیا ہے اور مذکورہ چیزیں ان اسباب میں شامل نہیں ہیں۔

امام محمد بن عبدالوہاب بٹلٹنہ نے اپنی کتاب''کتاب التو حید'' میں اس



موضوع برایک متنقل عنوان قائم کیا ہے، چنانجہ وہ لکھتے ہیں:

"باب من الشرك لبس الحلقة والخيط و نحوهما لرفع البلاء أو دفعه"

"بلا ٹالنے کے لیے کڑایا گنڈا (دھاگا) پہننا شرک میں داخل ہے۔"

پھر اس باب میں انھوں نے اس موضوع پر متعدد دلائل پیش کیے ہیں، جن میں سے ایک دلیل ہیہ ہے کہ عمران بن حصین وٹائٹؤ سے حدیث مروی ہے کہ نبی اکرم مٹائیا نے ایک آ دمی کو اینے ہاتھ میں پیتل کا چھلا پہنے ہوئے دیکھا تو آب مَنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهِ عَرِيافت فرمايا: «مَا هَذِه؟» "يكيا هي؟" الل في عرض کی: کمزوری سے نجات حاصل کرنے کے لیے میں نے اسے پہنا ہے تو آ ب مَالِينَا فِي نِي فِر ماما:

﴿ إِنْزِعُهَا فَإِنَّهَا لَا تَزِيُدُكَ إِلَّا وَهُنَّا فَإِنَّكَ لَوُمُتَّ وَهِيَ عَلَيُكَ مَا أَفْلَحُتَ أَبَداً »

"اسے اتارو، كيونكه بير كمزورى كے سوا تجھے كچھ نه دے گا، اور اگر اسے پہنے ہوئے شمصیں موت آگئی تو تم کبھی نجات نہ یاؤگے۔'' پھر آپ مَالِيْكِمْ نے الله تعالی کے اس فرمان کی تلاوت کی:

﴿ وَ مَا يُؤْمِنُ ٱكْثَرُهُمُ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمُ مُّشُرِكُوْنَ ﴾ [يوسف: 106] ''اور ان میں سے اکثر اللہ پر ایمان نہیں رکھتے ،مگر اس حال میں کہ

وہ شریک بنانے والے ہوتے ہیں۔''

اور اگر وہ پیعقیدہ رکھے کہ بہرکڑا اور چھلا وغیرہ جنات کے شرکو دور کرتا

<sup>•</sup> مسند أحمد [445/4]

ہے تو اسے یہ یاد رکھنا چاہیے کہ جنات کے شرکو صرف اللہ تعالیٰ ہی دور کرتا ہے۔ فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطِنِ نَزُغْ فَاسْتَعِذُ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ ﴾ [حمالسجدة: 36]

''اور اگر بھی شیطان کی طرف سے کوئی اکساہٹ تخفیے ابھارہی دے تو اللہ کی پناہ طلب کر، بلاشبہہ وہی سب کچھ سننے والا، سب کچھ جاننے والا ہے۔'' (الفوزان:المنتقیٰ: 161/1)

# 277- بیاریاں لاحق ہونے کی صورت میں تعویذ لینے کا حکم

تمھارے لیے یہ جائز نہیں ہے کہ جب شمیں کوئی بیاری لاحق ہوتو جامع معجد کے امام کے پاس جاؤ، اور اس سے تعویذ لکھوالاؤ۔ اگرتم امام کے پاس جاؤ اور قرآنی آیات پر مشتمل دم کرواؤ، اور وہ دم کر دے تو یہ اچھی چیز ہے، بشر طیکہ یہ دم کرنے والا امام قابل وثوق عقیدہ رکھتا ہو اور مریض کو کتاب اللہ کے ساتھ ہی دم کرنے، پس مریض پر اللہ عزوجل کی کتاب کے ساتھ دم کرنا صحیح سند کے ساتھ رسول اللہ مَالَیْمَا کی سنت اور حدیث سے ثابت ہے۔

رہاں کا تعویذ لکھ کر مریض کے گلے وغیرہ میں لٹکانا تو یہ جائز نہیں ہے،
کیونکہ اگر تو یہ تعویذ غیر قرآنی ہوں یعنی شرکیہ دعاؤں پر مشتمل ہوں یا ان میں
شیاطین یا جنوں کے نام لکھے گئے ہوں یا ان میں ایسی چیزیں ککھی گئی ہوں جن کا
مفہوم واضح اور معروف نہ ہوتو یہی وہ شرکیہ تعویذ ہیں جو اہلِ علم کے اجماع کے
ساتھ جائز نہیں ہیں۔



لیکن اگر یہ تعوید قرآنی آیات سے لکھے گئے ہوں تو پھر بھی علماء کے دو قولوں میں سے صحیح قول کے مطابق انھیں پہننا جائز نہیں ہے، کیونکہ یہ تعویذ، اگر چہ قرآنی تعویذ ہیں، شرک کی طرف لیجانے کا وسیلہ بنیں گے، نیز اس طرح کے تعویذوں کے جواز کی کوئی دلیل موجود نہیں ہے، دلیل تو صرف دم کی ہے، لینی متاثرہ شخص پر پچھ (آیات قرآنیہ وغیرہ) پڑھ کر دم کرنا۔ واللہ اعلم (الفوزان: قادئی علماء البلد الحرام: 1365)

#### 278- قرآنی آیات اور اذ کار کو دیواروں پراٹکانے کا حکم

رسول الله مَثَاثِيَّمُ سے محیح سند کے ساتھ ثابت ہے کہ آپ مَثَاثِیَمُ نے فرمایا: ﴿ إِنَّ الرُّقِیٰ وَالتَّمَائِمَ وَالتَّوَلَةَ شِرُكُ ﴾ ﴿ إِنَّ الرُّقیٰ وَالتَّمَائِمَ وَالتَّوَلَةَ شِرُكُ ﴾

''یقیناً جھاڑ پھونک (منتر)،تعویذ اور دُبّ کے عملیات شرک ہیں۔''

اہل علم نے اس حدیث کی شرح بیان کرتے ہوئے وضاحت کی ہے کہ «اَکَرُقیٰ» سے مراد وہ دم جھاڑے ہیں جوممنوع ہیں، یعنی وہ دم جن کامفہوم واضح

نہ ہو یا وہ جنات کے ناموں یا مجہول ناموں پرمشتمل ہوں، رہے وہ دم جو آیات قر آنیہ اور شرعی دعاؤں پرمشتمل ہوں، تو وہ دم مشروع ہیں، ان کے کرنے

كروانے ميں كوئى حرج نہيں ہے، كيونكه نبى اكرم مَنَافِيْمُ كا فرمان ہے:

( لَا بَأْسَ بِالرُّقِيٰ مَا لَمُ تَكُنُ شِرُكًا)

'' دم میں کوئی حرج نہیں، بشرطیکہ وہ شرک نہ ہوں۔''

اور آپ سُلِيْمُ کے متعلق میہ ثابت ہے کہ جب آپ سُلِیْمُ بیار ہوئے تو

❶ سنن أبي داود، رقم الحديث [3883]

لیے تکلیف دہ ہو، ہرنفس کے شرسے اور حاسد کی نظر سے، اللہ تعصیں شفا عطا کرے، اللہ کے نام سے میں شعصیں دم کرتا ہوں۔'

اور آپ ٹاٹیٹے سے یہ بھی ثابت ہے کہ آپ ٹاٹیٹے اپنے بعض صحابہ کرام ٹناٹٹے کو دم کیا کرتے تھے۔

ندکورہ بالا حدیث کے لفظ "اَلَتِّو لَة" کا مطلب ہے کسی کی طرف میلان کرنا اور کسی کو اپنی طرف ماکل کرنا جو جادو کی ایک قتم ہے اور اس کی تمام صورتیں حرام ہیں، کیونکہ اللہ عزوجل کا فرمان ہے:

﴿ وَ اتَّبَعُواْ مَا تَتُلُواْ الشَّيْطِيْنُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَ مَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَ النَّاسَ السِّحُرَ وَ مَا سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ الشَّيْطِيْنَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحُر وَ مَا اللَّهِ الْمُلَكِيْنِ بِبَابِلَ هَارُوْتَ وَ مَارُوْتَ وَ مَا يُعَلِّمَنِ الْمُلَكِيْنِ بِبَابِلَ هَارُوْتَ وَ مَارُوْتَ وَ مَا يُعَلِّمَنِ الْمُلَكِيْنِ بِبَابِلَ هَارُوْتَ وَ مَا رُوْتَ وَ مَا يُعَلِّمَنِ مِنْ اَحْدِ حَتَّى يَقُولُلَا إِنَّمَا نَحُنُ فِتُنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾ [البقرة: 102] مِن اَحْدِ حتّى يَقُولُلا إِنَّهَا نَحْنُ فِتُنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾ [البقرة: 202] من أور وه اس چيز كے پيچھے لگ گئے جوشياطين سليمان كے عہد حكومت ميں پڑھتے تھے اور سليمان نے كفرنہيں كيا اور ليكن شيطانوں نے كفر كيا كہ لوگوں كو جادوسكھا تے تھے اور (وہ اس چيز كے پيچھے لگ گئے) جو بابل ميں دو فرشتوں ہاروت اور ماروت پر اتارى گئى، حالانكہ وہ دونوں كى ايك كونہيں سكھا تے تھے، يہاں تك كہ كہتے ہم تو محض دونوں كى ايك كونہيں سكھا تے تھے، يہاں تك كہ كہتے ہم تو محض

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2186/40]



ایک آ زمائش ہیں،سوتو کفرنہ کر۔''

الله سبحانہ وتعالی نے اس آیت کے ذریعے سے واضح کر دیا ہے کہ جادو کی تعلیم شیاطین کے علیم شیاطین کی تعلیم شیاطین کی عبادت اور ان کے پہندیدہ اعمال کے ذریعے سے ان کا تقرب حاصل کر کے میسر آتا ہے۔

جہاں تک حدیث کے لفظ ﴿ اَلتَّمَائِمَ ﴾ کا تعلق ہے تو اس سے مراد کڑ ہے ،
کوڑی ، سپی ، چیتھڑ ہے اور وہ اوراق جن پر نقوش بنائے جاتے ہیں ، یا مجہول اور
غیر واضح قتم کی تحریریں لکھی جاتی ہیں۔ ان تمام چیز وں کو بچوں اور مریضوں کے
گلے وغیرہ میں لٹکایا جاتا ہے ، اور ایسے ہی وہ تعویذ جن پر قرآنی آیات لکھی جاتی
ہیں ، علماء کے صحیح قول کے مطابق ان تمام کا نام ''تمائم'' ہے ، نیز انھیں ''حروز''
اور ''جوامح'' بھی کہا جاتا ہے اور بیسب ناجائز ہیں ، بلکہ مذکورہ حدیث کی بنا پر
شرک اصغر کے زمرے میں آتے ہیں :

﴿ إِنَّ الرُّقيٰ وَالتَّمَائِمَ وَالتَّوَلَةَ شِرُكٌ ﴾

''یقیناً جھاڑ پھونک (منتر)،تعویذ اور دُبّ کے عملیات شرک ہیں۔''

اس حدیث کو امام احمد اور ابوداود رَبُنات نے حسن سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔ مذکورہ چیزیں اس وجہ سے بھی شرک شار ہوتی ہیں کہ نبی اکرم سَالَیْزُمْ نے فرمایا:

«مَنُ تَعَلَّقَ تَمِيمَةً فَلَا أَتَمَّ اللَّهُ لَهُ وَمَنُ تَعَلَّقَ وَدَعَةً فَلَا وَدَعَ اللَّهُ

لَهُ وَمَنُ تَعَلَّقَ تَمِيمَةً فَقَدُ أَشُرَكَ ﴾

''جوشخص تعویذ لٹکائے اللہ اس کی مراد پوری نہ کرے، اور جو کوڑی

<sup>€</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [3883]

ع مسند أحمد [154/4]

اور سیبی لٹکائے اللہ اسے آرام وسکون نہ دے اور جس نے تعویذ بہنا یقیناً اس نے شرک کیا۔''

ابراہیم بن بزید آفعی اٹر اللہ ہے کہ عبداللہ بن مسعود ڈٹائی کے شاگر دہر تسم کے تعوید کو مکروہ جانتے تھے، خواہ وہ قرآنی ہو یا غیر قرآنی۔ یہاں کراہت سے مراد صرف اس کو ناپند کرنا ہی نہیں بلکہ اسے حرام سمجھتے ہوئے ناپند اور مکروہ جاننا ہے۔ علامہ شخ عبدالرحمٰن بن حسن اٹر اللہ نے اپنی کتاب ''فتح المجید شرح کتاب التو حید'' میں اس موضوع پر تفصیلی بحث کی ہے، اس سے فائدہ اٹھانے کے لیے التو حید'' میں اس موضوع پر تفصیلی بحث کی ہے، اس سے فائدہ اٹھانے کے لیے اس کے ''باب ما جاء فی الرقی والتمائم'' کی طرف رجوع کیا جائے۔ اس کے ''باب ما جاء فی الرقی والتمائم'' کی طرف رجوع کیا جائے۔ میں نے جوموقف تم لوگوں کے سامنے پیش کیا ہے، یہ اہلِ علم محققین کا قابلِ اعتماد موقف ہے، ان تعویذ ول کے متعلق جو قرآنی تعویذ ہوں۔ رہے وہ تعویذ جو غیر قرآنی ہوں تو مذکورہ دلائل کی بنا پر ان کے ممنوع اور ناجائز ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

جبکہ درست موقف ہے ہے کہ عموی احادیث کے پیش نظر قرآنی تعویذ بھی ممنوع اور ناجائز ہیں۔ انھیں ناجائز قرار دینا اس وجہ سے بھی درست ہے کہ اس سے وہ راستہ بند ہوجاتا ہے جوشرک کی طرف لے جانے والا ہے، بہر حال ایسے تعویذ شرک اصغر کے زمرے میں آتے ہیں جیسا کہ پہلے بھی ہے بات گزر چکی ہے، اور بھی ہے شرک اکبر کے زمرے میں آجاتے ہیں جب انھیں لڑکانے والا شخص ہے عقیدہ رکھے کہ بہتعویذ بذات خود بلا اور آزمائش کو رفع کرتے ہیں۔ رہا دفاتر اور مدارس وغیرہ کی دیواروں پرنصیحت اور کسی دوسرے فائدے کی

389

خاطر آیات اور احادیث لکھ کر لٹکا ناتو اس میں کوئی حرج نہیں ہے،لیکن مساجد

میں لٹکا نا مکروہ ہے، کیونکہ اس سے نماز پڑھنے والوں کا دل نماز سے مشغول ہو کر اضطراب اور گڑبڑ کا شکار ہوجا تا ہے۔ (ابن باز: مجموع الفتاویٰ والمقالات: 453/9)

# 279- اسباب کے ساتھ تعلق کا حکم

اسباب کے ساتھ تعلق کی چند قسمیں ہیں جو درج ذیل ہیں:

پہلی قتم: وہ ہے جوسراسر عقیدہ توحید کے منافی اور اس کے خلاف ہے اور وہ یہ ہے کہ انسان کسی چیز کے ساتھ ایسا تعلق باندھ لے جس چیز کی تاثیر کا ہونا ممکن نہ ہو، مگر وہ اللہ سے منہ موڑتے ہوئے اس پر کلی اعتاد کر لے، جیسے مصائب کے وقت قبروں کی عبادت کرنے والوں کا قبر والوں کے ساتھ تعلق اور وابسگی تو یہ شرک اکبر ہے جو انسان کو ملت اسلامیہ سے خارج کر دیتا ہے اور ایسا کرنے والے شخص کا وہی علم ہوگا، جو اللہ تعالی نے اپنے اس فرمان میں ذکر فرمایا ہے:

﴿ إِنَّهُ مَنْ يُشُوكُ بِاللّٰهِ فَقَدُ حَرَّمَ اللّٰهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَ مَا وَاقُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَ مَا وَاقُ اللّٰهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَ مَا وَاقُ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَ مَا وَاقُ سُوكُ بِاللّٰهِ فَقَدُ حَرَّمَ اللّٰهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَ مَا وَاقُ سُوكُ بِاللّٰهِ فَقَدُ حَرَّمَ اللّٰهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَ مَا وَاقْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَ مَا وَلَا اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَ مَا وَاقْ اللّٰهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَ مَا وَاقْ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةُ وَ مَا وَلَا اللّٰهُ عَلَيْهِ الْحَنَّةَ وَ مَا وَلَا عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ الْحَنَّةُ وَ مَا وَلَا عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰمَانَ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ الللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ا

"بے شک حقیقت یہ ہے کہ جو بھی اللہ کے ساتھ شریک بنائے سو یقیناً اس پر اللہ نے جنت حرام کر دی اور اس کا ٹھکانا آگ ہے اور ظالموں کے لیے کوئی مدد کرنے والے نہیں۔"

دوسری قتم: یہ ہے کہ انسان سیحے اور شرعی سبب پر اعتماد کرے، البتہ وہ اس کے سبب اللہ تعالی سے غفلت برتے تو یہ بھی شرک کی ہی ایک قتم ہے، لیکن یہ اپنے مرتکب کو ملت اسلامیہ سے خارج نہیں کرتی ہے، کیونکہ اس شخص نے سبب پر بھروسا کیا ہے، اور مسبب الاسباب اللہ تعالیٰ کو بھلا دیا ہے۔



تیسری قتم یہ ہے کہ انسان سبب کے ساتھ محض اس کے ایک سبب ہونے ہی کا تعلق رکھے، البتہ اس کا اصل اعتماد اور بھروسا اللہ تعالیٰ کی ذات پر ہو، چنانچہ وہ یہ عقیدہ رکھے کہ یہ سبب اللہ کی طرف سے ہے، اگر وہ چاہے اس سبب کو کاٹ کرختم کر دے اور چاہے تو اس کو باقی رکھے، بہر حال اللہ عز وجل کی مشیت میں سبب کا کوئی عمل دے اور چاہے تو اس کو باقی رکھے، بہر حال اللہ عز وجل کی مشیت میں سبب کا کوئی عمل دخل نہیں ہے۔ وظل نہیں ہے۔

صحیح اور شرق اسباب مہیا ہونے کے باوجود انسان کو لائق یہ ہے کہ وہ اپنے دل کوسبب کے ساتھ نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی ذات کے ساتھ وابستہ کرے، پس وہ ملازم جو مسبب الاسباب اللہ تعالیٰ سے غافل ہوکرا پنی تخواہ پر ہی کلی اعتاد و بھروسا کر لے تو وہ ایک قتم کے شرک کا مرتکب ہوا ہے، لیکن دل میں وہ یہ اعتقاد رکھے کہ تخواہ تو صرف ایک سبب ہے، مسبب تو اللہ سبحانہ وتعالیٰ ہے، تو تعلق اسباب کی بیقتم تو کل کے منافی نہیں ہے، جبکہ رسول اللہ شکا الله می مسبب تعلق اسباب کی بیقتم تو کل کے منافی نہیں ہے، جبکہ رسول اللہ شکا الله کارلایا کرتے ہوئے اسباب کو بروئے کارلایا کرتے تھے۔ الاسباب اللہ عز وجل پر اعتاد کرتے ہوئے اسباب کو بروئے کارلایا کرتے تھے۔ (ابن شمین: مجموع الفتاویٰ والرسائل: 42)

## 280-اللہ کے کلمات کے ذریعے سے مدوطلب کرنا

الله کے کلمات کے ذریعے سے استعانت کرنا جائز ہے، کیونکہ الله تعالیٰ کے کلمات اس کی صفات پر مشتمل ہیں، اسی لیے علماء کرام نے نبی اکرم مُلَّاثِیْم کے اس فرمان سے استدلال کیا ہے:

« مَنُ نَّزَلَ مَنُزِلًا فَقَالَ: أَعُودُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِنُ شَرِّ مَا خَلَقَ لَمُ يَضُرَّهُ شَيُءٌ حَتَّى يَرُتَحِلَ مِنُ مَنُزِلِهِ ذَلِكَ ﴾ خَلَقَ لَمُ يَضُرَّهُ شَيُءٌ حَتَّى يَرُتَحِلَ مِنُ مَنُزِلِهِ ذَلِكَ ﴾

و صحيح مسلم[ 2708/54]



"جَسِ شَخْصَ نِے سَی مقام پر قیام کیا اور بڑھا: ﴿ أَعُودُ فَی بِکَلِمَاتِ اللّٰهِ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہ کے مکمل کلمات کی پناہ پکڑتا ہوں، ہراس چیز کے شرسے جو اس نے پیدا کی ہے۔ "تو اس کے وہاں سے کوچ کرنے تک کوئی چیز اسے نقصان نہیں پہنچائے گ۔"

علماء نے اس حدیث سے یہ استدلال کیا ہے کہ یقینا اللہ کا کلام اس کی صفات میں سے ہے اور غیر مخلوق ہے، کیونکہ مخلوق سے بناہ پکڑنا جائز نہیں ہے اور اگر اللہ تعالی کے کلمات مخلوق ہوتے (اللہ کی صفات نہ ہوتے) تو نبی اکرم سُلُّیْنِم مجھی ان کے ذریعے سے بناہ پکڑنے کی طرف راہنمائی نہ کرتے۔ اکرم سُلُیْنِم مجھی ان کے ذریعے سے بناہ پکڑنے کی طرف راہنمائی نہ کرتے۔ (ابن شیمین: مجموع الفتاوی والرسائل:40)

**281-** جوڑوں اور پیٹوں کے درد کے علاج کی خاطر کڑے اور کنگن پہننے کا حکم

دوا شفا یا بی کا ایک سبب ہے جبکہ مسبب الاسباب اللہ تعالیٰ کی ذات بابر کات ہے، لہذا سبب وہی معتبر ہوگا جسے اللہ تعالیٰ نے سبب قرار دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے جن چیزوں کو اسباب قرار دیا ہے، ان کی دوقتمیں ہیں:

پہلی قشم ہے شرقی اسباب، مثلاً قرآن کریم اور دعا کوطلبِ شفا کے لیے سبب بنانا، جیسا کہ نبی اکرم مُثالِثا نے سورۃ الفاتحہ کے متعلق (اس صحابی سے دریافت کرتے ہوئے جس نے سورۃ الفاتحہ کے ذریعے سے سانپ کے ڈسے ہوئے کو دم کیا تھا) فرمایا:

«وَمَا أَدُرَاكَ أَنَّهَا رُقَيَةٌ؟»

Ф صحيح البخاري، رقم الحديث [2276] صحيح مسلم [2201/65]
 392 )

"جمھیں کس نے بتایا کہ یقیناً وہ (سورۃ الفاتحہ) دم ہے؟"

اور جیسے کہ نبی اکرم مُثَاثِیُّ بیاروں کو دعا کے ذریعے سے دم کیا کرتے تھے، تو اللہ تعالیٰ جسے چاہتا آپ مُثَاثِیُّا کی اس کے حق میں کی ہوئی دعا کواس کے لیے شفا کا سبب بنا دیتا۔

دوسری قتم: حسی اسباب کی ہے جیسے وہ مادی ادویات جن کے متعلق شریعت سے معلوم ہوا کہ وہ شفا یابی کا ایک ذریعہ اور سبب ہیں، مثلاً شہد۔ یا تجربات کے ذریعے سے ان کے شفا کا باعث ہونا معلوم ہو جیسے کہ اکثر ادویات ہیں، تو اسباب کی اس قتم کے لیے ضروری ہے کہ اس کی تاثیر بلا واسطہ ہو، وہم اور خیال کے واسطے سے نہ ہو، لہذا جب اس کی تاثیر بلا واسطہ حسی ذریعے سے ثابت ہوتو اسے بطور دوا استعال کرنا جائز ہے، تا کہ اس کے ذریعے سے اللہ ثابت ہوتو اسے بطور دوا استعال کرنا جائز ہے، تا کہ اس کے ذریعے سے اللہ تعالیٰ کے حکم سے شفا حاصل ہوجائے۔

اگر اس کی تا ثیر محض او ہام اور خیالات کی بنا پر ہو کہ مریض ان کا تصور کرے تو اسے نفسیاتی طور پر راحت اور سکون محسوں ہواور ان او ہام و خیالات کی وجہ سے اس کے مرض میں تخفیف ہوجائے۔ بعض اوقات بینفسیاتی سرور اور خوثی مرض پر اس قدر حاوی ہوتی ہے کہ وہ مرض ہی زائل ہوجا تا ہے تو ایسے سبب پر کھر وسا کرنا اور اسے دوائی ثابت کرنا جائز نہیں ہے، تا کہ انسان او ہام و خیالات کی رومیں نہ بہہ جائے، اسی لیے انسان کو مرض کے رفع و دفع کرنے کے لیے چھلہ اور دھاگا اور اسی طرح کی دیگر چیزیں پہننے سے منع کیا گیا ہے، کیونکہ میہ چیزیں شرعی سبب ہونا ثابت نہ چیزیں شرعی سبب ہونا ثابت نہ جو تو اسے سبب قرار دینا جائز نہیں ہے، بلکہ اسے سبب قرار دینا اللہ تعالیٰ کی ہوتو اسے سبب قرار دینا اللہ تعالیٰ کی

بادشاہی میں جھگڑا کرنے اوراس کی بادشاہی چھینے اور کھینچنے کے مترادف ہے، نیز یہ اللہ تعالی کے ساتھ شرک کرنے کے مترادف ہے، کیونکہ ایسا کرنے والے نے گویا اسباب کوان کے مسببات کے ساتھ جوڑنے میں اللہ کے ساتھ شراکت اختیار کی ہے۔

امام محمد بن عبدالو ہاب شرائٹ نے '' کتاب التوحید'' میں اس مسئلہ کو بیان کرتے ہوئے بیعنوان قائم کیا ہے:

"باب: من الشرك، لبس الحلقة والخيط ونحوهما لدفع البلاء أو رفعه"

"اس مسئلے کی وضاحت کا بیان کہ رفع بلا اور دفع مصائب کے لیے چھلا پہننایا گلے میں دھاگے ڈالنا شرک ہی کی ایک قتم ہے۔"

اور وہ کڑے اور کنگن جو کوئی دوا فروش جوڑوں اور پھوں کے مریض کو دیا کرتا ہے، جن کا مذکورہ سوال میں ذکر کیا گیا ہے، تو میں انھیں اسی (ممنوع اسباب کی) قتم ہی میں شار کرتا ہوں، کیونکہ یہ کنگن نہ تو شرعی سبب ہیں اور نہ حسی کہ ان کی بلا واسطہ تا ثیر جوڑوں اور پھوں کے درد کوختم کر دے، لہذا اس مرض میں مبتلا شخص کو ان کنگنوں کو، ان کے (شرعی اور حسی) سبب بننے کی وجہ معلوم ہونے تک، استعال کرنا جائز نہیں ہے۔ واللہ الموفق

(ابن تثيمين: مجموع الفتاوي والرسائل: 49)

#### جادو كاعلاج

#### 282- جادو کی حقیقت

جس کا سبب لطیف اور پوشیدہ ہواسے لغت میں 'دسٹر'' یعنی جادو کہتے ہیں۔ جادو کی حقیقت، جیسے کہ الموفق (ابن قدمہ) ڈسٹنز نے اپنی کتاب (الکافی) میں بیان کی ہے، کچھ یوں ہے کہ جادو ان تعویذ گنڈوں، منتروں اور (دھا گوں کی) گرہوں کو کہتے ہیں جو دلوں اور جسموں پر اثر کرتے ہیں، پھر وہ سحر زدہ اس سے بیار ہوجا تا ہے۔ کبھی سے چزیں اس کی موت کا بھی سبب بن جاتی ہیں، اور میاں بیوی کے درمیان پھوٹ بھی ڈال دیتی ہیں۔

ہرفتم کا جاود کمل طور پرحرام ہے، اس کا کوئی جز اور حصہ جائز نہیں ہے۔ فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَ لَقَدُ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتَرْ لا مَا لَهُ فِي الْأَخِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ ﴾ [البقرة: 102]

''حالانکہ بلاشہہ یقیناً وہ جان چکے تھے کہ جس نے اسے خریدا آخرت میں اس کا کوئی حصہ نہیں۔''

حسن رطن کا قول ہے: ''جادوگر کا دین نہیں ہے'' اس سے معلوم ہوا کہ جادو حرام ہے اور اس کا کرنا کروانا کفر ہے۔ نبی اکرم مُناٹیکی نے جادو کو سات

مهلک امور ﴿ اِجْتَنَبُوْ السَّبُعَ الْمُوبِقَاتِ... ﴾ میں شارکیا ہے۔ جادوگر کا قتل کرنا واجب ہے۔ امام احمد بطلان نے فرمایا: "قَتُلُ السَّاحِرِ عَنُ ثَلاثَةٍ مِنُ أَصُحَابِ النَّبِيِّ اللَّيْ "نبی اکرم عَلَّیْمِ کے تین صحابوں سے جادوگر کو قتل کرنے کا قول منقول ہے۔"

لیعنی عمر، حفصہ اور جندب ٹٹائٹٹم تین صحابیوں سے مروی ہے کہ جادوگر کوقتل کرنا صحیح اور درست ہے۔

چنانچہ جا دوسکھنا، سکھلانا اور اسے بطور پیشہ اختیار کرنا اللہ کے ساتھ کفر کرنے کے مترادف ہے اور ملت اسلامیہ سے خارج کر دیتا ہے۔ جب کسی کے متعلق ثابت ہوجائے کہ وہ جادوگر ہے تو اسے قل کرنا واجب ہے،
تاکہ لوگوں کو اس کے شرسے آ رام پہنچایا جائے۔ اس لیے بھی اس کا قتل واجب ہے کہ وہ کا فرسے اور اس کا شرمعا شرے میں سرایت کرتا اور اسے متاثر کرتا ہے۔

(الفوزان: المنتقى: 407/1)

#### 283- جادو سے نجات حاصل کرنے کا طریقہ

اس کے علاج کی چند صورتیں اور قشمیں ہیں:

پہ دیکھا جائے گا کہ جادوگر نے کس چیز پر جادو کیا ہے؟ مثلاً جب پتا چلے کہ اس نے کسی جگہ بالول میں جادو کیا ہے، یا کتاکھیوں میں یا ان کے علاوہ کسی چیز میں جادو کیا ہے، تو جب مید معلوم ہوجائے کہ جادوگر نے ان

ندکورہ چیزوں پر جادو کر کے فلاں جگہ ان کو دفن کیا ہے، تو ان کو وہاں سے نکالا جائے اور جلا دیا جائے، تو ان کو وہاں سے نکالا جائے اور جلا دیا جائے، تو اس جادو کا اثر ختم ہوجائے گا، اور جادوگر نے اس کے ذریعے سے جو پچھ کرنے کا ارادہ کیا ہوگا وہ زائل ہوجائے گا۔

جب معلوم ہوجائے کہ فلال جادوگر نے جادو کیا ہے، تو اسے پابند بنایا جائے کہ وہ اس جادوکوختم کرے، چنانچہ اسے کہا جائے: یا تو اپنے کیے ہوئے جادوکوختم کرو، یاقتل ہونے کے لیے تیار ہوجاؤ، پھر جب وہ جادوکو ختم کر چکے تو ولی الامر اسے قتل کر دے، کیونکہ صحیح موقف کے مطابق جادوگر کوتو ہی مہلت دیے بغیر قتل کیا جائے گا، جیسا کہ عمر ڈاٹٹو نے کہا تھا۔ رسول اللہ مٹاٹیو بی مروی ہے کہ آپ ساٹیو بی نے فرمایا:

«حَدُّ السَّاحِرِ ضَرُبُهُ بِالسَّيْفِ»

''جادوگر کی حدیہ ہے کہ تلوار سے اس کا کام تمام کر دیا جائے۔'' ام المؤمنین حفصہ ﷺ کو جب معلوم ہوا کہ ان کی ایک لونڈی جادو کرنے کی مرتکب ہوئی ہے،تو انھوں نے اسے قل کر دیا۔

﴿ بِرُهَا فَى كُرِنَا قَرْ آن كُريم اور مسنون دعا نيس بِرُه كُر دم كُرنا جادو كَ تَوَرُّ كَ لِي بِرُا مُوثَرَ علاج ہے۔ اور وہ اس طرح كہ جادو زدہ پر يا كسى برتن ميں آية الكرى، جادو كے توڑكى وہ آيات جوسورت اعراف، سورت يونس، سورت طٰ ميں بيں اور سورة الكافرون، سورة الاخلاص اور معوذتين (سورة فلق اور ناس) بِرُهِي جائيں، اور مريض كے ليے شفا و عافيت كى دعا كى جائے۔ خاص طور پر وہ دعا ضروركى جائے جو نبى اكرم مَنْ اللهِ است ثابت ہے:

🛭 سنن الترمذي، رقم الحديث [1460]



﴿ ٱللَّهُمَّ رَبَّ النَّاسِ أَذُهِبِ الْبَأْسَ وَاشُفِ أَنْتَ الشَّافِي لَا شِفَاءَ إِلَّا شِفَاءُ كَ شِفَاءً لَّا يُغَادِرُ سَقَمًا ﴾

''اے اللہ، لوگوں کے رب! اس بیاری کو دور کر دے، تو ہی شفا دینے والا ہے، لہذا شفا عطا فرما، شفا صرف تیری ہی طرف سے ہے، ایسی شفاء عطا فرما جو کسی قشم کی بیاری نہ چھوڑے۔''

اور اس میں وہ دم بھی شامل ہے، جو جبر میل ملیِّلا نے نبی اکرم کو کیا تھا، اور

#### وہ پیہ ہے:

«بِسُمِ اللهِ أَرْقِيُكَ مِنُ كُلِّ شَيْءٍ يُوُذِيُكَ وَمِنُ شَرِّ كُلِّ نَفُسٍ أَوْ عَيْنٍ حَاسِدٍ اَللهُ يَشُفِيُكَ بِسُمِ اللهِ أَرْقِيُكَ ﴾

''اللّٰد کے نام سے میں تجھے دم کرتا ہوں ہراس چیز سے جوتمھارے لیے تکلیف دہ ہو، ہرنفس کے شر سے اور حاسد کی نظر سے، اللّٰہ تعصیں شفا عطا کرے، اللّٰہ کے نام سے میں شعصیں دم کرتا ہوں۔''

یه دم تین مرتبه مکرر کیا جائے اور تین ہی مرتبہ ﴿قُلْ هُوَ اللّٰهُ اَحَدٌ ﴾ ، معوذ تین (سورت فلق اور ناس) پڑھی جائیں۔

نیز مذکورہ آیات اور دعائیں پڑھ کر پانی میں دم کیا جائے، اور سحر زدہ کو وہ دم شدہ پانی پلایا جائے اور باقی ماندہ پانی سے وہ ایک مرتبہ یا زیادہ مرتبہ، اگر ضرورت محسوں کرے توعشل کر لے، اللہ تعالیٰ کے حکم سے جادور فع ہوجائے گا، کئی علمائے کرام نے اس عمل کو ذکر فرمایا ہے۔عبدالرحمٰن بن حسن ڈٹلٹ نے اپنی

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5675] صحيح مسلم [2191/46]

و صحيح مسلم [2186/40]

كتاب "فتح المجيد شرح كتاب التوحيد" كے "باب ما جاء في النشرة" ميں ذكر فرمايا ہے، اور ان كے علاوہ ديگر علماء نے بھی اس كوذكر كيا ہے۔

ندکورہ آیات پڑھ کر بیری کے پتوں ملے پانی پر دم کرنا، ان لوگوں کے لیے ہے جوسحر زدہ اور جادو زدہ ہیں اور جس شخص کو (جاود کے ذریعے سے) اس کی بیوی سے اس طرح روک دیا گیا ہو کہ وہ اس سے مجامعت نہ کرسکتا ہو، تو اس کے لیے مندرجہ ذیل عمل ہے:

- سورة الفاتحه كايرهنا۔
- 🕆 سورة البقره سے آیۃ الکرسی پڑھنا اور وہ پہ ہے:

﴿ اَللّٰهُ لَا اِلٰهَ اِلَّا هُوَ اللَّمَٰيُ الْقَيُّوْمُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَ لَا نَوُمْ لَهُ مَا فِي السَّمْوٰتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ مَنْ ذَا الَّذِي يَشُفَعُ عِنْدَا آلَا الله لَا يَكُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَ لَا يُحِيْطُونَ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ اَيْدِيهُمُ وَ مَا خَلْفَهُمُ وَ لَا يُحِيْطُونَ بِهَا مَا عَلْمَهُمُ وَ لَا يُحِيْطُونَ بِهَمْ عُرُسِيَّهُ السَّمَوٰتِ وَ الْاَرْضَ بِشَيْهُ السَّمَوٰتِ وَ الْاَرْضَ

وَ لَا يَؤُدُهُ حِفْظُهُمَا وَ هُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيْمُ ﴾ [البقرة: 255] 

• سورت اعراف كي به آيات يرضا:

﴿ قَالَ إِنْ كُنْتَ جِئْتَ بِأَيَةٍ فَأْتِ بِهَاۤ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصِّدِقِينَ ٢٠٠ فَٱلْقَٰى عَصَاهُ فَاذَا هِيَ ثُعْبَانٌ مُّبينٌ ٢٠٠ وَّ نَزَعَ يَدَة فَإِذَا هِيَ بَيْضَآءُ لِلنَّظِرِيْنَ ۞ قَالَ الْمَلُّ مِنْ قَوْم فِرُعَوْنَ إِنَّ هٰذَا لَسٰحِرٌ عَلِيْمٌ ۞ يُرينُ أَنْ يُخْرِجَكُمْ مِّنْ ٱرْضِكُمْ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ٢٠ قَالُوٓا أَرْجِهُ وَ اَخَاهُ وَ اَرْسِلُ فِي الْمَدَآئِن خْشِرِيْنَ ۞ يَأْتُوْكَ بِكُلِّ سْحِر عَلِيْم ۞ وَ جَآءَ السَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوٓا إِنَّ لَنَا لَاجْرًا إِنْ كُنَّا نَحْنُ الْعَلِبِينَ ٢ قَالَ نَعَمُ وَ إِنَّكُمُ لَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ ٢٠ قَالُوا يَمُوْسَى إِمَّا آنُ تُلْقِيَ وَ إِمَّا آَنُ نَّكُونَ نَحْنُ الْمُلْقِيْنَ ٢٠ قَالَ الْقُوا فَلَمَّا ٱلْقَوْا سَحَرُوا اَعْيُنَ النَّاسِ وَ اسْتَرْهَبُوْهُمْ وَجَآءُ وُ بسِحْرِ عَظِيْمِ ﴿ وَ ٱوۡحَٰیۡنَاۤ اِلٰی مُوْسَی اَنُ اَلۡق عَصَاكَ فَادَا هِیَ تَلۡقَفُ مَا يَاْفَكُونَ ۞ فَوَقَعَ الْحَقُّ وَ بَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ فَغُلِبُوْا هُنَالِكَ وَ انْقَلَبُوْا صْغِرِيْنَ ۞ وَ ٱلْقِيَ السَّحَرَةُ سٰجدِيْنَ ۞ قَالُوٓا امَنَّا برَبِّ الْعٰلَمِيْنَ ۞ رَبِّ مُوْسَى وَ هٰرُ وُنَ ﴾ [الأعراف: 106 تا 122]

سورت یونس کی مندرجه ذیل آیات پڑھنا:

﴿ وَ قَالَ فِرْعَوْنُ ائْتُوْنِي بِكُلِّ سُحِرٍ عَلِيْمٍ ۞ فَلَمَّا جَآءَ

السَّحَرَةُ قَالَ لَهُمْ مُّوْسَى الْقُوْا مَا آنتُمُ مُّلُقُونَ ﴿ فَلَمَّا الْقَوْا قَالَ اللّٰهَ لَا قَالَ مُوْسَى مَا جِئْتُمْ بِهِ السِّحْرُ إِنَّ اللّٰهَ سَيُبْطِلُهُ إِنَّ اللّٰهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِيْنَ ﴿ وَ يُحِقُّ اللّٰهُ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهِ وَ لَوْ كُوهَ اللّٰهُ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهِ وَ لَوْ كُرةَ الْمُجُرمُونَ ﴾ [يونس: 79 تا 82]

سورت طرا کی درج ذیل آیات پڑھنا:

﴿ قَالُوا يَامُوسَى إِمَّا آَنُ تُلُقِى وَ إِمَّا آَنُ تَكُونَ آوَّلَ مَنُ الْقَيْ وَ قَالُولَ يَخُونَ آوَّلَ مَنُ الْقَيْ وَ عَصِيْهُمُ يُخَيَّلُ اللّهِ مِنُ سِحْرِهِمُ انَّهَا تَسْعَى ۞ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيْفَةً مُّوسَى ۞ قُلْنَا لَا تَخَفُ انَّكَ آنتَ الْاَعْلَى ۞ وَالْقِ مَا فِي يَمِيْنِكَ تَلْقَفُ مَا صَنَعُوا انَّمَا صَنَعُوا كَيْلُ سَحِرٍ وَ لَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ آتَى ﴾ [طه: 65 تا 69]

- 🕥 سورة الكافرون يرهنا-
- سورت اخلاص اور معوذ تین (سورت فلق اور ناس) نین مرتبه پڑھنا۔
  - ابعض شرعی دعاؤں کا پڑھنا، مثلاً:

﴿ اَللّٰهُمَّ رَبَّ النَّاسِ أَذُهِبِ الْبَأْسَ وَاشُفِ أَنْتَ الشَّافِي لَا شِفَاءَ إِلَّا شِفَاءُ كَ شِفَاءً لَّا يُغَادِرُ سَقَمًا ﴾

''اے اللہ، لوگوں کے رب! اس بیماری کو دور کر دے، تو ہی شفا دیے والا ہے، لہذا شفا عطا فرما، شفا صرف تیری ہی طرف سے ہے، الیمی شفا عطا فرما جو کسی قسم کی بیماری نہ چھوڑے۔''

• صحيح البخاري، رقم الحديث [5675] صحيح مسلم [2191/46] • صحيح البخاري، رقم الحديث [401 و 5675]

اس دعا کے ساتھ بیہ دعا بھی پڑھے:

( بِسُمِ اللهِ أَرْقِيُكَ مِنُ كُلِّ شَيْءٍ يُوذِيُكَ وَمِنُ شَرِّ كُلِّ نَفُسٍ أَلُهِ أَرْقِيُكَ ﴾ أَوُ عَيُنٍ حَاسِدٍ اللهِ أَرْقِيُكَ ﴾ أَوُ عَيُنٍ حَاسِدٍ الله يَشُفِيكَ بِسُمِ اللهِ أَرْقِيُكَ ﴾ ''الله كنام سے بین تجھے دم كرتا ہوں ہراس چیز سے جوتم هارے ليے تكليف ده ہو، ہرنفس كے شرسے اور حاسدكي نظر سے الله تمسیس شفا عطا كرے، الله كے نام سے میں شمصیں دم كرتا ہوں۔'' (بيدعا بھي تين مرتبہ برا هنا ہے)۔

اگر مذکورہ آیات، سورتیں اور دعائیں پڑھ کرسحرزدہ آدمی کے سریا اس کے سینے پر پھونک مار کر دم کیا جائے، تو مذکورہ علاج کی طرح اللہ کے حکم سے بیہ بھی شفا کے اسباب میں سے ایک مؤثر سبب ثابت ہوگا۔

(ابن باز: مجموع الفتاوي والمقالات: 144/8)

## 284- جادو کے توڑ کا شرعی طریقہ

جادو کے توڑ کے لیے ایک صاحب فضیلت، متی ،سنت کے تحق سے پابند، شریعت پر عمل کرنے والے شریعت پر عمل کرنے والے اور محر مات و معاصی سے گریز و پر ہیز کرنے والے قاری اور عامل کا انتخاب کیا جائے، تو اللہ کے اذن و حکم کے ساتھ اس کا پڑھائی کرنا جادو ختم کرنے میں مؤثر ثابت ہوگا۔ عامل کے متق و پر ہیز گار ہونے کے ساتھ ساتھ جس سحر زدہ پر سے جادو کا توڑ کیا جا رہا ہو، اس کا صاحب تقویٰ، خیر و محل کی والا، اصلاح یا فتہ اور استقامت اختیار کرنے والا ہونا ضروری ہے۔ فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2186/40]

﴿ وَ نُنَزِّلُ مِنَ الْقُرُانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَ رَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِيْنَ وَ لَا يَزِيْدُ الظُّلِمِيْنَ اللَّهُ عُسَارًا ﴾ [الإسراء: 82]

''اور ہم قرآن میں سے تھوڑا تھوڑا نازل کرتے ہیں جوائیان والول

کے لیے سراسر شفا اور رحمت ہے اور وہ ظالموں کو خسارے کے سوا

کسی چیز میں زیادہ نہیں کرتا۔''

سحر زدہ تخص محض تجربہ کے طور پر دم نہ کروائے، بلکہ یہ اعتقاد رکھے کہ قرآن مجید شفا کا باعث اور ایک نفع مند علاج ہے، نیز وہ پختہ یقین کرے کہ اللہ کے حکم کے ساتھ دم کے ذریعے سے بہاری کا ازالہ ہوجائے گا، پھر عامل کے لیے ضروری ہے کہ وہ آیات جو مریض پر پڑھ کر دم کرنے کے لیے خاص میں وہ ان کوخوب یاد کر کے ان کا استحضار کرے اور انھیں بار بار پڑھے۔ پھر ہر مسلم پر واجب ہے کہ وہ ہمیشہ نبوی دعاؤں اور کتاب وسنت کے مسنون اوراد و وظائف کے ذریعے سے اپنا بچاؤ اور دفاع کرے اور صبح وشام کے اذکار کو اپنا معمول بنائے۔ اس طرح اللہ تعالی اسے بری تدبیریں کرنے والوں کی تدبیروں اور شرارتوں سے محفوظ رکھے گا۔ واللہ اعلم (ابن جرین: اللؤلؤ المکین: 10)

285- جادو کے توڑ کی خاطر جادوگروں کے پاس جانے کا حکم

جادو گروں کے پاس جانے والا گناہ گار ہے، کیونکہ نبی اکرم مُثَاثِیْنَ سے مروی ہے کہ آب مُثَاثِیْنَ نے فرمایا:

«لَيُسَ مِنَّا مَنُ سَحَرَ أَوُ سُحِرَ لَهُ»

 <sup>◘</sup> مسند البزار، رقم الحديث [3578]

''جس نے جادو کیا یا جس نے جادو کروایا وہ ہم میں سے نہیں۔''
لیکن سلف و خلف میں سے بعض علاء نے ذکر کیا ہے، کہ مجبوری کی حالت میں جادوگر کے پاس اس غرض سے جانے میں کوئی حرج نہیں ہے کہ وہ خود ہی جادوگا توڑ کر دے، بشرطیکہ یہ جادوگر اللہ کے ساتھ کسی اور کو پکارنے والا لیعنی مشرک نہ ہو، کیونکہ مشرک نجس ہے، اس سے خیر کی تو قع نہیں ہے۔
لیعنی مشرک نہ ہو، کیونکہ مشرک نجس ہے، اس سے خیر کی تو قع نہیں ہے۔
سائل نے کہا ہے: کیا ایسے خص پر یہ حدیث صادق نہیں آتی:
﴿ مَنُ أَتٰی سَاحِرًا أَوُ عَرَّافًا ... النج ﴾

« مَنُ أَتٰی سَاحِرًا أَوُ عَرَّافًا ... النج ﴾

''جو خص جادوگر یا نجومی کے ہاس گیا ... الخ ''

علماء کہتے ہیں کہ جن اہلِ علم نے جاود کے توڑ کے لیے جادوگروں کے پاس جانے کی اجازت دی ہے ان کا کہنا ہے کہ یقیناً اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:
﴿ قَدُ فَصَّلَ لَكُمْ مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ اِلَّا مَا اضْطُرِدُتُمُ اِلَيْهِ ﴾
[الأنعام: 119]

''حالانکہ بلاشہہ اس نے تمھارے لیے وہ چیزیں کھول کر بیان کر دی بیں جو اس نے تم پر حرام کی ہیں سوائے اس کے جس کی طرف تم مجور کر دیے جاؤ۔''

لیکن اے سائل! کیاتم جانے ہو مجبوری کیا ہے؟ مجبوری یہ ہے کہ سحر زدہ کے متعلق مسلسل بیاری کی وجہ سے ضرر و نقصان یا اس کی موت واقع ہونے کا خدشہ ہو، اور قرآن کریم اور مباح دعاؤں کے ذریعے سے اس کا علاج ممکن دکھائی نہ دیتا ہو۔ مگر بعض علاء نے اس سے منع فرمایا ہے، چنانچہ ان کا کہنا ہے کہ کسی سحر زدہ کا جادوگر کے پاس جانا جائز نہیں ہے، خواہ وہ تکلیف کی وجہ سے مر

ہی کیوں نہ جائے، کیونکہ نبی اکرم مُنَا لَیْمُ سے ''نشرہ'' (جادوگر کے شیطانی منتر)
کے متعلق دریافت کیا گیا تو آپ مُنَا لِیْمُ نے فرمایا:

(هِ هِ يَ مِنُ عَمَلِ الشَّیُطَانِ ﴾ ''یہ شیطانی عمل ہے۔''
(این شیمین: لقاء الیاب المقور 5: 26/9)

286- حديث: «تَعَلَّمُوُا السِّحُرَ وَلَا تَعُمَلُوا بِهِ» '' جادوسيكه لو اوراسي عمل ميں نه لاؤ'' كا تمكم

یہ حدیث باطل ہے، اس کی کوئی اصل نہیں ہے، جادو کی تعلیم حاصل کرنا جائز ہے اور نہ اسے عمل ہی میں لانا۔ابیا کرنا منکر ہے بلکہ کفر اور گمراہی ہے، یقیناً اللہ تعالیٰ نے اس کا منکر ہونا اپنے اس فرمان میں واضح کیا ہے:

﴿ وَ اتَّبَعُواْ مَا تَتُلُواْ الشَّيْطِيْنَ عَلَى مُلُكِ سُلَيْمْنَ وَ مَا كَفَرَ سُلَيْمْنُ وَلَكِنَّ الشَّيْطِيْنَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُوْنَ النَّاسَ السِّحْرَ وَ مَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوْتَ وَ مَارُوْتَ وَ مَارُوْتَ وَ مَا يُعَلِّمٰنِ مِنْ اَحَدٍ حتى يَقُولُا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ فَيَتَعَلّمُوْنَ مِنْ اَحَدٍ حتى يَقُولُا إِنَّهَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ فَيَتَعَلّمُوْنَ مِنْ اَحَدٍ حتى يَقُولُا إِنَّهَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ فَيَتَعَلّمُوْنَ مِنْ اَحَدٍ مِنْ اللّهِ وَيَتَعَلّمُونَ مَا يَضُرّهُمُ وَ لَا يَنْفَعُهُمُ وَ لَقَنْ عَلِمُوا لَمَنِ اللّهِ وَ يَتَعَلّمُونَ مَا يَضُرّهُمُ وَ لَا يَنْفَعُهُمُ وَ لَقَنْ عَلِمُوا لَمَنِ اللّهِ وَيَتَعَلّمُونَ مَا يَعْمُرُهُمُ وَ لَا يَنْفَعُهُمُ وَ لَقَنْ عَلِمُوا لَمَنِ اللّهِ فَيَاللّهُ فَيْرُ لُو كَانُواْ يَعْلَمُونَ فَي لَوْ اللّهُ مَنْ اللّهِ فَي الْاحْرَةِ مِنْ خَلَقٍ وَلَوْ اللّهُ عَيْرٌ لُو كَانُواْ يَعْلَمُونَ فَي لَوْ اللّهُ مَنْ اللّهِ فَيْرُ لُو كَانُواْ يَعْلَمُونَ فَى اللّهُ مَنْ اللّهُ عَيْرٌ لُو كَانُواْ يَعْلَمُونَ فَي اللّهُ مَنْ اللّهِ خَيْرٌ لُو كَانُواْ يَعْلَمُونَ اللّهُ عَلْمُونَ اللّهُ اللّهُ عَيْرٌ لُو كَانُواْ يَعْلَمُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَيْرٌ لُو كَانُواْ يَعْلَمُونَ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَيْرٌ لُو كَانُواْ يَعْلَمُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ ال

• سنن أبي داود، رقم الحديث [2868]
 • 405

''اور وہ اس چیز کے بیچھے لگ گئے جوشیاطین سلیمان کے عہد حکومت میں بڑھتے تھ، اور سلیمان نے کفرنہیں کیا، اور لیکن شیطانوں نے کفر کیا کہ لوگوں کو جادو سکھاتے تھے اور (وہ اس چیز کے پیچھے لگ گئے) جو بابل میں دو فرشتوں ہاروت اور ماروت پر اتاری گئی، حالانکہ وہ دونوں کسی ایک کونہیں سکھاتے تھے، یہاں تک کہ کہتے ہم تو محض ایک آ زمائش ہیں، سوتو کفر نہ کر۔ پھر وہ ان دونوں سے وہ چیز سکھتے جس کے ساتھ وہ مرد اور اس کی بیوی کے درمیان جدائی ڈال دیتے اور وہ اس کے ساتھ ہرگز کسی کونقصان پہنچانے والے نہ تھے مگر اللہ کے اذن کے ساتھ ۔ اور وہ الیی چیز سکھتے تھے جو انھیں نقصان پہنچاتی اور انھیں فائدہ نہ دیتی تھی۔ حالانکہ بلاشبہہ یقیناً وہ جان کی تھے کہ جس نے اسے خریدا آخرت میں اس کا کوئی حصہ نہیں اور بے شک بری ہے وہ چیز جس کے بدلے انھوں نے اسے آپ کو جَىٰ والا ـ كاش! وه جانت موت ـ اور اگر واقعی وه ايمان لاتے اور بچتے تو یقیناً اللہ کے پاس سے تھوڑا ثواب بھی بہت بہتر تھا، کاش! وہ حانتے ہوتے''

پس الله سجانہ وتعالیٰ نے مذکورہ آیت میں بیصراحت کر دی ہے کہ یقیناً جادو کفر ہے، اور جادو کی تعلیم حاصل کرنا شیطانی علم پڑھنے کے مترادف ہے۔ الله تعالیٰ نے جادوگروں کے جادوگاعلم حاصل کرنے پران کی مذمت کی ہے، اور الله تعالیٰ نے بید وضاحت کی ہے کہ یقیناً جادوگا علم حاصل کرنا کفر ہے اور بیا کہ جادوضرر رساں ہے، مفید نہیں ہے، چنانچہ اس

سے بچنا واجب ہے، کیونکہ جادوسکھنا سکھانا سب کفر ہے، اس لیے اللہ تعالیٰ نے دوفرشتوں کے متعلق خبر دی ہے کہ وہ لوگوں کو اس وقت تک جادو کی تعلیم نہ دیتے تھے جب تک کہ وہ جادو کے طالب علم کو اس بات سے خبر دار نہ کر لیتے کہ ہم تو محض ایک آزمائش ہیں، سوتو کفر نہ کر، پھر اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَ مَا هُمْهِ بِضَالَةِ بُنَ بِهِ مِنُ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ [البقرة: 102] ''اور وہ اس کے ساتھ ہرگز کسی کو نقصان پہنچانے والے نہ تھ مگر اللّٰہ کے اذن کے ساتھ۔''

پس یہ تو معلوم ہو چکا تھا کہ جادوسیکھنا سکھانا کفر اور گمراہی ہے، اور اس
آیت سے معلوم ہوا کہ بلاشہہ اللہ تعالیٰ کے تھم کے بغیر جادوگر کسی کوکوئی نقصان
نہیں پہنچا سکتے۔ یہاں تھم سے مراد اللہ سبحانہ وتعالیٰ کا تکوینی اور تقدیری تھم ہے
نہ کہ شرعی اور دینی، کیونکہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ نے نہ تو جادوکومشروع کیا ہے اور نہ
اس کی اجازت ہی دی ہے، بلکہ اسے حرام قرار دیا ہے اور اس سے منع کیا ہے،
اور یہ واضح کر دیا ہے کہ جادو کفر ہے اور اس کی تعلیم شیاطین کی تعلیم کا حصہ ہے،
اس کا آخرت میں کوئی حصہ نہیں، یعنی جس شخص نے اسے دنیا کے فائدے کی
فاطر آخرت کے ثواب سے بدل لیا، تو یقیناً اسے آخرت میں پچھ ملنے والانہیں
غاطر آخرت بڑی وعید ہے، پھر اللہ سبحانہ وتعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَلَبِئْسَ مَا شَرَوا بِهِ أَنْفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾

[البقرة: 102]

"اور بے شک بری ہے وہ چیز جس کے بدلے انھول نے اپنے آپ کو



چ ڈالا۔ کاش! وہ جانتے ہوتے۔''

یہ فرمانِ باری تعالی اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ جادو کی تعلیم حاصل کرنا، اور اس کوعمل میں لانا ایمان اور تقویٰ کے مخالف ہے۔ ولا حول ولا قوۃ إلا بالله (ابن باز: مجموع الفتاویٰ والمقالات: 371/6)

## 287- كيا نبي اكرم مَثَالِثَيْمٌ پر جادو ہوا تھا؟

بی ہاں! یہ بات ثابت شدہ ہے کہ نبی اکرم طَالِیْم پر جادہ ہوا تھا، چنانچہ عاکشہ طالبہ سے مروی ہے کہ نبی اکرم طَالیَم پر جادہ ہوا اور اس کے اثر کی وجہ سے آپ طَالیَم کم کو کو کو سے اور طالبہ کام کر لیا ہے، حالانکہ آپ طَالیَم کے وہ کام نہ کیا ہوتا۔ آپ طَالیَم نے ایک دن عاکشہ طالبہ کو بتایا:

( أَتَانِيُ مَلَكَانِ، فَجَلَسَ أَحَدُهُمَا عِنْدَ رَأْسِي، وَالْآخَرُ عِنْدَ رِجُلِي، وَالْآخَرُ عِنْدَ رِجُلِي، فَقَالَ: مَا وَجَعُ الرَّجُلِ؟ قَالَ: مَطْبُوبٌ، قَالَ: وَمَنُ طَبَّهُ؟ قَالَ: لَبِيْدُ بُنُ الْأَعُصَمِ، فِيُ مُشُطٍ وَمُشَاطَةٍ وَجَفِّ طَلُعَةٍ ذَرُوانَ ﴾ ذَكر فِي بئر ذَرُوانَ ﴾

''میرے پاس دوفر شتے آئے، ان میں سے ایک میرے سرہانے اور دوسرا میری پائینتی کی طرف بیٹھ گیا تو (ان میں سے ایک نے) کہا:
اس آ دمی (رسول اللہ ﷺ) کو کیا تکلیف ہے؟ (دوسرے نے) کہا:
اس پر جادو ہوگیا ہے۔ اس (پہلے) نے پھر پوچھا: اس پر جادو کس نے کیا ہے؟ تو اس (دوسرے) نے جواب دیا: لبید بن عاصم نے کیا ہے؟ تو اس (دوسرے) نے جواب دیا: لبید بن عاصم نے (اس پر) تکھی اور اس سے گرنے والے بالوں اور نر کھور کے خوشے

• صحيح البخاري، رقم الحديث [3268]



کے غلاف میں جادو کیا ہے، اور ذروان کنویں میں اسے دبا دیا ہے۔'' امام ابن القیم اٹراللہ نے فرمایا ہے:

''لوگوں کی ایک جماعت نے نبی اکرم سُلُولِمُ پر جادو ہونے کا انکار کیا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ آپ سُلُولِمُ کے متعلق یہ کہنا کہ آپ سُلُولِمُ پر جادو ہوا تھا، جائز نہیں ہے۔ انھوں نے اسے نبی اکرم سُلُولِمُ کے حق میں نقص اور عیب شار کیا ہے، مگر بات و لیی نہیں ہے جیسے ان کا مگان ہے، بلکہ آپ سُلُولِمُ پر جادو کا اثر ہونا بالکل اسی قبیل سے ہے جس طرح آپ پر بیاریاں، دردیں اور دیگر تکالیف اثر انداز ہوتی تھیں، چنانچہ آپ سُلُولِمُ پر جادو کا ہونا بیاریوں میں سے ایک بیاری ہے اور اس کا وار آپ سُلُولِمُ پر جادو کا ہونا ایسے ہی ہے جیسے آپ سُلُولِمُ پر زہر کھانے کی وجہ سے اثر ہوا تھا، ان دونوں میں کوئی فرق نہیں۔'' کھانے کی وجہ سے اثر ہوا تھا، ان دونوں میں کوئی فرق نہیں۔''

علامہ ابن القیم المسلان نے قاضی عیاض المسلان سے بیان کیا ہے کہ اُتھوں نے فرمایا:

"آپ سُلُّ اللّٰہ پر جادو کا اثر انداز ہونا آپ سُلُلْ کے منصب نبوت

کے لیے باعث عیب نہیں ہے، رہا آپ سُلُلْ اِن خیال کرنا کہ

آپ سُلُّ اِن کے کوئی کام کیا ہے، حالانکہ آپ سُلُلْ اِن وہ کام کیا نہ

ہوتا تھا تو اس کا تعلق آپ سُلُلْ اِن صدق سے نہیں ہے، کیونکہ

آپ سُلُلْ کی صدافت پر واضح دلائل موجود ہیں، اور آپ سُلُلْ اِن کی صدافت پر واضح دلائل موجود ہیں، اور آپ سُلُلُو کی کی اثر عصمت پر امت کا اجماع ہے، جہاں تک آپ سُلُلْ پر جادو کے اثر انداز ہونے کا تعلق ہے، تو یہ صورت تو آپ سُلُلُو کے دنیاوی معاملات میں پیش آتی تھی، جن کے لیے نہ تو آپ سُلُلُو کی مبعوث معاملات میں پیش آتی تھی، جن کے لیے نہ تو آپ سُلُلُو کی مبعوث

کے گئے تھے، اور نہ آپ سُلُیْا کو ان دنیاوی معاملات میں کوئی استثناء حاصل تھا، بلکہ ان معاملات میں آپ سُلُیْا پر دوسرے انسانوں کی طرح آ فات آپر ٹی تھیں، لہذا دنیاوی معاملات میں آپ سُلُیْا کہ کا حقیقت کے برعس سوچنا یا خیال کرنا بچھ بعید نہیں ہے، کیونکہ بچھ ہی دیرے بعد آپ سُلُیْا پر حقیقت حال واضح ہوجاتی تھی۔' جب آپ سُلُیْا کو اپ اور آپ سُلُیْا کے اللہ تعالی نے آپ سُلُیْا کو اس جگہ کے متعلق بتا تعالی سے اس کے متعلق دعا کی تو اللہ تعالی نے آپ سُلُیْا کو اس جگہ کے متعلق بتا دیا جہاں پر آپ سُلُیْا کے بالوں پر جادو کر کے آئیں دبایا گیا تھا، چنا نچہ آپ سُلُیا کے اللہ تعالی کے آپ سُلُیا کے اس کے جادو کا ارْ رفع ہوگیا، اور آپ سُلُیا کی اس حد وکا ارْ رفع ہوگیا، اور آپ سُلُیا کی مند و تندرست ہو گئے جیسے کی شخص کوری سے آزاد کر دیا گیا ہو۔ آپ سُلُیْا کے اس شخص کوکوئی سزانہ دی جس نے آپ سُلُیْا کُلُی اُلُیْا کُلُی اُلُیْا کُلُی اِلْ اِللہ کُلُی کُلُی کُلُی سُرانہ دی جس نے آپ سُلُیْا کُلُول کُلُی سُرانہ دی جس نے آپ سُلُیْا کُلُول کُلُی سُرانہ دی جس نے آپ سُلُیْا کُلُی اُلُیْا کُلُی سُلُول کُلُول کُلُی سُرانہ دی جس نے آپ سُلُی کُلُی کُلُی اُلُیْا کُلُول کُلُی سُرانہ دی جس نے آپ سُلُیْا کُلُی اُلُیْا کُلُی اُلُیْا کُلُی اِلْنَ کُلُی کُلُول کُلُی سُرانہ دی جس نے آپ سُلُیْا کُلُی کُلُی اُلُیْا کُلُی کُلُی کُلُول کُلُی سُرانہ دی جس نے آپ سُلُیْا کُلُی کُلُول کُلُی کُ

پر جادو کیا تھا، بلکہ جب صحابہ کرام ٹٹائٹئے نے عرض کی: اے اللہ کے رسول ٹاٹٹٹے! کیا ہم اس خبیث (لبید بن اعصم) کو پکڑ کرفتل نہ کر دیں؟ آپ ٹٹاٹٹے نے فر مایا:

﴿ أَمَّا أَنَا فَقَدُ شَفَانِيَ اللَّهُ وَأَكْرَهُ أَنُ يُتِّيُرَ عَلَى النَّاسِ شَرًّا ﴾

"الله نے مجھے شفا دے دی ہے، اس لیے مجھے یہ ناپسند ہے کہ میں

لوگوں میں شرکو بھڑ کا وَل \_'' (الفوزان:المنتقیٰ: 409/1)

288- جادو سے بچاؤ کے شرعی طریقے اور اس کا علاج

علامدابن القيم رُ اللهٰ ذكر فرمات بي كه نبي اكرم مُثَاثِيًّا سے جادو كے علاج

<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5765]

کی دو قسمیں اور طریقے مروی ہیں:

''پہلاطریقہ جو دونوں میں سے زیادہ مؤثر ہے، اور وہ یہ ہے کہ جادو (جس چیز پر کیا گیا ہواس) کو نکلوانا اور ظاہر کرنا، پھر اسے ضائع کر دینا، جیسا کہ نبی اکرم مُٹائیل سے صحیح سند کے ساتھ ثابت ہے کہ آپ مُٹائیل نے حقیقت حال کے انکشاف کے لیے اپنے رب سجانہ وتعالی سے دریافت کیا، تو اللہ تعالی نے آپ مُٹائیل کو وہ جگہ بتلا دی جہاں پر آپ مُٹائیل کے بالوں کو جادو کر کے دفن کیا گیا تھا، چنانچہ آپ مُٹائیل نے ان بالوں کو کنویں سے نکلوایا، جب آپ مُٹائیل نے آپ مُٹائیل نے آپ مُٹائیل نے ان بالوں کو کنویں سے نکلوایا، جب آپ مُٹائیل نے آپ مُٹائیل دبی، پھر آپ مُٹائیل کی ساری تکلیف جاتی رہی، پھر آپ مُٹائیل میں نکلوا کر ضائع کیا تو آپ مُٹائیل کی ساری تکلیف جاتی رہی، پھر آپ مُٹائیل دبی ہوگی رہی کھول دی جاتی ہوتی ہوگی رہی کھول دی جاتی ہوتی ہوگی رہی

''جادو کے علاج میں سے سب سے زیادہ مؤثر اور مفید علاج اللہ تعالیٰ کی بتائی ہوئی ادویات یعنی اذکار، آیات اور دعاؤں کے ذریعے سے جادو کا علاج کرنا ہے۔ اور یہی جادو کے علاج کا دوسرا طریقہ ہے۔ اس طریقے میں علاج شرعی دعاؤں کے ذریعے سے اور سحر زدہ شخص پر قرآنی آیات پڑھ کر کیا جاتا ہے، وہ اس طرح کہ قاری اور عامل ﴿ قُلُ هُوَ اللّٰهُ اَحَدُ ﴾ اور معوذ تین (سورت فلق اور ناس) اور دیگر قرآنی آیات پڑھے اور سحر زدہ پر دم کرے، اللہ کے حکم سے دیگر قرآنی آیات پڑھے اور سحر زدہ پر دم کرے، اللہ کے حکم سے اسے شفامل جائے گی۔ (الفوزان: المنتقیٰ: 410/1)

 <sup>¶</sup> سنن النسائي، رقم الحديث [4080]
 € 411

#### 289- جادو سے محفوظ رہنے کے اسباب

بندہ اللہ جل وعلا سے عافیت اور تندرستی مانگا کرے اور اللہ تعالیٰ کے مکمل کلمات کے ذریعے سے اس کی مخلوقات کے شر سے پناہ بکڑتے ہوئے صبح و شام تین مرتبہ یہ پڑھا کرے:

« بِسُمِ اللَّهِ الَّذِي لَا يَضُرُّ مَعَ اسُمِهِ شَيْءٌ فِيُ الْأَرْضِ وَلَا فِيُ السَّمَاءِ، وَهُوَ السَّمِيُعُ الْعَلِيُمُ»

"الله ك نام ك ساتھ جس ك نام كى بركت سے زمين وآسان كى كوئى چيز نقصان نہيں بہنچاسكتى اور وہ خوب سننے والا اور جاننے والا ہے۔"

نى اكرم مَالِينَا كا فرمان ہے:

(من قال: بِسُمِ اللهِ الَّذِي لَا يَضُرُّ مَعَ اسُمِهِ شَيْءٌ فِي الْأَرُضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ، وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ، ثَلَاثَ مَرَّاتٍ لَمْ يَضُرَّهُ شَيْءٌ الْعَلِيمُ، ثَلَاثَ مَرَّاتٍ لَمْ يَضُرَّهُ شَيْءٌ اللهِ الَّذِي وَجَرِيْحَا: ( بِسُمِ اللهِ الَّذِي وَجَرِيْحَا: ( بِسُمِ اللهِ الَّذِي لَا يَضُرُّ مَعَ اسُمِه شَيْءٌ فِي الْأَرُضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ، وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ السَّمَاءِ، وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ السَّمَاءِ، وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ السَّمَاءِ، وَهُو السَّمِيعُ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ اللَّهُ السَّمَاءِ السَّمَاءِ اللَّهُ السَّمَاءِ اللهُ السَّمَاءِ السَّمَاءِ اللهُ السَّمَاءُ السَّمَاءِ اللهُ السَّمَاءِ اللهُ السَّمَاءِ اللهُ اللهِ اللهُ السَّمَاءِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

اسی طرح جب وہ کسی جگہ پر اتر ہے:

﴿ أَعُودُ ذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّآمَّآتِ مِنُ شَرِّ مَا خَلَقَ، لَمُ يَضُرَّهُ شَيُءٌ حَتّٰى يَرُتَحِلَ مِنُ مَنْزِلِهِ ذلِكَ ﴾

''میں اللہ کے مکمل کلمات کی پناہ بکڑتا ہوں، ہراس چیز کے شر سے جو اس نے پیدا کی ہے۔'' تو اس کے وہاں سے کوچ کرنے تک کوئی چیز

🛭 صحيح مسلم[ 2708/54]



اسے نقصان نہیں پہنچائے گی۔'' نیز وہ شیخ وشام سلسل کے ساتھ تین مرتبہ بیہ پڑھے: ﴿أَعُودُ وَبِكَلِمَاتِ اللّٰهِ التَّامَّآتِ مِنُ شَرِّ مَا خَلَق﴾ ''میں اللّٰہ کے مکمل كلمات کے ساتھ ان تمام چیزوں کے شرسے پناہ 'کیڑتا ہوں جن کواس نے پیدا کیا ہے۔''

پھر تین مرتبہ یہ پڑھے:

﴿ بِسُمِ اللهِ الَّذِي لَا يَضُرُّ مَعَ اسُمِهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ، وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ»

''اللہ کے نام کے ساتھ جس کے نام کی برکت سے زمین و آسان کی کوئی چیز نقصان نہیں پہنچا سکتی اور وہ خوب سننے والا اور جانبے والا ہے۔''

اسی طرح وہ ہرنماز کے بعد اور سوتے وقت آیۃ الکرسی پڑھا کرے۔

جادو سے بچاؤ کے اسباب میں سے ایک سبب ہر نماز کے بعد (ایک مرتبہ)، ﴿قُلْ هُوَ اللّٰهُ اَحَدٌ ﴾ اور معوذتین (سورت فلق اور ناس) پڑھنا، فجر اور مغرب (کی نماز) کے بعد تین مرتبہ ﴿قُلْ هُوَ اللّٰهُ اَحَدٌ ﴾ اور معوذتین

روس رہب رہ ماں) پڑھناہے، نیز کثرت سے اللہ جل وعلا کا ذکر کرنا، اس کی کتابِ عظیم کی کثرت سے تلاوت کرنا اور اس سے اس بات کا سوال کرتے رہنا

کی بیا ہے کہ طرف سے محفوظ رکھے۔ کہ وہ شمصیں ہرفتم کے شرسے محفوظ رکھے۔

جادو سے بچاؤ کے اسباب میں سے ایک سبب یہ بھی ہے کہ بندہ یہ دعا پڑھے: ﴿ أَعُودُ فَ بِكُلِمَاتِ اللّٰهِ التَّامَّةِ مِنُ كُلِّ شَيْطَانِ وَّهَّامَّةٍ وَمِنُ كُلِّ عَيْنِ لَّامَّةٍ، أَعُودُ بِكُلِمَاتِ اللّٰهِ التَّامَّاتِ الَّتِيُ لَا يُحَاوِزُهُنَّ بَرُّ

وَلَا فَاحِرٌ مِنُ شَرِّ مَا خَلَقَ وَذَرَأً وَبَرَأً، وَمِنُ شَرِّ مَا يَنُزِلُ مِنَ السَّمَاءِ، وَمِنُ شَرِّ مَا ذَرَأً فِي الْأَرُضِ، السَّمَاءِ، وَمِنُ شَرِّ مَا ذَرَأً فِي الْأَرُضِ، وَمِنُ شَرِّ طَوَارِقِ اللَّيُلِ وَالنَّهَارِ، وَمِنُ شَرِّ كُلِّ طَارِقًا يَطُرُقُ بِخَيْرِ يَا رَحُمْنُ ﴾

''میں اللہ کے کمل کلمات کی پناہ کیڑتا ہوں ہر شیطان سے اور زہر یلے جانور سے اور ہر لگ جانے والی نظر سے، میں اللہ کے ان تمام کلمات کی پناہ کیڑتا ہوں کہ کوئی نیک اور بدان سے تجاوز کر ہی نہیں سکتا، ہر اس مخلوق سے جسے اس نے بنایا اور پیدا کیا ہے اور ہر اس برائی سے جو آسان سے اتری ہے، اور جو اس کی طرف چڑھتی ہے، اور اس برائی سے جو زمین میں پیدا ہوتی ، ہے اور جو زمین سے نکلتی ہے اور رات دن کے تمام حوادث کی برائی سے، اور رات کو پیش آنے والے حادثہ کی برائی سے، سوائے اس واقعہ کے جو بھلائی کے کر آئے، اے شفق اور مہر بان! (ہم پر رحم فرما)۔''

یہ ہیں وہ تعوذات (جن کے ذریعے سے پناہ پکڑی جائے) جن کے ساتھ اللہ تعالیٰ بندے کوشراور برائی سے بچاتا ہے۔

(ابن بإز: مجموع الفتاوي والمقالات: 114/8)

290- جادو سے بچاؤ کے شرعی طریقے اور اس کا علاج

علامہ ابن القیم رطالت نے ذکر فرمایا ہے کہ نبی اکرم مگالی ہے جادو کے علاج کی دوسمیں اور طریقے مروی ہیں:

🛭 مسند أحمد [419/3]

''پہلا طریقہ جادو (جس چیز پر کیا گیا ہو اس) کو نکلوانا اور اسے ضائع کر دینا، جیسا کہ نبی اکرم سکھی سند کے ساتھ ثابت ہے کہ آپ سکھی شند کے ساتھ ثابت ہے کہ آپ سکھی فی نے حقیقت حال کے انکشاف کے لیے اپنے رب سیانہ وتعالی نے آپ سکھی کو وہ جگہ سیانہ وتعالی نے آپ سکھی کو وہ جگہ بتلا دی جہاں پر آپ سکھی آ کے بالوں کو جادو کر کے فن کیا گیا تھا، چنانچہ آپ سکھی نے ان بالوں کو کنویں سے نکلوایا، جب آپ سکھی کے انو آپ سکھی کے انوں کو کنویں سے نکلوایا، جب آپ سکھی رہی نے اور آپ سکھی ہوئی رہی اور آپ سکھی ہوئی رہی مولی رہی مولی دی جاتی ہوئی رہی مولی دی جاتی ہوئی رہی مولی دی جاتی ہوئی رہی

يهر علامه ابن القيم أِطْلَقْهُ نِهِ فَرَمَايا:

''جادو کے علاجوں میں سے سب سے زیادہ مؤثر اور مفید علاج، اللی ادویات ہیں، لیعنی اذکار، آیات اور دعاؤں کے ذریعے سے حادو کا علاج کرنا ...۔''

اور یہی جادو کے علاج کا دوسرا طریقہ ہے اور اس طریقے میں علاج شری دعاؤں کے ذریعے سے اور سحر زدہ پر قرآنی آیات پڑھ کر کیا جاتا ہے، وہ اس طرح کہ قاری اور عامل ﴿قُلُ هُوَ اللّٰهُ اَحَدٌ ﴾ اور معوذتین (سورت فلق اور ناس) اور دیگر قرآنی آیات پڑھے اور سحر زدہ پر دم کرے، اللّٰہ کے حکم سے اور ناس) اور دیگر قرآنی آیات پڑھے اور سحر زدہ پر دم کرے، اللّٰہ کے حکم سے اسے شفامل جائے گی۔ (الفوزان:المنتقی: 410/1)

<sup>•</sup> سنن النسائي، رقم الحديث [4080] (415

#### 291- زہر کا بیالہ

سوال "وادى قدر" ميں بعض لوگوں كے پاس تانے سے بنا ہوا ايك

برتن ہے، جے وہ زہر کا پیالہ کہتے ہیں۔ جب کوئی شخص بیار ہوتا ہے جو وہ اس آدی کے پاس جا تا ہے، جس کے پاس وہ پیالہ ہوتا ہے، پھر وہ پیالے کو پانی سے بھرتا ہے اور پھر اس اعتقاد کے ساتھ وہ پانی پی لیتا ہے کہ اس سے شفا حاصل ہوجائے گی۔ بطورِ خاص معدے کے امراض کے لیے اس پیالے میں پانی ڈال کر پیا جا تا ہے، اللہ آپ کا بھلا کرے، میں نے دیکھا ہے کہ اس پیالے پر بچھو، گھوڑے، بلے، ہرن، گدھے، سانپ، لومڑی، ہاتھی، شیر اور پچھ مردوں کی تصویریں کندہ کی گئی ہیں، اور بعض دیگر تصویروں کو میں نہیں بہچانتا، الغرض فذکورہ تمام تصویریں اس پیالے پر نقش کی گئی ہیں، اسی طرح اس پر بچھ نام اور تحریریں درج ہیں، جیسے شہید اور اس طرح کے دیگر نام اس معاطے میں نام اور تحریریں درج ہیں، جیسے شہید اور اس طرح کے دیگر نام اس معاطے میں کتاب وسنت کی روشنی میں لوگوں کی صحیح راہنمائی کی جائے۔

جوابی یہ پیالہ جس کی طرف سائل نے اشارہ کیا ہے، منکر عمل ہے اور اس میں بہت می برائیاں ہیں، جیسے کہ وہ تصویریں جو اس پیالے پر بنی ہوئی ہیں۔ سائل نے ان کا ذکر کیا ہے اور ہم نہیں جانتے کہ لوہ ، تا نے یا سونے یا چاندی یا اس کے علاوہ کسی دھات کا کوئی پیالہ ایسا ہوجس میں پانی ڈال کر پینے سے معدے وغیرہ کے امراض سے شفا حاصل ہوتی ہو، یہ تو محض ایک جھوٹ ہے، جس کا پیالے والا جھوٹا اور غلط دعویٰ کر رہا ہے، یا ایسے بھی ہوسکتا ہے کہ اس پیالے والے کا فاسق اور کا فر جنوں کے ساتھ رابطہ ہوتا کہ وہ اس پیالے کے واسطے سے اپنی اس شعبدہ بازی پر ان سے مدد حاصل کرے اور وہ ظاہر یہ کرتا ہو واسطے سے اپنی اس شعبدہ بازی پر ان سے مدد حاصل کرے اور وہ ظاہر یہ کرتا ہو

کہ وہ اس کے ذریعے سے علاج کرتا ہے اور مقصد اس کا بیہ ہے کہ وہ باطل اور ناجائز طریقے سے لوگوں کا مال بٹورے اور ان کو دھوکا دے کہ وہ اس پیالے کے ذریعے سے ان کا علاج کررہا ہے۔

یس اس شہر کے حکومتی ذمہ داران پر واجب ہے کہ وہ جھایہ مار کر اس پالے کو ضبط کرلیں اور پیالے کو ضائع کر دیں اور پیالے والے کے خلاف کوئی تادیبی کاروائی کریں، تا کہ وہ پھراس طرح کے کام اور شعبدہ بازی کا مرتکب نہ ہو، اور اس شہر کے تمام مسئولین جیسے امیر، قاضی اور اس طرح کے کاموں کے خلاف کاروائی کرنے والی جماعت اور انجمن پر ایبا کرنا واجب ہے، نیز جس شخص کو اس شعبده بازی کا علم ہو وہ متعلقہ محکمے یا انجمن یا امارت کو اس کی خبر دے تاکہ وہ اس کے متعلق جو ذمہ داری ان پر عائد ہوتی ہے اسے سر انجام دیں، اس پیالے والے کے بارے میں چپ رہنا جائز نہیں ہے، کیونکہ اس کا سے عمل ایک منکر اور برائی ہے، شریعت میں اس کا کوئی جواز اور گنجائش نہیں ہے۔ اے سائل! تم پر اورتمھارے، اس مسئلہ کو جاننے والے، بھائیوں پر پیر ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہتم سب مل کر اس مسئلے کوحل کرنے کا بیڑا اٹھاؤ، اور اس وقت تک اس کام میں گے رہو جب تک کہ تمھارا شہر اس منکر سے پاک نہ ہو جائے اور فساد کی جڑیں نہ اکھڑ جائیں اور تمھاری ان کاوشوں سے اس برائی کا قلع قمع نه ہوجائے۔ان شاء الله (ابن باز: مجموع الفتاويٰ والمقالات: 284/5)

292- سحرزدہ آ دمی جن تکلیفوں سے دوچار ہوتا ہے۔

سحرز دہ مخص پر کچھ آ ٹارنمودار ہوتے ہیں، جن جنون اور دیوانگی ہے، اور اس کا اپنے بھائیوں یا اپنی بیوی یا فلاں مرد یا فلاں عورت کے خلاف بغض کا پیدا

ہونا ہے۔ اس کی ایک صورت یہ بھی ہے کہ سحر زدہ آ دمی اپنی بیوی سے جنسی تعلقات قائم کرنے سے عاجز آ جاتا ہے، اس طرح کی دیگر علامات اس پر ظاہر ہوتی ہیں۔ سحر زدہ آ دمی کی ایک علامت یہ بھی ہے کہ اسے کسی کام کے متعلق خیال ہوتا ہے کہ اس نے وہ کام کر لیا ہے، حالانکہ اس نے وہ کام کیا نہیں ہوتا، اس طرح کی دیگر علامات اور تکلیفیں جا دو زدہ آ دمی پر ظاہر ہوتی ہیں۔ اس طرح کی دیگر علامات اور تکلیفیں جا دو زدہ آ دمی پر ظاہر ہوتی ہیں۔ (ابن باز: مجموع الفتادی والمقالات: 117/8)

### 293- جادو سے مدد لینا

سوال اسلام کا اس شخص کے متعلق تھم جو میاں بیوی یا دو آپس میں نفرت کرنے والوں کے درمیان موافقت اور محبت بیدا کرنے کی خاطر جادو سے مدد لیتا ہے؟

جواب یہ حرام ہے، جادو کے جس عمل کے ذریعے سے موافقت اور محبت پیدا کی جاتی ہے، اس کو''عقد'' کہتے ہیں اور جس کے ذریعے سے جدائی اور جس کے ذریعے سے جدائی اور نفرت پیدا کی جاتی ہے، اسے''صرف'' کہتے ہیں۔عقد کی طرح صرف بھی حرام ہے، بلکہ بھی بھی ہیمل کفراور شرک تک پہنچ جاتا ہے۔

(ابن عثيمين: نورعلى الدرب: 5/15)

# 294- جادوختم کرنے کے لیے جادوسیکھنا

اگر تو شرعی دعاؤں یا جائز ادویات یا شرعی دموں جیسی مباح چیزوں سے جادو کا توڑ کیا جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، لیکن جادو کے اثرات زائل کرنے کے لیے یا دیگر مقاصد کے لیے جادوسیکھنا جائز نہیں ہے، بلکہ ایسا کرنا

نواقض اسلام سے شار ہوگا، کیونکہ شرک میں مبتلا ہوئے بغیر جادو کا سیمنا ممکن نہیں ہے۔ یہ شرک شیاطین کی عبادت کے ذریعے سے ہوتا ہے، جیسے ان کے لیے ذرج کرنا، ان کے لیے نذر ماننا اور اس طرح کے دیگر عبادت والے اعمال ان کی خاطر کرنے سے جادو کرنے والا شیاطین کی عبادت کا مرتکب ہوتا ہے، چنانچہ شیاطین کی خدمت میں ذبیعہ اور قربانی پیش کرنا اور ان کا تقرب حاصل کرنے کے لیے ہر وہ کام کرنا جھیں وہ پند کرتے ہیں، تا کہ وہ اس کے عوض جادو سیمنے والے کے پند کردہ کاموں میں اپنی خدمات پیش کریں۔ اللہ تعالی نے اس فرمان میں شیاطین جنوں سے اس قتم کا فائدہ اٹھانے کا ذکر کیا ہے:

﴿ وَ یَوْمَ یَحْشَرُهُمْ جَمِیْعًا یَمَعْشَرَ الْجِیِّ قَدِ اسْتَکْشُرُ تُمُ مِّنَ الْدِنْسِ وَ قَالَ اَوْلِیَوْهُمْ مِّنَ الْاِنْسِ رَبَّنَا اسْتَکْشُرَ تُعُ بَعْضُنَا الْدِنْسِ وَ قَالَ اَوْلِیَوْهُمُ مِّنَ الْاِنْسِ رَبَّنَا اسْتَکْشُرَ تُعُ بَعْضُنَا

بِبَعُضٍ وَّ بَلَغُنَاۤ اَجَلَنَا الَّذِی ٓ اَجَّلْتَ لَنَا قَالَ النَّارُ مَثُواٰکُمُ خُلِدِیْنَ فِیْهَاۤ اِلَّا مَا شَآءَ اللهُ اِنَّ رَبَّكَ حَکِیْمٌ عَلِیْمٌ ﴾ خلِدِیْنَ فِیْهَاۤ اِلَّا مَا شَآءَ اللهُ اِنَّ رَبَّكَ حَکِیْمٌ عَلِیْمٌ ﴾ [الأنعام: 128]

''اور جس دن وہ ان سب کو جمع کرے گا، اے جنوں کی جماعت! بلاشبہہ تم نے بہت سے انسانوں کو اپنا بنالیا، اور انسانوں میں سے ان کے دوست کہیں گے اے ہمارے رب! ہمارے بعض نے بعض سے فائدہ اٹھایا اور ہم اپنے اس وقت کو پہنچ گئے جو تو نے ہمارے لیے مقرر کیا تھا۔ فرمائے گا آگ ہی تمھارا ٹھکانا ہے، اس میں ہمیشہ رہنے والے ہو مگر جو اللہ چاہے۔ بے شک تیرا رب کمال حکمت والا، سب کچھ جانے والا ہے۔' (ابن باز: مجوع الفتادی والقالات: 118/8)

#### 295- جادواورعلم نجوم کی کتابیں پڑھنا |

مسلمانوں پر واجب ہے کہ وہ جادو اور علم نجوم کی کتابیں پڑھنے سے پر ہیز کریں۔ جسے اس قتم کے علوم پر مشتمل کتابیں ملیں، اس پر واجب ہے کہ وہ انھیں ضائع کر دے، کیونکہ وہ مسلمان کے لیے ضرر رساں ہیں اور اسے شرک میں مبتلا کر دیتی ہیں۔ نبی اکرم مُناتِیْم کا فرمان ہے:

« مَنِ اقْتَبَسَ شُعْبَةً مِنَ النُّجُومِ فَقَدِ اقْتَبَسَ شُعْبَةً مِنَ السِّحُرِ زَادَ مَا زَادَ»

''جس شخص نے علم نجوم کا میچھ حصہ حاصل کیا، گویا اس نے جادو (کے علم) کا ایک حصہ حاصل کیا، اب وہ جتنا چاہے اسے فراہم اور جمع کر لے۔''

الله سجانه وتعالى اپنى كتاب عظيم مين دوفرشتون كے متعلق بيان فرماتے مين: ﴿وَ مَا يُعَلِّمٰنِ مِنُ اَحَدٍ حتى يَقُولُاۤ إِنَّمَا نَحُنُ فِتُنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾ [البقرة: 102]

" حالانکہ وہ دونوں کسی ایک کونہیں سکھاتے تھے، یہاں تک کہ کہتے ہم تو محض ایک آ زمائش ہیں، سوتو کفرنہ کر۔'

تو مذکورہ فرمان باری تعالی اس بات کی طرف راہنمائی کرتا ہے کہ جادو سیکھنا اور اس کوعمل میں لانا کفر ہے، پس اہلِ اسلام پر واجب ہے کہ وہ ان کتابوں کے خلاف جنگ کریں جو جادو اور علم نجوم کی تعلیم دیتی ہیں اور وہ جہاں بھی ملیں انھیں ضائع کر دیں۔

€ سنن أبي داود، رقم الحديث [3905] ٠

چنانچہ جادو اور علم نجوم کی کتابوں کے ساتھ مذکورہ سلوک کرنا ہی واجب ہے، اور طالب علم وغیرہ کے لیے یہ کتابیں پڑھنا اور ان کا علم حاصل کرنا جائز نہیں ہے، غیر طالب کے لیے بھی ان کتابوں کا پڑھنا اور ان میں موجود علم حاصل کرنا جائز ہے، اور نہ الی کتابوں کی صحت کا اقرار اور تصدیق کرنا، کیونکہ یہ کتابیں اللہ کے ساتھ کفر کے ارتکاب کی طرف اور تصدیق کرنا، کیونکہ یہ کتابیں اللہ کے ساتھ کفر کے ارتکاب کی طرف لے جاتی ہیں، چنانچہ الیم کتابیں جہاں بھی دستیاب ہوں، انھیں ضائع کیا جائے، ایسے ہی وہ تمام کتابیں ضائع کیا جائے سے لائق ہیں جو جادو اور علم نجوم کی تعلیم دیتی ہیں۔ (ابن شیمین: نور علی الدرب: 192/1)

296- اس قول کی حقیقت: ساحر جادو کی کاٹ صرف جادوگر ہی کرسکتا ہے

جادو گروں اور کا ہنوں کے پاس جانا اور ان سے کچھ دریافت کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ نبی اکرم من الیا نے ان کے پاس جانے اور ان سے کچھ دریافت کرنے سے منع فرمایا ہے، چنانچہ آپ منالیا نے فرمایا نے

«مَنْ أَتْي عَرَّافًا لَمُ تُقُبلُ لَهُ صَلَاةُ أَرْبَعِينَ لَيَلَةً »

'' جو شخص کسی نجومی اور کا ہن کے پاس جائے گا اس کی حیالیس دن کی نماز قبول نہیں ہوگی۔''

نيزآب مَالِينَ فِي مَالِيا:

« مَنُ أَتْي كَاهِنًا أَو عَرَّافًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدُ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ

12230/125] صحيح مسلم [2230/125] (421)

عَلَىٰ مُحَمَّدٍ الله ١

"جو شخص کسی کا بن یا نجوی کے پاس گیا، اور اس کی کہی ہوئی بات کی تصدیق کی، تو اس نے اس (دین) کا انکار کیا جو محمد (سَالَیْظِم) پر نازل کیا گیا ہے۔''

لہٰذا جادو گر کافر ہیں، ان کے پاس جانا، کسی چیز کے بارے میں پوچھنا اور ان کی کہی ہوئی باتوں کی تصدیق کرنا جائز نہیں ہے۔

رہی سوال میں ذکر کردہ عبارت ساحر''جادہ کو صرف جادہ گر ہی اتارتا ہے'' تو گزارش میہ ہے، کہ مذکورہ عبارت جلیل القدر تابعی حسن بصری پڑالشہ سے مردی ہے کہ انھوں نے کہا تھا:

"لا يحل السحر إلا ساحر"

'' جادوتو صرف جادوگر ہی اتارتا ہے۔''

جبکہ نبی اکرم مَثَلَیْمِ سے ''نشرہ'' (جادو کے ذریعے سے جادو کا توڑ کرنا یا منتر) وغیرہ کے متعلق سوال کیا گیا، تو آپ مُثَاثِمُ نے فرمایا:

«هِيَ مِنُ عَمَلِ الشَّيطَانِ ﴾ 'نيشيطاني عمل ہے۔''

چنانچہ آپ مَنَّ اللَّهُ کَا مَدُورہ فرمان اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ جادہ کو جادہ کو جادہ کو جادہ کو جادہ کو جادہ کے ذریعے سے اتارنا اور توڑنا شیطانی عمل ہے۔ مَدُورہ حدیث سی ہے۔ اسے امام احمد اِمُنْ اُسْدُ اور امام ابو داود اِمْنْ نَنْ عَدہ سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔ یہ حدیث'' کتاب التوحید'' کے''باب النشر ق'' میں بھی موجود ہے۔

سنن أبي داود، رقم الحديث [2868]



<sup>🛭</sup> سنن الترمذي، رقم الحديث [135]

ندکورہ حدیث کامقصود ومطلوب یہ ہے کہ جادو کو شیطانی نشرہ، جے عموماً جادوگر ہی عمل میں لاتے ہیں، کے ذریعے سے اتارنا اور توڑنا جائز نہیں ہے،
کیونکہ یہ ایک شیطانی عمل ہے، للذا جادو کو جادوگروں سے اتروانا جائز نہیں ہے،
لینی جادو کی کاٹ جادوگروں کی معرفت جائز نہیں ہے، اور جادوگروں کے ذریعے سے جادو کا نام ہی ''نشرہ'' ہے، ہاں قرآن مجید کی آیات اور جائز ادویات کے ذریعے سے اس کا توڑکرنا جائز اور حلال ہے۔
جائز ادویات کے ذریعے سے اس کا توڑکرنا جائز اور حلال ہے۔
(ابن باز: نور علی الدرب: 199/1)

297- جادو کے علاج کے متعلق باطل اعتقادات

سوان جادو کو ناکام بنانے اور اسے باطل کرنے کے لیے بعض لوگوں کے ہاں چھ اعتقادات رائج ہیں، جن کا اظہار کچھ یوں ہوتا ہے کہ آگ پر پکھلائے ہوئے سیسے کوایک برتن میں ڈالا جاتا ہے، جس میں پہلے سے پانی ہوتا ہے، پھر اسے سحر زدہ کے سر پر رکھا جاتا ہے اور ایک دن میں تین مرتبہ یمل دہرایا جاتا ہے۔ کیا شریعت میں اس کی کوئی اصل ہے؟ اس کے متعلق شریعت کیا تھم لگاتی ہے؟

جواب یہ ایک ایسی چیز ہے جس کی شریعت میں کوئی اصل نہیں ہے اور نہ اس کا کوئی فائدہ ہے۔ بیتو صرف مکر وفریب اور وہم وخیال ہے۔

سیسہ بگھلانا اور پانی میں ڈال کرسر پر رکھنا بیسب کا ہنوں کے اعمال ہیں۔شعبدہ بازلوگ مکر وفریب کی خاطر اسے عمل میں لایا کرتے ہیں،لہذا اس طریقے سے جادو کا توڑ کرنا جائز نہیں ہے۔

جادوتو صرف اس طریقے ہے اتارا جانا جاہیے جو اللہ تعالیٰ نے مشروع



قرار دیا ہے، جیسے مباح اور جائز ادویات استعال کرنا، شری دم اور دعا کیں پر جادو ہو پڑھنا۔ جادو رفع کرنے کا صرف یہی طریقہ ہے، چنا نچہ جب کس شخص پر جادو ہو جائے یا اسے جادو کے ذریعے سے اپنی بیوی سے روک دیا جائے تو دم اور قراء ت کے ذریعے سے اس کا علاج کیا جائے، وہ اس طرح کہ ایک پاک باز اور نیکی وتقویٰ میں معروف شخص اس پر قرآنی آیات وغیرہ پڑھ کر دم کرے۔ اگر سحر زدہ کوئی عورت ہوتو کوئی پاک باز اور نیکی وتقویٰ میں معروف عورت قرآنی آیات پڑھ کراسے دم کرے۔

وہ آیاتِ قرآنیہ جن سے سحر زدہ کو دم کیا جائے، وہ یہ ہیں: سورت فاتحہ،
آیۃ الکری، جادو کی وہ معروف آیات جوسورت اعراف، سورت یونس اور سورت طلا میں ہیں، اور اس کے ساتھ ساتھ ﴿قُلُ آیاَیُّهَا الْکُفِرُوْنَ ﴾ [الکافرون: 1]، ﴿قُلُ هُوَ اللّٰهُ اَحَدٌ ﴾ [الاخلاص: 1] اور معوذتین (سورت فلق اور ناس) پڑھی جائیں۔ یہ تین سورتیں تین مرتبہ پڑھی جائیں، اور عافیت و تندرسی طلب کرنے جائیں۔ یہ تار بار دعا کی جائے۔ اگر مذکورہ آیات وسؤر پڑھ کر پانی میں دم کیا جائے، پھرسحر زدہ آدی دم کیا ہوا کچھ پانی پی لے، اور باقی ماندہ سے خسل کر جائے اللہ کے حکم سے اس کا جادو کا فور ہوجائے گا، اسی طرح اگر اسے جادو کے ذریعے سے اپنی بیوی سے روک دیا گیا ہوتو اس کی یہ رکاوٹ بھی دور ہوجائے گا۔ اگر ایے جادو کے ذریعے سے اپنی بیوی سے روک دیا گیا ہوتو اس کی یہ رکاوٹ بھی دور ہوجائے گا۔ اگر میٹل دو یا تین یا اس سے زیادہ مرتبہ بھی دہرایا جائے، تو تکلیف کے دور ہونے تک اسے مکرر کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

اگر پانی میں بیری کے سات ہر ہے ہے بھی شامل کر لیے جا کیں تو یہ بھی اچھا ہے، اسے عمل میں لایا جا سکتا ہے، متقد مین اہلِ علم نے اس کا ذکر کیا

ہے۔ اللہ کے مم سے اس عمل کے ذریعے سے فائدہ ہوتا رہا ہے، چنانچہ بیری ایک پاک چیز ہے، جاود کے توڑ میں اسے استعال کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے، پس جب ان چوں کو کوٹ کر پانی میں گھول کر اس پر فدکورہ آیات وسؤر پڑھ کر دم کیا جائے تو یہ شفا کے اسباب میں سے ایک مؤٹر سبب ثابت ہوگا۔ اگر وہ فذکورہ سارے عمل کے ساتھ نبی اکرم مُثَاثِیْم سے معروف مندرجہ ذیل وعا کا بھی اضافہ کرلے:

(اللّٰهُمَّ رَبَّ النَّاسِ أَذُهِبِ الْبَأْسَ وَاشُفِ أَنْتَ الشَّافِيُ لَا شِفَاءَ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَ

''اے اللہ، لوگوں کے رب! اس بیاری کو دور کر دے، تو ہی شفا دینے والا ہے، لہذا شفا عطا فرما، شفا صرف تیری ہی طرف سے ہے، الیی شفا عطا فرما جو کسی قتم کی بیاری نہ چھوڑے۔''

اور بید دعا تین مرتبہ پڑھ کر پانی میں پھونک مارے تو اچھا ہے، اسی طرح تین مرتبہ بید دعا پڑھے:

﴿ بِسُمِ اللّٰهِ أَرُقِيُكَ مِنُ كُلِّ شَيْءٍ يُوذِيُكَ وَمِنُ شَرِّ كُلِّ نَفُسٍ ﴿ اللّٰهِ أَرُقِيُكَ ﴾ أَوُ عَيُنِ حَاسِدٍ اَللّٰهُ يَشُفِيكَ بِسُمِ اللّٰهِ أَرُقِيُكَ ﴾

"الله كے نام سے میں تحقید دم كرتا ہوں، ہراس چیز سے جوتمھارے ليے تكلیف دہ ہو، ہرنفس كے شرسے اور حاسد كی نظر سے، الله تمحیس شفاعطا كرے، الله كے نام سے میں شمصیں دم كرتا ہوں۔"

« بِاسُمِ اللَّهِ أَرُقِيُكَ » كا مطلب ہے كه أے مریض! الله كے نام كے ساتھ ميں شمصيں وم كرتا ہول، نيز « بِاسُمِ اللَّهِ أَرُقِيُكَ » كا مطلب ہے كه وہ بيہ

€ صحيح البخاري، رقم الحديث [5675] صحيح مسلم [2191/46]

و صحيح مسلم [2186/40]



دعا مکرر پڑھتے وقت مریض کو مخاطب کرے، چنانچہ مذکورہ دعا بھی جادو کے علاج کے لیے مؤثر دعاؤں میں سے ایک دعا ہے۔

سورت اعراف میں جادو کے دم کے لیے معروف آیات یہ ہیں:
﴿ وَ اَوْحَیْنَاۤ اِلٰی مُوسِّی اَنُ الْقِ عَصَاكَ فَاِذَا هِی تَلْقَفُ مَا یَاْوِکُوْنَ ﴿ وَ اَوْحَیْنَاۤ اِلٰی مُوسِّی اَنُ الْقِ عَصَاكَ فَادُوٰ ایعْمَلُوْنَ ﴿ فَعُلِبُوا یَافِیُونَ اِلْکُوْنَ اِلْکُونَ اِلْکُونَ اِلْکُونَ اِلْکُونَ اِلْکُونَ الْکُونَ اللَّهِ الْکُونَ اللَّهُ ال

سورت بونس میں اللہ عز وجل کا فرمان ہے:

﴿ وَ قَالَ فِرْعَوْنُ ائْتُوْنِي بِكُلِّ سَحِرٍ عَلِيْمٍ ۞ فَلَمَّا جَآءَ السَّحَرَةُ قَالَ فِهُمْ مُّوْسَى الْقُوا مَآ اَنْتُمُ مُّلْقُونَ ۞ فَلَمَّآ الْقَوْا قَالَ مُوسَى مَا جِئْتُمُ بِهِ السِّحْرُ إِنَّ اللَّهَ سَيُبْطِلُهُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِيْنَ ۞ وَ يُحِقُ اللهُ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهِ وَ لَوُ كُرةَ الْمُجْرِمُونَ ﴾ [يونس: 79 تا 82]

"اور فرعون نے کہا میرے پاس ہر ماہر فن جادوگر لے کرآؤ۔ تو جب جادوگر آئے تو جب جادوگر آئے تو جب جادوگر آئے تو موکی نے ان سے کہا چینکو جو پھھتم چینکے والے ہو۔ تو جب انھوں نے پھینکا، موکی نے کہا تم جو پھھ لائے ہو بیاتو جادو ہے، یقینا اللہ اسے جلدی باطل کر دے گا۔ بے شک اللہ مفسدوں کا

کام درست نہیں کرتا۔ اور اللہ حق کو اپنی باتوں کے ساتھ سچا کر دیتا ہے،خواہ مجرم براہی جانیں۔''

سورت طله میں اللہ سبحانہ وتعالی فرماتے ہیں:

﴿ قَالُوْا يَلْمُوسَى إِمَّا آَنُ تُلْقِى وَ إِمَّا آَنُ تَكُونَ آوَلَ مَنُ ٱلْقَى ﴿ قَالُوا يَلْمُوسَى إِمَّا آَنُ تُكُونَ آوَلَ مَنُ الْقَى ﴿ قَالَ بَلُ الْقُوا فَإِذَا حِبَالُهُمُ وَ عِصِيَّهُمُ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِنُ سِحْرِهِمُ آنَّهَا تَسْعٰى ۞ فَأُوجَسَ فِى نَفْسِهِ خِيْفَةً مُّوسَى ۞ قُلْنَا لَا تَخَفُ إِنَّكَ أَنْتَ الْاَعْلَى ۞ وَالَّقِ مَا فِي يَمِيْنِكَ تَلُقَفُ مَا صَنَعُوا إِنَّكَ أَنْتَ الْاَعْلَى ۞ وَالَّقِ مَا فِي يَمِيْنِكَ تَلُقَفُ مَا صَنَعُوا إِنَّكَ أَنْتَ الْاَعْلَى الْحِرْ وَ لَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ تَلَقَفُ مَا صَنَعُوا إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سُحِرٍ وَ لَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى ﴾ [طه: 65 تا 69]

''انھوں نے کہا اے موی ! یا تو یہ کہ تو چینے اور یا یہ کہ ہم پہلے ہوں جو چینکیں۔ کہا بلکہ تم چینکو، تو اچا نک ان کی رسیاں اور ان کی الٹھیاں، اس کے خیال میں ڈالا جاتا تھا، ان کے جادو کی وجہ سے کہ واقعی وہ دوڑ رہی ہیں۔ تو موی نے اپنے دل میں ایک خوف محسوس کیا۔ ہم نے کہا خوف نہ کر، یقینا تو ہی غالب ہے۔ اور پھینک جو تیرے دائیں ہاتھ میں ہے، وہ نگل جائے گا جو پچھ انھوں نے بنایا ہے وہ جادوگر کی چال ہے اور جادوگر کامیاب نہیں ہوتا جہاں بھی آئے۔''

پھر وہ ﴿ قُلْ يَا يُهَا الْكَفِرُونَ ﴾ [الكافرون: 1] ، ﴿ قُلْ هُوَ اللّٰهُ أَحَدٌ ﴾ [الاخلاص: 1] اور معوذ تين (سورت فلق اور ناس) تين مرتبہ پڑھے۔ الاخلاص: 1] اور معوذ تين (سورت فلق اور ناس) تين مرتبہ پڑھے۔ ييشرع علاج ہے جو اہلِ علم كا تجربه شدہ ميشرع علاج ہے جو اہلِ علم كا تجربه شدہ ميشرع علاج ہے اور يي اہلِ علم كا تجربه شدہ

علاج ہے، چنانچہ ہم نے بھی اس کا تجربہ کیا تو اللہ تعالیٰ نے اس کے ذریعے سے سے رزدہ کو فائدہ دیا، پس بہ اللہ کے قرآن کی آیات کے ذریعے سے ایک اچھی دوا اور علاج ہے۔ اگر سحرزدہ مذکورہ عمل کے ساتھ ساتھ بیری کے سات ہر بے پتے کوٹ کر بھی شامل کر لے تو یہ اچھا ہے، اور اگر اور اق یا گولیوں یا انجیکشن کی شکل میں جادو کی کوئی اور ایسی دوائی مل جائے جس میں کوئی ممنوع چیز شامل نہ ہوتو اس کے استعال میں بھی کوئی حرج نہیں، بشرطیکہ وہ کسی بھی حرام چیز نجاست وغیرہ کی آ میزش سے پاک ہو۔

رہا وہ علاج جو جنوں کے خدام، نوکروں اور شعبدہ باز لوگوں کا معمول ہے، مثلاً سوال میں فدکورسیسے وغیرہ سے علاج یا جنوں کے لیے ذبیحہ یا جنوں سے پناہ و مدد طلب کرنا تو ان میں سے کوئی کام بھی جائز نہیں ہے، بلکہ یہ منکر ہے اور بعض اعمال شرک ہیں، جیسے جنوں سے پناہ طلب کرنا، ان سے دعا مانگنا، ان سے استغاثہ کرنا اور ان کے لیے کوئی چیز ذبح کرنا۔ بیہ تمام عمل شرک اکبر ہیں، لہذا ان سے بچنا واجب ہے۔ جو شخص سحرزدہ ہو وہ ہر اس چیز سے پر ہیز کرے جسے اللہ نے حرام قرار دیا ہے، اور وہ صرف اور صرف اس طریقے سے علاج معالجہ کرے، خے اللہ خے اللہ خے اللہ کے مباح اور جائز قرار دیا ہے۔ (ابن باز: نورعلی الدرب: 206/1)

## 298- جادوگر کا تھم

جادو کی دوقتمیں ہیں: ایک قتم کا جادو کفر ہے، اور دوسری قتم کا جادوظلم اور زیادتی ہے۔

جادو کی پہلی قتم: وہ جادو ہے جو شیاطین سے حاصل کیا جاتا ہے، پس وہ جادو جو شیاطین سے سیکھا جائے وہ کفر ہے۔ اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا بیفر مان ہے:

چنانچہ جادو کی بیشم کفرہے، ملتِ اسلامیہ سے خارج کر دیتی ہے اور اس قشم کا جادو کرنے والے کوتل کیا جائے گا۔

علاء کا اس میں اختلاف ہے کہ اس قتم کے جادو کرنے والا جادوگر اگر توبہ کر لئے ہا ہے: توبہ کر لئے ہا ہے: اس کی توبہ قبول کی جائے گی؟ پس بعض اہلِ علم نے کہا ہے: اس کی توبہ قبول کی جائے گی۔ دلیل اللہ تعالیٰ کا بیاعوی ارشاد ہے:

﴿ قُلْ يَعِبَادِى اللَّهِ يَغْفِرُ النُّنُونُ عَلَى أَنفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِنَ رَحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللّٰهَ يَغْفِرُ النُّانُوبَ جَمِيعًا ﴾ [الزمر: 53]

''كهه دے اے ميرے بندو جضول نے اپنى جانوں پر زيادتى كى! اللّٰه كى رحمت سے نا اميد نہ ہو جاؤ، بے شك الله سب كے سب كناه بخش ديتا ہے۔''

پس جب یہ جادوگر توبہ کر لے اور جادو کرنے سے باز آ جائے تو اس کی توبہ قبول ہونے میں کیا رکاوٹ ہے، جبکہ اللّٰدعز وجل فرماتے ہیں:

﴿إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ النُّنُوبَ جَمِيعًا ﴾ [الزمر: 53] ( " بَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

لیکن اگر وہ جادو کے ذریعے سے لوگوں میں سے کسی کے قبل کا یا کسی کے خلاف قبل کے علاوہ زیادتی اور جارحیت کا سبب بنا ہو، تو وہ انسانی حق کی وجہ سے ضامن اور ذمہ دار ہوگا، چنانچہ اگر وہ جادو کے ذریعے سے کسی کے قبل کا باعث بنا ہوتو اسے قصاص اور بدلے میں قبل کیا جائے گا، اور اگر وہ کسی کو بھار کرنے کا باعث بنا ہوتو اس معاملے پرغور کر کے کار روائی کی جائے گی اور اگر وہ کسی کا مال ضائع کرنے کا باعث بنا ہوتو وہ اس مالی نقصان کو پورا کرنے کا ضامن و ذمہ دار ہوگا۔ جادو کی دوسری قتم: وہ جادو ہے، جوشیاطین سے حاصل کردہ اور ان کے جادو کی دوسری قتم: وہ جادو ہے، جوشیاطین سے حاصل کردہ اور ان کے ذریعے سے چلنے والا نہ ہو، بلکہ وہ ادویات، جڑی بوٹیوں اور حسی چیزوں کے ذریعے سے ہو، پس اس قتم کے جادو کا مرتکب کافر تو نہیں ہوگا، لیکن ضرر رسانی اور فساد انگیزی کو دور کرنے کے لیے اس جادوگر کوقتل کرنا بھی واجب ہے۔ (ابن اور فساد انگیزی کو دور کرنے کے لیے اس جادوگر کوقتل کرنا بھی واجب ہے۔ (ابن

## **299-** دوریثی مظهر (Phenomenon)

سوال یہ اس مظہر کے متعلق سوال ہے، جو'' دروشے'' (درویش) کے نام سے معروف ومشہور ہے اور جس کے قائل و فاعل وہ لوگ ہیں جو اس بات کے دعوے دار ہیں کہ ان کا شجرہ نسب رسول الله مَثَالَيْكُمْ مَک پہنچتا ہے، اور ان کی

نسل اور خاندان رسول الله عَلَيْمَ والا خاندان ہے۔ یہ خاندان نبوت سے تعلق داری کے مدی لوگوں کے مجمع کے سامنے اپنے آپ کو کوئی اذیت اور تکلیف بہنچاتے ہیں، اور اپنے جسموں پر گولیاں اور دیگر چیر پھاڑ کرنے والے اسلحہ کا استعمال کرتے ہیں مگر نہ تو ان کے جسموں پر کوئی زخم لگتا ہے اور نہ ان سے خون ہی نکلتا ہے، تو کیا یہ کوئی کرامت ہے یا جادو کا اثر ہے؟ یا کوئی قدی حدیث شریف یا قرآنی نص ہے جو اس کو ثابت کرتی ہے؟ کیا یہ مظہر دوسرے اسلامی ممالک میں بھی موجود ہے؟

جواب سب ہے پہلی بات تو ہہ ہے کہ ان کا یہ دعویٰ کہ ان کا نسب نامہ نبی اکرم مُظّیّنہ کے ساتھ ملتا ہے، کسی الی تاریخی دلیل کے بغیر قبول نہیں کیا جا سکتا، جو دلیل یہ ثابت کرے کہ وہ لوگ واقعی آپ سُلیّہ کے خاندان سے ہیں، اگر ہم اس طرح کے دعوے قبول کرنے لگیں تو بہت سے لوگ یہ دعوے کرنے لگیں گے، پس ان کا یہ دعویٰ کہ وہ رسول عَلِیہ ہما کی نسل سے ہیں، قابل قبول نہیں ہے، پس ان کا یہ دعویٰ کہ وہ رسول عَلِیہ ہما کی نسل سے ہیں، قابل قبول نہیں ہے، تاوقتیکہ وہ ان صحیح ذرائع سے اس دعوے کو ثابت نہ کر دیں، جن ذرائع سے اس دعوے کو ثابت نہ کر دیں، جن ذرائع سے اس طرح کی چیزیں ثابت ہوا کرتی ہیں۔

رہان کا اپنے آپ کولوہ اور اس کے علاوہ کسی اور چیز کے ساتھ مارنا،
اور ان کے جسموں کا ان سے متاثر نہ ہونا تو بدان کی سچائی پر دلالت نہیں کرتا اور
نہ اس سے بہ ثابت ہی ہوتا ہے کہ وہ اولیاء اللہ سے ہیں، اور نہ یہ ثابت ہوتا ہے
کہ ان کا بیمل کوئی کرامت ہے، بہ تو صرف جادو کی قسموں میں سے ایک قسم
ہے، جس کے ذریعے سے وہ لوگوں کی آئھوں پر جادو کرتے ہیں۔ اس طرح
کی چیزوں وغیرہ میں جادو ہوتا ہے۔ جب فرعون کے جادو گروں نے اپنی رسیاں اور لاٹھیاں پھینکیس تو ان کے جادو کی وجہ سے وہ ایسے ہوگئیں کہ موسی علیل کو خیال

گزرا كه وه سانپ بين جو إدهر أدهر دوڑ رہے بين، جبيبا كه الله عزوجل نے فرمايا:

﴿ سَحَرُوا اَعْيُنَ النَّاسِ وَ اسْتَرُهَبُوْهُمُ وَ جَآءُو بِسِحْرٍ

عَظِيْمٍ ﴾ [الأعراف: 116]

''لوگوں کی آئکھوں پر جادو کر دیا اور انھیں شخت خوف زدہ کر دیا اور '' یہ ''

وہ بہت بڑا جادو لے کر آئے۔''

لہذا مذکورہ لوگ جو کرتب دکھاتے ہیں، وہ جادو کی قسموں میں سے ایک قتم ہے اور وہ کرامت ہر گزنہیں ہے۔

اے سائل! خوب جان رکھو کہ کرامت تو صرف اللہ عزوجل کے اولیاء کے سائل! خوب جان رکھو کہ کرامت تو صرف اللہ عزوجل کے اولیاء کے لیے ہوتی ہے اور اللہ کے اولیا وہ ہوتے ہیں جو اس کے دین پر استقامت اختیار کرتے ہیں، اور وہ وہی لوگ ہیں جن کے متعلق اللہ تعالیٰ نے اپنے اس فرمان میں صراحت و وضاحت کی ہے:

﴿ آلَا إِنَّ آوُلِيَآءَ اللهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ الَّذِيْنَ امْنُوا وَ كَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ [يونس: 63,62]

''سن لو! بے شک اللہ کے دوست، ان پر نہ کوئی خوف ہے اور نہ وہ

غمگین ہوں گے۔ وہ جوایمان لائے اور بچا کرتے تھے۔''

چنانچہ ہر ولایت کا دعوے دار ولی نہیں ہوا کرتا، ورنہ تو ہر شخص ولایت کا دعوے دار بن جائے، ہاں ولایت کے اس دعوے دار کے اعمال کو پر کھا جائے گا، اگر تو اس کاعمل ایمان اور تقویٰ کی بنیاد پر قائم ہے تو وہ یقیناً اللہ کا ولی ہے، لیکن محض اس کا بید دعویٰ کرنا کہ وہ اللہ کے اولیاء میں سے ہے، بیداللہ عز وجل کا تقویٰ نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ فَلَا تُزَكُّواْ اَنْفُسَكُمْ هُو اَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقٰی ﴾ [النجم: 32]

"سواپی پاکیزگی کا دعویٰ نہ کرو، وہ زیادہ جانے والا ہے کہ کون بچا۔"

پس جب وہ یہ دعویٰ کرے کہ وہ اولیاء اللہ میں سے ہے، تو اس کا مطلب ہے کہ وہ اپنی پاکیزگی کا دعویٰ کر رہا ہے، تو ایبیا کر کے وہ اللہ کی اس معصیت اور نافر مانی کا مرتکب ہوگا جس سے اللہ تعالی نے منع کر رکھا ہے، اور یہ تقویٰ کے منافی ہے، سواس بنا پر اللہ کے ولی اس طرح کی (اپنے منہ میاں مشو بننے والی) گواہی کے ساتھ اپنی پاکیزگی کا دعویٰ نہیں کرتے، وہ تو صرف اللہ پر ایمان لاتے ہیں اور اس کا تقویٰ اختیار کرتے ہیں، اور بدرجہ اتم اس کی اطاعت وفر مانبرداری بجا لاتے ہیں، اور وہ لوگوں کو اللہ کی راہ سے مگراہ کرنے کے لیے وفر مانبرداری بجا لاتے ہیں، اور وہ لوگوں کو اللہ کی راہ سے مگراہ کرنے کے لیے اس طرح کے باطل دعووں کے ذریعے سے دھوکا اور فریب نہیں دیا کرتے۔

اس طرح کے باطل دعووں کے ذریعے سے دھوکا اور فریب نہیں دیا کرتے۔

(ابن شیمین: نورعلی الدرب: 9/15)

300- جادو کے ذریعے سے زمین میں دفن شدہ خزانے نکالنا

سوان میں اکثر بیستنا ہوں کہ ہمارے ہاں فن شدہ خزانوں کا ذخیرہ ہے۔ جوقد یم زمانے میں زمین کے اندر فن کیے گئے۔ ان پر جنوں کا پہرہ ہے۔ جن لوگوں کو ان خزانوں کی جگہیں معلوم ہیں وہ انھیں نکلوانے کے لیے فلاں فلاں شخ کے پاس جاتے ہیں، جسے خزانے برآ مدکرانے اور جنوں کے ساتھ شنشنے کا کافی علم ہوتا ہے، چنانچہ وہ ان خزانوں پر پچھ آیاتِ قرآ نیہ اور جادو کے منتر وغیرہ پڑھتے ہیں، اور کہا جاتا ہے کہ وہ لوگ عملاً بھی ان خزانوں کو نکلوا لیتے ہیں۔ وہ جنوں کو شکست دینے کی بھی قدرت رکھتے ہیں۔ کیا بیمل جائز ہے یا میں۔ وہ جنوں کو شکست دینے کی بھی قدرت رکھتے ہیں۔ کیا بیمل جائز ہے یا محض ایک شعبدہ بازی اور ڈرامے بازی ہے؟ ہم اس مسئلہ میں جناب سے

افادے کے امید دار ہیں۔

جواب ندکورہ عمل جائز نہیں ہے کیونکہ یہ جادو کے منتر جن کے ذریعے سے جن حاضر ہوتے ہیں اور منتر پڑھنے والے عاملوں کی ان منتروں کے ذریعے سے خدمت کرتے ہیں، یہ عمل غالبًا شرک سے خالی نہیں ہوتا، جبکہ شرک ایک خطرناک محاملہ ہے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ إِنَّهُ مَنُ يُشُرِكُ بِاللهِ فَقَدُ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَ مَأُولُهُ النَّارُ وَ مَا لِلظَّلِمِيْنَ مِنْ أَنْصَارِ ﴿ [المائدة: 72]

''بِ شک حقیقت یہ ہے کہ جو بھی اللہ کے ساتھ شریک بنائے سو یقیناً اس پر اللہ نے جنت حرام کر دی اور اس کا ٹھکانا آگ ہے اور ظالموں کے لیے کوئی مدد کرنے والے نہیں۔'

لہذا واجب اور ضروری ہے کہ ایسے لوگوں سے کنارہ کشی کی جائے، اور انسان ایسے لوگوں کے پاس جانا چھوڑ دے، اور اپنے مسلمان بھائیوں کو بھی ان کے پاس جانے سے خبر دار کرے اور منع کرے۔ غالبًا ایسا ہوتا ہے کہ اس طرح کے عامل لوگوں کی آئھوں میں دھول جھو نکتے ہیں اور باطل طریقے سے ان کے مال ٹھگتے اور لوٹ گھسوٹ کرتے ہیں۔ ایسے عامل جو با تیں بتاتے ہیں، وہ اندازے سے بتاتے ہیں، اگر تو ان کی اندازے کے ساتھ بتائی ہوئی بات درست ہوجائے، تو وہ لوگوں میں اس کے چرچ کرنے لگتے ہیں اور کہتے ہیں: درست ہوجائے، تو وہ لوگوں میں اس کے چرچ کرنے لگتے ہیں اور کہتے ہیں: درست نہ فیات تو وہ ایسی ہوا، ہم نے جیسے کہا ویسے ہی ہوا، اور اگر ان کی بات درست نہ نکے، تو وہ ایسی ایس باطل با تیں اور دعوے بناتے ہیں کہ میری بات درست نابت ہونے میں سے چیزیں رکاوٹ بی ہیں۔

میں اس مناسبت سے ان لوگوں کی طرف نصیحت کا رخ موڑتا ہوں جو اس طرح کے معاملات میں مبتلا ہیں اور میں انھیں کہتا ہوں: لوگوں کے ساتھ جھوٹ ہو لنے، اللہ کے ساتھ شرک کرنے اور لوگوں کے مال باطل اور ناجائز طریقے سے لوٹے سے باز آ جاؤ، کیونکہ دنیا کی مدت ومہلت قریب ہے جوختم ہونے والی ہے، اور قیامت کے دن کا حساب بڑا مشکل ہے، لہٰذاتم پر واجب ہے کہتم اللہ تعالیٰ کی جناب میں توبہ کرتے ہوئے اس عمل سے باز آ جاؤ، اپنے اعمال درست کرلواور مال پاک کرلو، ان میں حرام کی آ میزش نہ کرو۔ واللہ الموفق اعمال درست کرلواور مال پاک کرلو، ان میں حرام کی آ میزش نہ کرو۔ واللہ الموفق (ابن شیمین: نورعلی الدرب: 22/15)

# مرگی (جنون) اور آسیب زدگی کا علاج

3**01-** جن کا انسان کو چیٹنا اور اس انسان کا مرضِ صرع (مرگی اور جنون) میں مبتلا ہونا

جن کا انسان کو چمٹ جانا ایک معلوم ومشہور اور واقع ہونے والا امر ہے، کتاب وسنت میں اس کے دلائل بہت زیادہ ہیں، ان میں سے ایک دلیل الله سجانہ وتعالیٰ کا پیفرمان ہے:

﴿ اَلَّذِيْنَ يَأْكُلُونَ الرِّبُوا لَا يَقُوْمُونَ اِلَّا كَمَا يَقُوْمُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطِنُ مِنَ الْمَسِّ ﴿ [البقرة: 275]

'' وہ لوگ جو سود کھاتنے ہیں، گھڑے نہیں ہوں گے مگر جیسے وہ شخص

کھڑا ہوتا ہے جسے شیطان نے چھو کرخبطی بنا دیا ہو۔''

اوران میں سے ایک اللہ جل وعلا کا بدارشاد بھی ہے:

﴿ فَذَكِّرُ فَمَا أَنْتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَّلاَ مَجْنُونٌ ﴾

[الطور: 29]

''پس نصیحت کر، کیوں کہ تو اپنے رب کی مہر بانی سے ہرگز نہ کسی طرح کا ہن ہے اور نہ کوئی ویوانہ۔''

اس مذکورہ آیت میں اللہ سجانہ وتعالیٰ نے اس بات کی صراحت و

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

وضاحت کی ہے کہ یقیناً اس کا نبی کا ہن اور مجنون نہیں ہے۔

پس اس سے یہ ثابت ہوا کہ کہانت اور جنون موجود ہیں، جبکہ رسول اللہ تَالِیْمَ ان سے مبرا اور پاک ہیں، اس موضوع پر مذکورہ آیات کے علاوہ بھی کئی ایک آیات موجود ہیں۔

اسی طرح نبی اکرم مَثَاثِیْم سے اس موضوع پر بہت زیادہ احادیث ثابت بیں، ان میں سے ایک اس عورت کی حدیث ہے جس نے نبی اکرم مَثَاثِیْم کی خدمت میں حاضر ہوکر شکایت کی کہ اسے مرگی کا مرض لاحق ہے اور نبی اکرم مَثَاثِیْم اسے عرض کی کہ آپ مَثَاثِیْم اس کے حق میں دعا فرما دیں، تو آپ مُثَاثِیْم نے اسے کہا:

( إِن شِعُتِ صَبَرُتِ وَلَكِ الْجَنَّةُ وَ إِنْ شِعُتِ دَعُوتُ لَكِ )

( إِنْ شِعُتِ صَبَرُتِ وَلَكِ الْجَنَّةُ وَ إِنْ شِعُتِ دَعُوتُ لَكِ )

( اگر تو چاہے تو اس پرصبر کر لے اور تجھے اس کے عوض میں جنت ملے اور اگر تو چاہے تو میں تیرے لیے دعا کر دیتا ہوں۔''

تو اسعورت نے عرض کی: یا رسول الله مثانیّم (جب مجھے مرگی کا دورہ پڑتا ہے تو) میراستر کھل جاتا ہے، میں ننگی ہوجاتی ہوں، لہذا آپ الله تعالیٰ سے بید دعا تو کر دیں کہ میراستر نہ کھلا کرے تو آپ علیہ کہا گائیا نے اس کے لیے دعا فرما دی۔

نیز آپ مُنالِیًا کا فرمان ہے:

﴿ إِنَّ الشَّيُطَانَ يَحُرِيُ مِنِ ابُنِ آدَمَ مَحُرىَ الدَّمِ ﴾
''یقیناً شیطان ابن آ دم میں خون کی گردش کی طرح گردش کرتا ہے۔'
مذکورہ دلاکل سے پتا چلا کہ جنوں کے انسان کو چھٹ جانے کا انکار کرنا

صحيح البخاري، رقم الحديث [2038] صحيح مسلم [2175/24]



<sup>€</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5652] صحيح مسلم [2576/54]

جائز نہیں ہے، کیونکہ اس کا انکار کرنا امر واقع کا انکار کرنے کے مترادف ہے جو شرعی دلائل کے مخالف ہے۔ بہت سے لوگوں کو جنوں کے چیٹنے کی وجہ سے مرگی اور جنون لائق ہوتا ہے، جو امراض ان کے سریا دیگر اعضاء کو لائق ہوتی ہیں تو سمجھ لیا جاتا ہے کہ وہ مجنون ہے، حالانکہ وہ مجنون نہیں ہوتا، چنانچہ علامہ ابن القیم ہلائے، وغیرہ نے اس کی صراحت کرتے ہوئے تنبیہ فرمائی ہے اور یقیناً ہم نے بھی بعض لوگوں میں اس کا مشاہدہ کیا ہے کہ اضیں مرگی اور جنون لائق تھا تو ان کے سرمیں داغ لگا کر ان کا علاج کیا گیا تو ان کی عقل میں جوخلل اور خرابی جنون کی شکل میں تھی وہ جاتی رہی۔ اس طرح کے واقعات بہت زیادہ ہیں۔ جنون کی شکل میں تھی وہ جاتی رہی۔ اس طرح کے واقعات بہت زیادہ ہیں۔ (ابن باز: مجموع الفتادی والقالات: 383/8)

302- وہ اعضا جن کے ذریعے سے جن انسانی بدن میں داخل ہوتے ہیں

مشہور ہے کہ جن انسان کو چٹتا ہے اور اس کے سارے وجود پر غالب آ جاتا ہے۔ ظاہر ہے کہ وہ سارے بدن سے داخل ہوتا ہے، اور یہ بھی ممکن ہے کہ وہ سارے بدن سے داخل ہوتا ہے، اور یہ بھی ممکن ہے کہ وہ بعض اعضا جیسے انگلیوں، یا حواس یا دونوں شرمگاہوں یا ان کے علاوہ دیگر اعضاء سے داخل ہوتا ہو۔ ایسے ہی اس کے نکلنے کے متعلق کہا جاتا ہے، پس ممکن ہے کہ وہ اس کے دو پہلوؤں میں سے کسی ایک سے نکلتا ہو، جیسے وہ ان میں سے کسی ایک سے نکلتا ہو، جیسے وہ ان میں سے کسی انگلی سے داخل ہوتا ہے، یا دونوں ہاتھوں یا دونوں پاؤں کی انگلیوں میں سے کسی انگلی سے یا منہ سے یا ناک سے یا دونوں کانوں سے یادیگر اعضا سے نکلتا ہے۔

مجھے ایک ایسے شخص نے بتایا ہے، جس پر مجھے وثوق اور اعتاد ہے کہ وہ

ایک ایس لڑکی کے پاس گیا جو آسیب زدہ تھی اور اسے جن چمٹا ہوا تھا، چنانچہ اس جن کا قافیہ تنگ کرنے کے بعد اس نے اس جن سے مطالبہ کیا کہ وہ اس لڑکی کے دائیں ہاتھ کی سبابہ (شہادت کی) انگلی سے نکل جائے، پس وہ نکل گیا اور لوگ اس کی انگلی کو دیکھ رہے تھے کہ اسے مٹی میں داخل کیا گیا تو وہ متاثر نہ ہوئی، تو ظاہر ہے جس مضو کے ذریعے سے جن نکلتا ہے، خواہ وہ آئکھ ہو یا کان، وہ عضو متاثر نہیں ہوتا۔ واللہ اعلم (ابن جرین: قاوئی علاء البلد الحرام: 1289)

303- جنول سے مدد لینے کا حکم

نبی اکرم مَثَاثِينِمْ فرماتے ہیں:

( تُعِينُ الرَّجُلَ فِي دَابَّتِهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا أَوْ تَرُفَعُ لَهُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ صَلَعَةً اللهُ عَلَيْهَا مَاعَهُ صَدَقَةً اللهُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ

''تو کسی آ دمی کی اس کے جانور کے حوالے سے بوں مدد کرے کہ تو اسے جانور پر سوار کروائے یا اس کا سامان اس کے جانور پر لادھ دے تو یہ بھی تیرے حق میں صدقہ اور نیکی بن جائے گی۔'

لہذا مخلوق سے ایسے کاموں میں مدد لینا جو اس کی قدرت میں ہوں، اس میں کوئی مضائقہ اور حرج نہیں ہے، لیکن جنوں کے سچایا جھوٹا ہونے کا معاملہ غور طلب ہے، وہ ہر حال میں مجہول اور غیر واضح ہی ہوتے ہیں، اور ان کا بید دعو کی کہ وہ نیک ہیں اس پرغور کیا جائے گا کہ کیا وہ اپنے ساتھی کو نیکی کا حکم دیتا ہے یا برائی کا؟ مجھے یہ خبر پہنچی ہے کہ بعض وہ لوگ جو آسیب زدہ تھے، جب رات کے آخری پہر میں اس کے پاس جن آتا ہے تو اسے بیدار کرتا ہے تا کہ وہ اٹھ کر تہجد

ادا کرے، اور وہ اس کام میں اس کی مدد کرتا ہے، اور جب وہ باجماعت نماز سے پیچے رہ جاتا ہے تو وہ اسے تنبیہ کرتا ہے، چنانچہ جس جن کی اس قتم کی صورت حال ہے یہ حالت ظاہر کرتی ہے کہ وہ اصلاح اور تقوے والا جن ہے۔ (لہذا اس طرح کے جنوں سے مدد لینا جائز ہے)۔ (ابن تشمین: لقاء الباب المفتوح: 35/7)

# 304- جنوں کومسخر کرنا اور تالع بنانا

یہ بات مشہور ہے کہ جادوگر کچھ شیطانی اعمال سر انجام دیتا ہے جن کے ذریعے سے وہ کچھ جن مسخر کر لیتا ہے اور وہ جن اس کے تابع ہوجاتے ہیں اور وہ جادوگر جس کسی کو نقصان پہنچانے کا ارادہ رکھتا ہو، ان جنوں کو اس پرمسلط کر دیتا ہے۔

اس کی دلیل ہے ہے کہ جب آسیب زدہ پر کچھ پڑھا جاتا ہے اور اسے سزا دی جاتی ہے تو اکثر وہ جن بول پڑتے ہیں اور اعتراف کرتے ہیں کہ وہ فلاں جادوگر کی طرف سے منخر اور مسلط کیے ہوئے ہیں، لہذا وہ اس کی اجازت کے بغیر اس آسیب زدہ شخص سے نکلنے کی طاقت نہیں رکھتے۔ ان میں سے بہت سارے جن انسان کو چھے ہی رہتے ہیں، یہاں تک کہ وہ دم کے ذریعے سے مرجاتے ہیں، یا دم کرنے والا عامل مار بیٹ یا ادویات کے ذریعے سے آھیں قتل کر دیتا ہے۔

یں ہے۔ اس سے نہیں نکلتے ہوئے اس سے نہیں نکلتے ہوئے اس سے نہیں نکلتے اور اس کی وجہ یہ بیان کرتے ہوئے اس سے نہیں نکلتے اور اس کی وجہ یہ بیان کرتے ہیں کہ فلاں جادوگر نے انھیں مسخر کیا ہوا ہے اور انھیں اس متاثرہ انسان کو چمٹے رہنے پر مجبور کیا ہے۔ وہ یہ بھی بیان کرتے ہیں کہ اس جادوگر کی ماتحتی میں سیکڑوں جن مسخر اور تابع ہیں، پس جب ان میں سے

کوئی ایک (عامل کے عمل وغیرہ سے) مرجاتا ہے تو جادوگر کسی دوسرے جن کو اس پر مسلط کر دیتا ہے۔ اس کام کے لیے جادوگر ان کا تقرب حاصل کرتا ہے، کبھی ان کے لیے کوئی جانور ذرج کرتا ہے یا بعض شیطانی اعمال سر انجام دیتا ہے، حتی کہ وہ جن اس کے سامنے جھکتے ہوئے اس کے تابع فرمان اور اطاعت گزار بن جاتے ہیں، پھر جب وہ جادوگر خود مرجاتا ہے تو اس کا کیا ہواعمل باطل ہوجاتا ہے، لہذا جب کسی جادوگر کا علم ہو یا اس کا جادو ثابت ہوجائے تو اس کا خرمان ہوجائے تو اس کا خرمان ہوجائے تو اس کا خرمان ہوجائے کو اس کا خرمان ہے:

«حَدُّ السَّاحِرِ ضَرُبَةٌ بِالسَّيُفِ»

'' جادوگر کی حدّ بہ ہے کہ تلوار سے اس کا کام تمام کر دیا جائے۔'' (ابن جبرین: فآویٰ علاءالبلدالحرام: 1548)

# 305- روحوں کو حاضر کرنا

روحوں سے مقصود جنوں کی روحیں ہیں۔ جنوں کو اللہ تعالیٰ نے آگ سے پیدا کیا ہے، لہذا ان کی روحیں جسموں کے بغیر ہیں۔ ان کی روحوں کو حاضر کرنے کا مطلب ہے آخیں ندا دینا اور حاضری طلب کرنا، حتی کہ وہ کلام کرتی ہیں اور ان کا کلام انسان اور بشر سنتے ہیں۔

اور یہ بھی معلوم ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انھیں ہماری نظروں سے او جھل اور پردے میں رکھا ہے، اور یقیناً ہماری نگاہیں انھیں تکلیف پہنچاتی ہیں، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ابلیس کے متعلق فرمایا:

﴿ إِنَّهُ يَرْكُمُ هُوَ وَ قَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ ﴾ [الأعراف: 27]

• سنن الترمذي، رقم الحديث [1460]

• ط1

''بے شک وہ اور اس کا قبیلہ تمھیں وہاں سے دیکھتے ہیں جہاں سے تم نھیں نہیں دیکھتے۔''

اور ابلیس کے ''قبیل'' سے مراد اس کی جنس کے دوسرے افراد ہیں، اور جو کاوق بھی اس جیسی خلقت رکھتی ہے، جیسے فرشتے اور جن، اسے اللہ تعالیٰ نے یہ قدرت عطا کر رکھی ہے کہ وہ مختلف جسموں کی شکل اختیار کر سکتے اور ان کا روپ دھار سکتے ہیں، پس وہ کئی ایک حیوانات، حشرات اور کیڑے مکوڑوں کی صورت میں ظاہر ہوتے ہیں، نیز انھیں انسان کو چمٹ جانے کی بھی قدرت دی گئی ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿لَا يَقُوْمُونَ اللَّا كَمَا يَقُوْمُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطِنُ مِنَ الْمَسِّ [البقرة: 275]

'' کھڑے نہیں ہوں گے مگر جیسے وہ شخص کھڑا ہوتا ہے جسے شیطان نے چھو کرخبطی بنا دیا ہو۔''

اورآپ مَلَّالِيَّا نِي مَلَّالِيَا مِ

﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِيُ مِنِ ابْنِ آدَمَ مَجْرَى الدَّمِ »

''یقیناً شیطان ابن آ دم میں خون کی طرح گردش کرتا ہے۔''

البتہ جب مسلمان اللہ کے ذکر اور اس سے دعا، اس کی کتاب کی تلاوت، نیک عمل اور حرام سے دور رہنے جیسے اعمال کے ذریعے سے حفاظتی تدابیر اختیار کرتا ہے، چنانچہ جن اسے چیٹنے اور اس برحاوی ومسلط ہونے کی قدرت نہیں رکھتے۔

ر ہا سوال میں مذکور روحوں کی حاضری کا مسئلہ تو اٹھیں حاضر کرنے والا یا



تو شیطان کے خدام اور چیلوں میں سے ہوگا، جو شیطانوں کے پہندیدہ اعمال سر انجام دے کر ان کا تقرب حاصل کرتے ہیں یا وہ جنوں کو حاضر کرنے کے لیے ناسجھ آنے والے (نا قابلِ فہم) حروف لکھتا ہے، جو شرک یا غیر اللّٰہ کو ندا اور پکار پرمشمل ہوتے ہیں تو اس طرح اس کے بلانے پر جن حاضر ہوجاتے ہیں اور وہاں برموجودلوگ ان کا کلام سنتے ہیں۔

اکثر ایسے ہوتا ہے کہ وہ ایسے خص میں آتے ہیں جو کمزور عقل اور کمزور دین کا مالک ہوتا ہے اور اللہ کے ذکر اور دعا کا کم ہی اہتمام کرتا ہے تو جن اس کو چمٹ جاتا ہے اور اس پر مسلط ہوکر اس کی زبان سے کلام کرنے لگتا ہے۔ یہ کام تو صرف جادوگر، کائن اور اس طرح کے دیگر لوگ ہی کیا کرتے تھے۔ انسان کو مسلمان جنوں کا کلام سننے سے منع نہیں کیا گیا، جیسا کہ بید و کیھنے میں آتا ہے کہ جن آسیب زدہ شخص کو نماز کے لیے یا تہجد کے لیے بیدار کرتے ہیں، حالانکہ اسے جن نظر نہیں آرہے ہوتے۔ واللہ اعلم

(ابن جبرين: فقاوي علاء البلد الحرام: 1551)

306- آسیب زرگی کے علاج کے وقت جبریل علیلیا کے التحقاد رکھنا

آسیب زدہ مریض پر قرآنی آیات یا کوئی ایک سورت یا کئی سورتیں پڑھ کر اس کا علاج کرنا جائز ہے، کیونکہ قرآن کے ساتھ دم کرنا شرقی طور پر ثابت ہے، رہا اس علاج کے دوران میں جبریل علیا کا اترنا تو ہمیں اس کی کوئی اصل اور ثبوت معلوم نہیں ہے۔ (اللجنة الدائمة: 9645)

# 307- ہیپاٹزم کے متعلق دین اسلام کا حکم

بیناٹزم کہانت کی قسمول میں سے ایک قسم ہے، اس میں جن کی خدمات حاصل کی جاتی ہیں، حتی کہ بیناٹزم کا ماہر اس جن کو ایک شخص پر مسلط کر دیتا ہے، پھر وہ جن اس کی زبان میں کلام کرتا ہے اور اس پر غلبہ و تسلط حاصل کر کے بعض اعمال سر انجام دینے کی قوت حاصل کر لیتا ہے۔ بیمل ناجائز اور حرام ہے، بلکہ نثرک ہے، کیونکہ اس میں غیر اللہ کی طرف فریادرس ہے۔ (اللجنة الدائمة: 1779)

## 308- علاج کی غرض سے کا ہنوں کے پاس جانے کا تھم

کائن اور نجومی وغیرہ کے پاس جانا اور ان سے کچھ پوچھنا جائز نہیں ہے۔ اگر ان کے پاس جانے والا ان کی کہی ہوئی بات کی تصدیق کرے تو اور زیادہ گناہگار ہوگا کیونکہ آپ مُالٹیٹا کا فرمان ہے:

﴿ مَنُ أَنِّى عَرَّافًا فَسَأَلُهُ عَنُ شَيْءٍ لَمُ تُقُبِلُ لَهُ صَلَاةُ أَرْبَعِينَ لَيُلَةً ﴾

''جو شخص کسی نجومی کے پاس آیا، پھراس سے کسی چیز کے متعلق کچھ
دریافت کیا، تو اس کی چالیس دن کی نماز قبول نہیں ہوگ۔''
نیز معاویہ بن الحکم اسلمی کے واسطے سے آپ مُلَّاثِیْم سے کا ہنوں کے پاس
جانے کی ممانعت مروی ہے۔'

اور اصحاب سنن (امام ابو داود، نسائی، ترندی اور ابن ملجه ریمنظنم) اور امام حاکم بطلشہ نے نبی اکرم سکاٹیٹی سے روایت کی ہے کہ آپ سکاٹیٹی نے فرمایا:

و صحيح مسلم [573/121]



<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2230/125]

﴿ مَنُ أَتْى كَاهِنًا أَوُ عَرَّافًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدُ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدِ ﷺ ﴾ عَلَىٰ مُحَمَّدِ ﷺ ﴾

''جو شخص کسی کا بهن یا نجوی کے پاس گیا اور اس کی کہی ہوئی بات کی تصدیق کی، تو اس نے اس (وین) کا انکار کیا جومحمد (مُثَاثِیَّم) پر نازل کیا گیا ہے۔'' (اللجنة الدائمة: 1955)

309- نجومی کی حقیقت کے متعلق علم کے بغیراس سے کچھ دریافت کرنے کا حکم

جب وہ نجوی سے سوال کرے اور وہ یہ نہ جانتا ہو کہ وہ نجوی ہے، تو وہ اس حدیث کی زد میں نہیں آتا، جس میں اس کے پاس جانے کی وعید سنائی گئ ہے، لیکن اگر وہ نجوی سے امور غائبہ میں سے کسی چیز کے متعلق دریافت کرے، جن کاعلم صرف اللہ تعالی کو ہے، مثلاً جادو کی جگہ، جادوگر، چوری کی گئ چیز، چور، گم شدہ چیز کی جگہ اور انہی جیسی دوسری چیزوں کے متعلق دریافت کرے تو لامحالہ وہ نجوی کے متعلق دریافت کرے تو لامحالہ وہ نجوی کے متعلق میانتا ہے کہ اس کے پاس غیب کاعلم ہے تو یہ چیز اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ وہ شخص نجوی کے متعلق جانتا ہے کہ یقیناً وہ جادوگر یا کائن یا عراف (نجوی وغیرہ) ہے، پس وہ اس حدیث کی زد میں داخل ہوگا اور اس پر حدیث میں بیان کردہ عموی وعید صادق آئے گی۔

لیکن اگر وہ اس حالت میں نجومی سے سوال کرے کہ وہ اس سے پچھ دریافت کرنا جائز گمان کرتا ہو، اور اسے بیعلم نہ ہو کہ اس سے پچھ دریافت کرنا

<sup>■</sup> سنن الترمذي، رقم الحديث [135]



حرام ہے تو الیا شخص اپنی جہالت کی وجہ سے معذور شار ہوگا۔ ایسے ہی جو شخص نجوی کے متعلق بیہ نہ جانتا ہو کہ وہ کا ہن (اور نجوی) ہے پھر وہ اس سے کسی عام چیز کے بارے میں دریافت کرے، مثلاً فلال کا گھر کہال ہے؟ اس سامان کی قیمت کیا ہے؟ اس گھر کا ما لک کون ہے؟ تو وہ مذکورہ حدیث کی وعید میں داخل نہیں ہوگا۔ واللہ اعلم (ابن جرین: فاوئی علاء البلد الحرام: 1523)

# 310- آسیب زدہ شخص کا صوفیہ کے پاس جانے کا حکم

جو شخص (آسیب کی وجہ سے) مرض جنون میں مبتلا ہوتو وہ غلط کار صوفیوں کے پاس مت جائے، بلکہ وہ پاکیزہ نفس قراء و عاملین اور اس قسم کی چیزوں کا علاج جائے والے اہلِ خیر کے پاس جائے، جو اس پر قرآنی آیات وغیرہ پڑھ کر دم کریں اور ایساعمل کریں جس کے سبب سے جنوں کے مرض میں مبتلا شخص سے جن نکل جائیں۔ اللہ تعالیٰ نے ہر چیز کا کوئی سبب اور ہر بیاری کی دوا بنا رکھی ہے۔

اور غالب گمان ہے ہے کہ جب ایک متقی مومن، استقامت میں معروف عالم اور اچھے عقیدے کا مالک اسے قرآنی آیات وغیرہ پڑھ کر دم کرے گا اور اس میں موجود جن کو ڈرائے دھمکائے گا تو اللہ کے حکم سے وہ اس سے نکل جائے گا۔ بہر حال مسلمان کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ ایسے صوفیہ کے پاس جائے جوانی بدعت، گمراہی اور خرافات میں مشہور ومعروف ہیں، اس کے لیے ان کے بوائی بدعت، گمراہی اور خرافات میں مشہور ومعروف ہیں، اس کے لیے ان کے پاس جانا اور ان سے علاج معالجہ کروانا بالکل جائز نہیں ہے، تا کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ وہ اسے کسی ضرر اور نقصان میں مبتلا کر دیں اور کہیں اسے بھی اس شرک، بدعت، خرافات کی طرف نہ لے جائیں جس میں وہ خود مبتلا ہیں۔

صوفیہ کا غالب طریقہ کار اور عمل یہ ہے کہ وہ بدعات اور خرافات میں مبتلا ہوتے ہیں اور ان میں سے اکثر اللہ کے علاوہ اپنے ''شخ'' کی عبادت و پرسش کرتے ہیں، اسی سے استغاثہ کرتے ہیں، اسی کے لیے نذر مانتے ہیں اور وہ شخ کی زندگی میں اور اس کے مرنے کے بعد اسی سے مدد کے طلبگار ہوتے ہیں، کی زندگی میں اور اس کے مرنے کے بعد اسی سے مدد کے طلبگار ہوتے ہیں، پس ان صوفیہ کے احوال و معاملات بڑے خطرناک ہیں اور ان میں سے بیخنے والے اور نجات پانے والے کم ہی ہیں۔ ولا حول ولا قوۃ إلا باللہ۔ ہم اللہ سے اپنے لیے اور ان کے لیے ہدایت وبصیرت کی دعا کرتے ہیں۔

(صوفیہ کی ان بدعات وخرافات سے) محفوظ اور تفع مند راہ وہ ہے جو کتاب وسنت کی راہ ہے، اور وہی راہ جو نبی اکرم سُلُٹِیْم کے اصحاب رُی اُلُٹِیْم کی راہ ہے، اور وہی راہ جو نبی اکرم سُلُٹِیْم کے اصحاب کا احسان کے ساتھ اتباع کرنے والوں (تابعین رہ اللہ) کی راہ ہے، اور وہی اللہ کا دین ہے۔ اس کا نام اللہ کی راہ ہے، اور وہی اللہ کا دین ہے۔ اس کا نام اللہ کی شریعت سے تمسک کرنا، اور اس کی منع کردہ چیزوں سے بچنا اور بدعات سے پر ہیز کرنا ہے۔ (ابن باز: نور علی الدرب: 223/1)

311- مرگی (جنون اور آسیب) کا علاج کروانے کے لیے گرجامیں جانے کا حکم

مرگی اور جنون و آسیب کے علاج کی خاطر گرجا گھر میں جانا جائز ہے،
اور نہ اس کے علاج کے لیے جادوگروں اور دجالوں کے پاس جانا جائز ہے،
رہے اس کے علاج میں مباح اور جائز طریقے تو ایسے مریض سے یوں کہا جائے
کہ اسے مشروع دم کیا جائے، مثلاً قرآن مجید جیسے سورت فاتحہ، سورة الاخلاص

﴿ قُلُ هُوَ اللّٰهُ أَحَدٌ ﴾، معوذ تين (سورت فلق اور ناس)، آية الكرس اور وه اذكار اور دعا كين جورسول الله مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ أَلَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَمْ اللَّهُ مِنْ اللّلَّمُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مُنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ مُنْ اللَّالِمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّا مُنْ اللَّهُ مُنْ ا

# 312- علم غیب کے دعوے داروں کے پاس جانے کا حکم

جولوگ غیب کے پردے میں چھپی ہوئی چیزوں کاعلم رکھنے کے دعوے دار ہیں، ان کے پاس (علاج معالج وغیرہ کی غرض سے) جانا حرام ہے، اور (جادو وغیرہ کی تحقیقات کے لیے) ان کے پاس کوئی کپڑا، قمیص یا ان کے علاوہ کوئی اور چیز بھیجنا جائز نہیں ہے اور ان کی بتائی ہوئی باتوں کی تصدیق کرنا حرام ہے، کیونکہ نبی اکرم مُن اللی ہے صحیح سند کے ساتھ الیی احادیث ثابت ہیں جو اس کی حرمت پر دلالت کرتی ہیں۔ (اللجنة الدائمة: 9807)

# 313- جن کو حاضر کرنے اور مریض کو ڈھانپنے کا حکم

مجنون اورسحرزدہ کا قرآنی آیات اور جائز ادویات کے ذریعے سے علاج کرنا مباح ہے اور اس میں کوئی حرج نہیں، بشرطیکہ بیاعلاج کرنے والا ایساشخص ہو جو سچے اور پاکیزہ عقیدے میں معروف ہو، شرعی امور کا پابند ہو۔

رہا ان لوگوں سے علاج کروانا جوعلم غیب رکھنے کے دعوے دار ہیں یا وہ جنوں کو حاضر کرتے ہیں یا اسی طرح کے شعبدہ باز ہیں یا ایسے مجمول و غیر معروف ہیں کہ ان کے حال احوال کا علم نہیں اور ان کے علاج کی کیفیت بھی معلوم نہیں تو ایسے لوگوں کے پاس جانا، ان سے پچھ دریافت کرنا اور ان سے علاج کروانا جائز نہیں ہے، کیونکہ نبی اکرم مناشق کا فرمان ہے:

﴿ مَنُ أَتَى عَرَّافًا فَسَأَلَهُ عَنُ شَيْءٍ لَمُ تُقُبِلُ لَهُ صَلَاةً أَرْبَعِينَ يَوُمًا ﴾ 
''جو شخص کی نجومی کے پاس آیا، پھر اس سے کسی چیز کے متعلق وریافت کیا، تو اس کی جالیس ون کی نماز قبول نہیں ہوگی۔'

نیز آب مَالِیْلِم کا ارشاد ہے:

﴿ مَنُ أَتَى كَاهِنًا أَوْ عَرَّافًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدُ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدِﷺ﴾ عَلَىٰ مُحَمَّدِﷺ﴾

''جو شخص کسی کا بن یا نجومی کے پاس گیا اور اس کی کہی ہوئی بات کی تصدیق کی تو اس نے اس (دین) کا انکار کیا جو محمد (سَالَیْظِم) پر نازل کیا ہے۔''

اس باب اور موضوع کی دوسری تمام احادیث اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ نجومیوں اور کا ہنوں کے پاس جانا اور ان کی کہی ہوئی باتوں کی تصدیق کرنا حرام ہے۔ یہ کا بمن اور نجومی وہ لوگ ہیں جوعلم غیب جاننے کے دعوے دار ہیں یا جنوں کی حاضری ڈالتے ہیں اور اس کا علم ان کے اعمال اور طریقہ کار سے ہوتا ہے۔ انھی لوگوں اور اس طرح کے دیگر لوگوں کے متعلق وہ مشہور حدیث وارد ہوئی ہے جسے امام احمد اور ابو داور تیزات نے جید سند کے ساتھ جابر ڈاٹٹو کے واسطے سے روایت کیا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ نبی اکرم شاھیج سے دوایت کیا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ نبی اکرم شاھیج سے دوایت کیا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ نبی اکرم شاھیج سے دوایت کیا ہے وارشاد فرمایا:

«هِيَ مِنُ عَمَلِ الشَّيُطَانِ» "بيشيطاني عمل ہے-"

سنن أبي داود، رقم الحديث [2868]



و صحيح مسلم [2230/125]

سنن الترمذي، رقم الحديث [135]

علماء نے اس ''نشرہ'' کی تفسیر یہ بیان کی ہے کہ بیزمانہ جاہلیت کا ایک طریقہ علاج ہے جس میں جادو کے ذریعے سے جادو کا توڑ کیا جاتا ہے، اور ہروہ علاج جس میں کاہنوں، نجومیوں، جھوٹے لوگوں اور شعبدہ بازوں سے مدد کی جاتی ہے، وہ بھی مذکورہ طریقہ علاج (نشرہ) ہی میں سے شار ہوگا۔

اس بحث سے مصیل علم ہو چکا ہوگا کہ تمام امراض اور جنون و مرگی کی تمام اقسام کا علاج صرف شری طریقوں اور جائز ذرائع ہی سے کرنا کروانا جائز ہے۔ ان جائز ذرائع میں سے ایک ذریعہ یہ ہے کہ آیاتِ قرآنیہ اور شرعی اور مسنون دعا ئیں پڑھ کرمریض کو دم کیا جائے، کیونکہ آپ مالی آئی کا فرمان ہے:

﴿ لَا بَأْسَ بِالرُّقَىٰ مَا لَهُ تَكُنُ شِرْكًا ﴾

'' دم کرنے (کروانے) میں کوئی حرج نہیں ہے، بشرطیکہ وہ شرک پر مشتمل نہ ہوں۔''

نيزآپ مَالَيْكِمُ كا فرمان ہے:

«عِبَادَ اللَّهِ تَدَاوَوُا وَلَا تَتَدَاوَوُا بِحَرَامٍ»

''الله کے بندو! علاج کرو، مگر حرام چیز کے ساتھ علاج مت کرو۔''

رہاکس صاف رکائی اور پیالے یا صاف اوراق پر زعفران کے ساتھ آیات اور دعائیں لکھنا، پھر انھیں دھو کر مریض کو بلانا تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں ہے، اس امت کے بہت سے اسلاف نے اس طریقہ علاج کو استعال کیا ہے، جیسا کہ علامہ ابن القیم رائٹ نے اپنی کتاب ''زاد المعاذ' وغیرہ میں اس کی

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2200/64]

<sup>2</sup> سنن ابن ماجه، رقم الحديث [3436]

صراحت كى ہے، بشرطيكه مذكوره طریقے سے علاج كرنے والا عامل خير و بھلائى اور دينِ اسلام پر استقامت میں معروف ہو۔ والله ولي التوفيق (ابن باز: فاوئ علاء البلد الحرام: 1344)

# 314- يىمل حرام شده كہانت كا حصہ ہے

**سوال** ہمارے شہر میں کچھ لوگ ہیں جو ٹو کری کی مدد سے لوگوں کے مسائل حل کرتے ہیں۔ ان کا طریقہ کار کچھ یوں ہے کہ وہ ایک پاک صاف ٹو کری لاتے ہیں اور اس کے اندر قرآن مجید رکھتے ہیں اور اس کے منہ کو جائے نماز کے ساتھ بند کر دیتے ہیں اور جائے نماز پر ایک حابی رکھتے ہیں اور ٹوکری کی ایک جانب ایک قلم اور قلم کے نیچے ایک کاغذ رکھتے ہیں، پھر دو آ دمی آتے ہیں اور ٹوکری کو اٹھا کر اسے حرکت دیتے ہیں اور ایک دوسرا آ دمی سورت جن کی تلاوت كرتا ہے، اور جب وہ سورت جن كى تلاوت كر رہا ہوتا ہے تو اسى دوران میں ایک مردے کی روح حاضر ہوتی ہے، جس سے وہ بعض سوال پوچھتے ہیں اور وہ روح کاغذ اور قلم کے ذریعے سے تحریری طور پر ان سوالوں کا جواب دیتی ہے، اور جوسوال علم غیب کے متعلق ہوتے ہیں، ان کے متعلق وہ کہتی ہے: اللہ جانتا ہے، نیز وہ سوال جن کا وہ کاغذ وقلم کے ذریعے سے لکھ کر جواب نہیں دے ستی ان کے بارے میں بھی وہ کہتی ہے: اللہ جانتا ہے۔سوال سے ہے کہ کیا میٹل کسی میت کی روح کا ہے یاکسی جن کا؟ اوراس طرح کے مل کے متعلق کیا حکم ہے؟ جواب یہ ایک مکر فعل ہے جو جائز نہیں ہے۔ یہ اس کہانت کا حصہ ہے جے حرام کیا گیا ہے، لہذا ایبا کرنا بالکل جائز نہیں ہے۔ بیشیاطین کے عمل میں سے ایک عمل ہے۔ اس میں مردوں کی روحیں حاضر نہیں ہوتیں، بلکہ سے

شیاطین کے اعمال کا حصہ ہے جس کے ذریعے سے وہ لوگوں کو مغالطہ دیتے ہیں اور باطل و ناجائز طریقے سے ان کے مال بٹورتے ہیں، لہذا یے عمل جائز نہیں ہے۔ یہ مل کا ہنوں کے اعمال کا ایک حصہ ہے، لہذا حکومتی ذمہ داران پر واجب ہے کہ وہ اس کا سرِ باب کریں اور اس فعل کو سر انجام دینے والے کے خلاف مناسب تادیبی کاروائی کریں، تا کہ وہ دوبارہ اس طرح کے عمل کا مرتکب نہ ہو۔ کسی مسلمان کے لیے بھی یہ جائز نہیں ہے کہ وہ اس عمل کا حصہ بے اور نہ یہ جائز نہیں ہے کہ وہ اس عمل کا حصہ بے اور نہ یہ جائز ہیں مسلمان کے لیے بھی یہ جائز نہیں ہے کہ وہ اس عمل کا حصہ بے اور نہ یہ جائز ہے کہ وہ اس عمل کا حصہ بے اور نہ یہ کرنے والوں سے کسی چیز کے متعلق کچھ دریافت کرے، کیونکہ آپ مُن اللہ کے کرنے والوں سے کسی چیز کے متعلق کچھ دریافت کرے، کیونکہ آپ مُن اللہ کی کرنے والوں سے کسی چیز کے متعلق کچھ دریافت کرے، کیونکہ آپ مُن کی کرنے والوں ہے۔

﴿ مَنُ أَتَى عَرَّافًا فَسَأَلَهُ عَنُ شَيْءٍ لَهُ تُقُبِلُ لَهُ صَلَاةً أَرُبَعِينَ لَيَلَةً ﴾ ''جوشخص سی نجومی کے پاس آیا، پھر اس سے سی چیز کے متعلق دریافت کیا تو اس کی جالیس دن کی نماز قبول نہیں ہوگ۔''

نیز آپ مَنَالَیْمُ نے فرمایا:

« مَنُ أَتَى كَاهِنَا أَوُ عَرَّافًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدُ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدِﷺ﴾ عَلَىٰ مُحَمَّدٍﷺ﴾

"جو خض کسی کائن یا نجومی کے پاس گیا اور اس کی کہی ہوئی بات کی تصدیق کی تو اس نے اس (وین) کا انکار کیا جو محد (سَالَیْظِ) پر نازل کیا گیا ہے۔"
کیا گیا ہے۔"

چنانچہ مذکورہ عمل نجومیوں اور کا ہنوں کے اعمال کا حصہ ہے اور اس میں جو

<sup>•</sup> صحيح مسلم [2230/125]

ع سنن الترمذي، رقم الحديث [135]

روحیں حاضر ہوتی ہیں وہ دراصل شیاطین اور جن ہوتے ہیں، مُر دوں کی روحیں ہرگزنہیں ہوتیں۔ (ابن باز:نورعلی الدرب: 216/1)

# 315- مریض کے سینے پر ذرج کرنے یا اس کے ہاتھ میں چاندی کا چھلہ یا کیڑے کا ٹکڑا پہنانے کا حکم

سوال کی ادویات میں، جن کے ساتھ وہ علاج کرتے ہیں، جن کے ساتھ وہ علاج کرتے ہیں، یہ بھی شامل ہے کہ وہ علاج کی غرض سے مریض انسان کے سینے یا اس کے سر پر یا چاندی کے چھلے پر، جو مریض کے ہاتھ میں پہنایا جاتا ہے، بکری یا مرغی ذبح کرواتے ہیں یا کپڑے کے چھوٹے سے طکڑے پر یا مٹھی بجرمٹی پر ذبح کرواتے ہیں۔ میرا خیال ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ یہ کپڑا اس کے خاندان کے ایک نیک آ دمی کے کپڑے کا طکڑا ہے اور یہ مٹی اس کی قبر کی مٹی ہے۔ ان ذرائع سے علاج کروانے کا کیا تھم ہے کیا ایسے معلین جب کسی چیز کے متعلق خبر دیں تو ان کی اس میں تصدیق کرنا جائز ہے؟

جواب غیر اللہ کے لیے ذبح کرنا حرام ہے۔ نبی اکرم مُلَّالِیُّا نے غیر اللہ کے لیے ذبح کرنا حرام ہے، نیز غیر اللہ کے لیے ذبح کرنا شرک کی اقسام میں سے ایک قسم ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاتِىٰ وَ نُسُكِىٰ وَ مَعْيَاىَ وَ مَمَاتِىٰ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ۚ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَبِنْلِكَ أُمِرْتُ وَ آنَا آوَّلُ الْمُسْلِمِيْنَ ﴾ الْعُلَمِيْنَ الْمُسْلِمِيْنَ الْعُلْمِيْنَ اللَّهُ الْمُسْلِمِيْنَ اللَّهُ الْمُسْلِمِيْنَ اللَّهُ الْمُسْلِمِيْنَ اللَّهُ الْمُسْلِمِيْنَ اللَّهُ الْمُسْلِمِيْنَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الل

'' کہہ دے بے شک میری نماز اور میری قربانی اور میری زندگی اور میری موت اللہ کے لیے ہے، جو جہانوں کا رب ہے۔ اس کا کوئی

شر یک نہیں اور مجھے اس کا حکم دیا گیا ہے اور میں حکم ماننے والوں میں سب سے پہلا ہوں۔''

اور نبی اکرم مَثَاثِیَّا ہے صحیح سند کے ساتھ ثابت ہے کہ آپ مَثَاثِیَّا نے فرمایا: «لَعَنَ اللَّهُ مَنُ ذَبَحَ لِغَیْر اللَّهِ ﴾

''جس نے غیراللہ کے لیے ذبح کیا اس پراللہ کی لعنت ہو''

سوال میں مذکورہ طریقے سے علاج کرنا ایک منکر عمل ہے، اگر چہ اس جانور کو اللہ سجانہ و تعالیٰ کے لیے ذرج کیا گیا ہو، نیز ایسے لوگوں کی دی ہوئی خبروں کو سچا جاننا اور ماننا جائز نہیں ہے کیونکہ وہ شعبدہ باز اور دجال ہیں۔ رسول اللہ مَنالِیْمَ سے جے سند کے ساتھ ثابت ہے:

« مَنُ أَنِّى عَرَّافًا فَسَأَلَهُ عَنُ شَيْءٍ لَمُ تُقُبِلُ لَهُ صَلَاةُ أَرْبَعِينَ لَيُلَةً ﴾ ''جو شخص سی می نجومی کے باس آیا، پھر اس سے سی چیز کے متعلق دریافت کیا تو اس کی چالیس دن کی نماز قبول نہیں ہوگی۔''

نیز آپ مَنالَیْا نے فرمایا:

﴿ مَنُ أَتَى كَاهِنًا أَوُ عَرَّافًا فَصَدَّفَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدُ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ﷺ ﴾ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ﷺ ﴾

"جو شخص کسی کا بمن یا نجومی کے پاس گیا اور اس کی کہی ہوئی بات کی تصدیق کی تو اس نے اس (دین) کا انکار کیا جو محمد (مُنْ اللَّيْمَ) پر نازل کیا ہے۔ "(اللجنة الدائمة: 8071)

• صحيح مسلم، رقم الحديث [1978/43]

و صحيح مسلم [2230/125]

€ سنن الترمذي، رقم الحديث [135]

# 316- انسانوں اور جنوں کے درمیان جنسی تعلقات

سوال میں ایک ایسے شخص کو جانتا ہوں جوایک بات کی شکایت کرتا ہے۔ وہ پیر کہ جب وہ سونے کے لیے اپنے بستر پر جاتا ہے تو بستر پر لیٹے لیٹے اسے احساس ہوتا ہے کہ ایک عورت اس سے مجامعت کر رہی ہے۔ ایسا اکثر ہوتا رہتا ہے۔ اسے اس دوران میں مجامعت کی وجہ سے انزال بھی ہوتا ہے، اس نے کسی سے اس کے متعلق دریافت کیا تو اس مسئول نے اسے بتایا کہ اصل میں ایک جننی اس سے مجامعت کرتی ہے، تو کیا ہے سی ہے اور کیا میمکن ہے کہ انسان جننی سے مجامعت کرے اور انسان کی جنول میں سے کسی سے شادی ہو؟ اس کا کیا تھم ہے؟ جواب مردول اورعورتول میں جنول اور جننول سے مجامعت کرناممکن ہے، ہوتا یہ ہے کہ بعض اوقات وہ جن انسان کا پورا روپ دھار لیتا ہے اور پھر وہ اس طرح انسان کے ساتھ مجامعت کا مرتکب ہوتا ہے، لہٰذا مٰدکورہ شخص کوجننی کی مجامعت سے صرف اس شکل میں بیاؤممکن ہے کہ وہ اللہ کے ذکر، دعا اور مسنون اوراد و وظائف کے ذریعے سے اپنا دفاع کرے۔ بھی ایسے ہوتا ہے کہ کوئی جن کسی عورت پر حاوی ہوجا تا ہے، اگر چہوہ اس سے پناہ پکڑتی رہے، اس وجہ سے کہ وہ جن اسے چمٹا ہوتا ہے اور اس میں گھسا ہوتا ہے۔ ایساممکن ہے کہ کوئی جننی کامل الاعضا عورت کا روپ دھارے اور کسی مرد کو چمٹ جائے ، پھراس مرد کی شہوت کو بھڑ کائے اور وہ مرد بیمحسوں کرے کہ وہ اس جننی سے مجامعت کر رہا ہے، اس کی منی خارج ہوتی ہے اور وہ انزال ہوتا ہوامحسوں کرتا ہے۔

لہذا مذکورہ مجامعت کرنے والی جننی کے شرسے محفوظ رہنے کا طریقہ سے ہے کہ اس سے بچاؤ کی حفاظتی تد ابیر اختیار کی جائیں، لینی دعا، ذکر کی کثرت

کی جائے اور مسنون اوراد و وظائف کیے جائیں، اعمال صالحہ بجا لائے جائیں اور محرمات سے کنارہ کشی کی جائے۔ واللہ اعلم

(ابن جبرين: فآويٰ علماءالبلدالحرام: 1550)

# 317- جنوں کا دم کرنے والے کو ڈرانا اور دھمکی دینا

جی ہاں! یہ مکن ہے، یقیناً جنات کو انسانوں پر تسلط کی قدرت حاصل ہے۔
جب وہ انسانوں کو پر بیثان کرنے کا موقع پاتے ہیں تو وہ ایسا کر گزرتے ہیں۔
اکثر ایسا ہوتا ہے کہ جنوں کا علاج کرنے والے عاملین جنوں کی شرارتوں کا شکار
ہوتے ہیں، چنانچہ جن انھیں ڈراتے دھمکاتے ہیں اور ان کو ضرر و نقصان
پہنچاتے ہیں یا بعض اوقات عاملوں کے رشتے داروں کو بھی نقصان پہنچاتے ہیں،
لیکن اگر یہ عامل قرآن مجید، مسنون اوراد و وظائف، دعاؤں اوران کے شرسے
پہنچانے والے علاج کرتے رہتے ہیں تو جن ان کے خلاف کوئی قدرت نہیں
پاتے اور نہ وہ اللہ کے تھم سے انھیں کوئی نقصان پہنچانے کی قدرت رکھتے ہیں۔
واقعتاً ایسی معروف دعائیں ثابت ہیں جو ان کے شرسے محفوظ رکھتی ہیں۔ وہ
لوگ ان دعاؤں کو خوب جانتے ہیں جو دم کرنے اور آسیب کا علاج کرنے کو اپنا

### 318- انصاب ادر از لام

انصاب وہ چیز ہے جسے کسی جگہ نصب کیا جاتا تھا اور مشرک اس پر جانور ذکح کرتے تھے اور ان ذبیحول کے ذریعے سے اپنے بتوں کا تقرب حاصل کرتے تھے۔ اور ازلام وہ چیزیں ہیں جن کے ذریعے سے قسمت آزمائی اور

فال گیری کرتے تھے، یہ الیمی چیزیں ہیں جنھیں''سہام'' کہا جاتا تھا اور یہ لکڑی سے بنے ہوتے تھے۔ ان تیروں پر وہ کھتے (ایک پر لکھتے)"اِفُعَلُ" (کرو)، ( دوسرے پر لکھتے) "لَا تَفُعَلُ" (مت کرو) اور تیسرے کو خالی حچھوڑتے اور اس یر کچھتح رنہیں کرتے تھے، پس جب وہ سفر پر روانہ ہونے کا ارادہ کرتے یا کوئی الیا کام کرنا چاہتے جس میں آھیں اشتباہ لاحق ہوتا تو وہ ان تیروں کے پاس آ کر ا تھیں گھماتے اور مجاور ان تیروں میں سے باری باری تیر نکالتا، یا وہ شخص بذات خود ان تیروں میں سے ایک ایک کر کے ان کی جگہ سے نکالتا۔

پھر اگر تو وہ تیراس کے ہاتھ لگتا جس پر لکھا ہوتا: "اِفْعَلُ" ( کرو) تو وہ کام کر گزرتا، جس کا اس نے ارادہ کیا ہوتا، اور اگر وہ تیر نکالتا جس پر لکھا ہوتا: "لَا تَفُعَلُ" (مت كرو) تو وہ اپنے كام سے رك جاتا۔ اور اگر خالی تير نكلتا ليني وہ تیراس کے ہاتھ لگتا جس پر کچھ نہ لکھا ہوتا تو وہ مذکورہ عمل کو دوبارہ دہراتا، چنانچہ وہ ان تیروں کو پھر سے خلط ملط کرتا، پھر وہ تیر نکالیّا، پھر اگر "اِفُعَلُ" والا تير نكلتا تو وه كام كرتا اور اكر "لَا تَفْعَلُ" والا تير نكلتا تو وه اس كام سے رك جاتا اور اگر تیسرا خالی تیرنگاتا تو وہ پھر سے مذکورہ عمل دہرا تا اور اسی طرح "اِفْعَلُ" اور "لَا تَفُعَلُ" کے تیرنہ نکلنے تک وہ **ندکورہ عمل دہرا تا رہتا۔** 

یہ ان مشرکین کا زمانۂ جاہلیت کا طریقہ تھا، چنانچہ اللہ سجانہ وتعالیٰ نے اینے بندوں کو فال گیری کے ان تیروں کو استعال کرنے کے بجائے نماز استخارہ کومشروع ومسنون قرار دیا،لہذا ایک مومن جب کسی کام کا ارادہ کرے اور اسے اس کام میں اشتباہ اور تر در ہو، مثلاً شادی یا سفریا اس طرح کا کوئی کام کرنے کا ارادہ کرے تو وہ دو رکعت نماز (فرض کے علاوہ) ادا کرے، پھر وہ اللہ جل و علا ہے استخارہ کرے، لینی وہ مشہور دعائے استخارہ پڑھے جو نبی اکرم مُثَاثِیْم سے

ثابت ہے، اور وہ بیر ہے:

« اَللَّهُمَّ إِنِّي أَسْتَخِيْرُكَ بِعِلْمِكَ وَأَسْتَقُدِرُكَ بِقُدُرَتِكَ وَأَسُأَلُكَ مِنْ فَضُلِكَ الْعَظِيمِ فَإِنَّكَ تَقُدِرُ وَلَا أَقْدِرُ وَتَعُلَمُ وَلَا أَعُلَمُ وَأَنْتَ عَلَّامُ الْغُيُوبِ، اللَّهُمَّ إِنْ كُنتَ تَعْلَمُ أَنَّ هَذَا الْأَمْرِ وَيُسَمِّي حَاجَتُهُ. خَيْرٌ لِّيُ فِيُ دِينِيُ وَمَعَاشِيُ وَعَاقِبَةِ أَمُرِي. أَوُ قَالَ عَاجِلِ امُرِيُ وَآجِلِهِ ـ فَاقُدُرُهُ لِي وَيَسِّرُهُ لِي ثُمَّ بَارِكُ لِي فِيهِ وَإِنْ كُنُتَ تَعُلَمُ أَنَّ هَٰذَا الْأَمُرَ شَرٌّ لِّي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ أَمُرِيُ ـ أَوُ قَالَ عَاجِل أَمُرِيُ وَآجلِهِ ـ فَاصُرِفُهُ عَنِّي وَاصُرِفَنِي عَنْهُ وَاقُدُرُ لِيَ الْخَيْرَ حَيْثُ كَانَ ثُمَّ أَرْضِنِي بهِ ﴾ ''اے اللہ! میں تجھ سے تیرے علم کے ساتھ خیر کا سوال کرتا ہوں، اور تیری قدرت کے ساتھ قدرت کا سوال کرتا ہوں، اور تھ سے تیرے بڑے فضل کا سوال کرتا ہوں، کیونکہ تو قدرت رکھتا ہے اور میں قدرت نہیں رکھتا اور تو جانتا ہے اور میں نہیں جانتا اور توغیوں کو جانے والا ہے۔ اے اللہ! اگر تو جانتا ہے کہ بیاکام ۔ اور وہ اینے کام کا نام لے۔میرے لیے میرے دین،میری معاش اور میرے کام کے انجام میں بہتر ہے۔ یا آپ سُلینا نے فرمایا جلد یا بدر میرے حق میں بہتر ہے۔ تو اسے میری قسمت میں کر دے اور اسے میرے لیے آسان کر دے، پھر میرے لیے اس میں برکت فرما، اور اگر تو جانتا ہے کہ یہ کام میرے لیے میرے دین، میری معاش اور

 <sup>●</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [1162]

#### www.KitaboSunnat.com

میرے کام کے انجام میں برا ہے۔ یا آپ سُلُیْنِمَ نے فرمایا: جلد یا بدر میرے کام کے انجام میں برا ہے۔ یا آپ سُلُیْنِمَ نے فرمایا: جلد یا بدر میرے لیے نقصان دہ ہے۔ تو اسے مجھ سے ہٹا دے اور میری قسمت میں بھلائی کر، جہال بھی ہو، پھر میری قسمت میں بھلائی کر، جہال بھی ہو، پھر مجھے اس پر راضی کر دے۔'' (ابن باز: نورعلی الدرب: 213/1)

# 319- جو شخص لوحِ محفوظ سے باخبر اور واقف ہونے کا دعوے دار ہو

یہ تو مخبوط الحواس اور فاسد العقل لوگوں کے کلام کا حصہ ہے۔ لوح محفوظ پر سوائے اللہ سجانہ وتعالیٰ کے کوئی واقف اور باخبر نہیں ہے۔ سوال میں مذکورہ کلام فاسد العقول صوفیہ کے کلام کا حصہ ہے جولوگوں کو مغالطہ دیتے ہیں اور انھیں گھیر کر این فریب میں پھنسا لیتے ہیں۔ ہم اللہ تعالیٰ سے عافیت کا سوال کرتے ہیں۔ ہی اللہ تعالیٰ سے عافیت کا سوال کرتے ہیں۔ پس لوح محفوظ سے صرف اور صرف اللہ عزوجل ہی باخبر ہے، اسی نے لوح محفوظ کو بنایا ہے اور وہی اس پر دسترس اور واقفیت رکھتا ہے۔ جو شخص سے دعویٰ اور گمان کرتا ہے کہ وہ لوح محفوظ میں لکھی ہوئی چیزوں کو جانتا ہے، وہ کا فر ہے، اکو حکومتی کار پردازوں کو چاہیے کہ وہ اس سے تو بہ کروائیں، اگر تو وہ تو بہ کر لے تو کھیک ہے ورنہ مسلمانوں کو اس کے شر اور فتنہ سے بچانے کے لیے اس کا قتل کرنا واجب ہے۔ (ابن باز: نورعلی الدرب: 222/1)

# 320- كتاب "آكام المرجان في غرائب وأحكام الجان" پرتجره

"آکام المرجان فی غرائب و أحکام الحان" (مؤلف: بدرالدین الوعبدالله محمد بن عبدالله الشبلی الحفی) ایک معروف کتاب ہے، جنوں کے احکام،

ان کے مختلف شکلیں اختیار کرنے اور ان کے تصرفات کے موضوع پر بحث کرتی ہے، اور ان کے مختلف ایک وسیع تر نظریہ پیش کرتی ہے، قاری کو اس کا مطالعہ کرنے سے کافی زیادہ فائدہ ہوتا ہے اور اس میں اپنے موضوع پر شرعی احکام موجود ہیں، فی الجملہ وہ ایک عمدہ کتاب ہے۔ (الفوزان:المنتقی: 168/1)

#### وسوسيه

# 321- شیطان کی انسان کے دل تک پہنچنے کی راہیں

وہ راہیں جن سے شیطان انسان کے دل کی طرف راہ پاتا ہے، وہ مندرجہ ذیل ہیں:

ان میں سے ایک راہ یہ ہے کہ وہ انسان کی شرمگاہ کی شہوت کے راستے سے اس کے دل تک رسائی حاصل کرتا ہے، پھر اسے زنا پر اکساتا اور آ مادہ کرتا ہے اور اجنبی عورتوں کے ساتھ خلوت اختیار کرنے ، ان کی طرف دیکھنے، ان سے میل ملاقات رکھنے، ان کے گانے سننے اور اس طرح کی دیگر برائیوں کو اس کے میل ملاقات رکھنے، ان کے گانے سننے اور اس طرح کی دیگر برائیوں کو اس کے لیے مزین کرتا ہے۔ شیطان اسے فتنے میں مبتلا کرتا ہی رہتا ہے، یہاں تک کہ انسان بدکاری میں مبتلا ہوجا تا ہے۔

اور ان میں سے ایک راہ کیے ہے کہ وہ انسان کے پیٹ کی اشتہا کے راستے اس کے دل تک پہنچتا ہے، چنانچہ وہ اسے حرام کھانے، شراب پینے اور مشیات وغیرہ کو استعال کرنے پر آمادہ کرتا ہے۔

اور ان میں سے ایک راہ یہ ہے کہ وہ انسان کی مالک بننے، قبضہ جمانے اور غنا و ثروت سے محبت کرنے کی خصلت کے ذریعے سے اس کے دل تک راہ پاتا ہے، چنانچہ وہ اسے کمائی کے اسباب و ذرائع وسیع تر کرنے پر اکساتا ہے،

خواہ وہ اسباب حلال ہوں یا حرام، پھر وہ باطل اور ناجائز طریقے سے بھی لوگوں کے مال کھانے کی پروانہیں کرتا، وہ ناجائز ذرائع سود اور چوری ہویا غصب اور ڈاکا ڈالنایا دھوکا دینا ہویا اس طرح کے دیگر ناجائز ذرائع ہوں۔

اور ان میں سے ایک راہ یہ ہے کہ وہ انسان کی مسلط ہونے اور بڑا بننے سے محبت کرنے والی خصلت کے ذریعے سے اس کے دل تک رسائی حاصل کرتا ہے، پھر تو انسان اپنے آپ کو بڑا سمجھتا ہے، لوگوں پر فخر اور تکبر کرتا ہے، انھیں حقیر جانتا ہے اور ان کا مذاق اڑا تا ہے، نیز اس کے علاوہ بھی شیطان کے انسانی دل میں گھس بیٹھنے کے بہت سے ذرائع اور راستے ہیں۔

اس سلسلے میں مزید معلومات حاصل کرنی ہوں تو امام ابو الفرج ابن الجوزی کی کتاب', تنگبیسِ ابلیس' کا مطالعہ کرو۔ (اللجنة الدائمة: 9297)

# **322-** ان وساوس کا علاج جوبعض لوگوں کو لاحق ہیں

نبی اکرم مُنَافِیْمُ نے خبر دی ہے کہ یقیناً شیطان انسان کے دل میں غلط اور برا خیال ڈالتا ہے، حتی کہ وہ اسنے خبیث اور برے وساوس پیدا کرتا ہے اور کہتا ہے: یہ اللّٰہ تعالیٰ تو ہر چیز کا خالق ہوا تو اللّٰہ کا خالق کون ہے، اس کو کس نے پیدا کیا ہے؟ آپ مُنَافِیْمُ نے فرمایا:

﴿ فَمَنُ وَ جَدَ ذَلِكَ فَلْيَقُلُ: آمَنُتُ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَلَيْنَتَهِ ﴾ ''پھر جو شخص (شیطان کا ڈالا ہوا) یہ وسوسہ اور غلط خیال محسوس کرے تو وہ کہے: میں اللہ اور اس کے رسولوں پر ایمان لایا اور (اس قتم کا خیال دل میں لانے سے) رک جائے۔''

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [134/212]

چنانچ جب الله کے متعلق وساوس اور غلط خیال آئیں تو وہ کہے: "آمَنُتُ بِالله وَرُسُلِهِ أَعُودُ بِاللهِ مِنَ الشَّيُطَانِ الرَّحِيُمِ" "
د'میں اللہ اور اس کے رسولوں پر ایمان لایا، میں شیطان مردود سے اللہ کی بناہ پکڑتا ہوں۔'

پھر وہ خیالات و وساوس سے رک جائے، وہ اپنے آپ کو ان وساوس کے سپر دکرتا ہوا ان کی آ ماجگاہ نہ بن جائے، بلکہ ان کے خلاف جنگ کرے اور کش مکش جاری رکھے اور پھر اس طرح کے وساوس میں مبتلا نہ ہو۔

(ابن باز: مجموع الفتاوي والمقالات: 384/8)

# 323- شیطانی وسوسے سے چھٹکارا حاصل کرنے کے لیے رپھی جانے والی دعا کیں

اس کے لیے انسان وہ دعا کیں پڑھا کرے جواسے میسر ہول، مثلاً وہ پڑھے:
﴿ اَللّٰهُ مَّ أَعِذُنِيُ مِنَ الشَّيُطَانِ، اَللّٰهُ مَّ اَجُرُنِيُ مِنَ الشَّيُطَانِ، اَللّٰهُ مَّ اَجُونِيُ مِنَ الشَّيُطَانِ، اَللّٰهُ مَّ أَعِنِي عَلَىٰ ذِكُرِكَ وَشُكُرِكَ وَشُكُرِكَ وَحُسُنِ عِبَادَتِكَ، اَللّٰهُ مَّ اَحْفَظُنِيُ مِنُ مَكَايِدِ الشَّيُطَانِ ﴾
وُحُسُنِ عِبَادَتِكَ، اَللّٰهُ مَّ اَحْفَظُنِيُ مِنُ مَكَايِدِ الشَّيُطَانِ ﴾
داے اللہ! مجھے شیطان سے بناہ دے۔ اے اللہ! مجھے شیطان سے بچا۔ اے اللہ! مجھے شیطان سے مخفوظ رکھ۔ اے اللہ! اپنے ذکر، اپنے شکر اور اپنی اچھی عبادت پر میری مدوفر ما۔ اے اللہ! مجھے شیطان کی تدابیر سے مخفوظ فرما۔'

اور اس کے ساتھ وہ کثرت سے اللہ کا ذکر کیا کرے، قرآن مجید کی

تلاوت کرے اور شیطان مردود کے وسوسوں سے اللہ کی پناہ پکڑا کرے، خواہ وہ نماز ہی میں کیوں نہ ہو۔

اور جب دورانِ نماز اس پر وسوسے حاوی ہو جائیں تو اس کے لیے مشروع ومسنون یہ ہے کہ وہ تین مرتبہ شیطان سے اللہ کی پناہ بکڑے (أعوذ بالله من الشیطان الرجیم پڑھے) اور تین مرتبہ ہی اپنی بائیں جانب تھوک، کیونکہ سیجے سند کے ساتھ رسول اللہ مُن اللہ مُن ابن ہے کہ عثان بن ابی العاص المقفی وہائی نے آپ مُن اللہ مُن فرمت میں حاضر ہو کر دورانِ نماز پیدا ہونے والے وسوسوں کی شکایت کی تو آپ مُن اللہ کی نیاہ مانگنے کا حکم دیا، چنانچہ انھوں تین مرتبہ تھوکنے کا اور شیطان مردود سے اللہ کی پناہ مانگنے کا حکم دیا، چنانچہ انھوں نے ایسا ہی کیا تو ان کو وسوسے پیدا ہونے بند ہوگئے۔

حاصل کلام ہے ہے کہ جب مومن مرد یا عورت اس قتم کے وسوسول میں مبتلا ہوں تو ان پر واجب ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ سے ان وسوسول سے خوب خوب عافیت اور بچاؤ کا سوال کیا کریں، نیز وہ اکثر شیطان سے اللہ کی پناہ پکڑا کریں۔ وہ نماز میں ہوں یا نماز کے علاوہ کوئی عمل کررہے ہوں، شیطان آخیس وسوسوں میں مبتلا کرے تو یہ اس سے مقابلہ کرنے کا عزم بالجزم کریں، جب وہ وضو کرے تو وہ پختہ عزم کرے کہ وہ (خوائخواہ شیطان کے بہکاوے اور وسوسے کا شکار ہو کر) وضو کونہیں دہرائے گا، جب وہ نماز شروع کرے تو عزم کرے کہ وہ (فرکورہ وسوسے کا شکار ہو کر) نماز نہیں دہرائے گا، اور ایسے ہی جب وہ نماز شروع کرنہیں دہرائے گا،

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2203/28]

اورعزم کرے کہ مجھے اللہ کے دشمن شیطان مردود کی مخالفت کرنا اور اسے ذکیل و خوار کرنا ہے، اسے نہیں چاہیے کہ وہ شیطانی وسوسوں کے سامنے عاجزی اور بے نوار کرنا ہے، اسے نہیں چاہیے کہ وہ شیطانی وسوسوں کے سامنے عاجزی اور بے بسی کا اظہار کرے، بلکہ وہ اس مردود سے اللہ کی پناہ طلب کرنے میں خوب کوشش کرے اور اللہ کے اس دشمن کے ساتھ جنگ اور لڑائی میں پوری قوت کا مظاہرہ کرے، تا کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ وہ اس پر تسلط جما کر فتح اور غلبہ حاصل کر لے۔ (ابن باز: مجموع الفتاوی والقالات: 385/8)

# 324-شیطانی اوہام سے بچاؤ اختیار کرنے کے اسباب

ایسے شخص پر اولاً میہ واجب ہے کہ وہ شیاطین کے شر اور ان کے اوہام و ایسے شخص پر اولاً میہ واجب ہے کہ وہ شیاطین کے شر اور بیاعتقاد ویقین بنائے وساوس سے کثرت کے ساتھ اللّٰہ تعالیٰ کی پناہ پکڑا کر ہے، اور بیاعتقاد ویقین بنائے کہ تاس کی حفاظت کہ یقیناً اس کا رب ہی ہے جو اس کی مدوکر ہے گا، اس کی حفاظت کہ یقیناً اس کا رب ہی ہے جو اس کی مدوکر ہے گا، اس کی حفاظت کے درمیان رکاوٹ حاکل کرے گا۔

ایسے ہی اس پر بید واجب ہے کہ وہ اپنے دل سے ان تخیلات اور وساوس کو دور کرے جو اس کے عقیدہ، دین، طہارت اور نماز کی صحت یا اصل نماز میں اسے شک میں مبتلا کرتے ہیں، بلکہ وہ پختگی کے ساتھ بیدا عقاد ویقین رکھے کہ وہ (اس کا عقیدہ ونماز وغیرہ) بالکل درست ہے۔ پچ تو یہ ہے کہ اس کے دل میں عقیدہ و نماز وغیرہ کی صحت اور درست کے حوالے سے جو شک و شبہہ اور وسوسے بیدا ہو رہے ہیں، وہ سب شیطانی اوہام، وساوس کا حصہ ہیں، اور وہ ملعون یہ چاہتا ہے کہ اسے حیران و پریشان کرے اور اسے اس کام کے کرنے کا مکلف و یابند تھرائے جو اس کی طاقت و قدرت میں نہیں ہے، حتی کہ وہ عبادت مکلف و یابند تھرائے جو اس کی طاقت و قدرت میں نہیں ہے، حتی کہ وہ عبادت

سے اکتا جائے یا نماز کے باطل ہونے اور اس کی عدم درسی کا اعتقاد کر لے، اور یہی کچھ اہلیس چاہتا ہے کہ وہ مسلمانوں کو بوں ہی اوہام و وساوس میں مبتلا کیے رکھے۔ واللہ اعلم (ابن جرین: الکنز الثمین: 212)

## 325- نفسياتی فراغت اور وسوسے

غالبًا اکثر وسوسے نفسیاتی، فکری اور بلکہ جسمانی فراغت سے پیدا ہوتے ہیں، کیونکہ جب انسان مصروف ہوتا ہے تو اس کی بوری توجہ اور دلچیں اس کام میں ہوتی ہے جس میں وہ لگا ہوتا ہے، لہذا وہ ردی اور غلط سم کے افکار و وساوس میں ہوتی ہے محفوظ رہتا ہے، لیکن اس کے باوجود بھی ایسی حالت میں بھی وسوسے پیدا ہونے لگتے ہیں، جب انسان اپنی سوچ وفکر، جسم اور دل کوکسی کام میں مصروف کیے ہوتا ہے، بہر حال اس سے چھٹکارے کا طریقہ یہ ہے:

- ان وسوسوں کی طرف عدم توجہ اور عدم دلچین کا مظاہرہ کرنا، پس انسان نہ ان کی طرف توجہ دے اور نہ ان میں دلچینی لے اور نہ ان کو اپنے دل ہی میں کوئی جگہ دے، حتی کہ اگر اسے کوئی وسوسہ پیدا ہونے لگے تو وہ اپنے دل کو اس بات پر پکا کرے کہ یہ وسوسہ اور خیال جو اس کے دل میں اٹھ رہا ہے اس کی کوئی حقیقت نہیں ہے، پھر وہ اس کے متعلق سوچنا چھوڑ دے، تو یہ ہے ان وسوسول سے بیخ کا طریقہ کہ انسان اپنے دل کو ان سے خالی کرے، ان میں دلچینی لے اور نہ ان کی طرف توجہ کرے۔
- (2) انسان ان وسوسول سے نجات دینے والے اسباب بروئے کار لائے، کثرت کے ساتھ شیطان مردود اور وسوسول سے اللہ کی پناہ پکڑتا رہے۔ پناہ طلب کرتے وقت دو چیزوں سے آگاہ رہے، اور ان کو ذہن میں

ر کھے۔ ان میں سے ایک بیہ ہے کہ انسان ہر لحاظ سے کامل طور پر اپنے آپ کو اس طرح اللہ تبارک و تعالیٰ کامختاج اور اس کے در کا مانگت اور سوالی بنائے کہ وہ اس حالت میں اپنی قدرت و طاقت سے اظہار براءت کرے اور اپنا معاملہ اللہ سجانہ وتعالیٰ کے سپر دکر دے۔

دوسری میہ کہ وہ اس بات کوخوب ذہن نشین کر لے کہ اللہ تعالی اس کی اس حالت کو بدلنے پر پوری قدرت رکھتا ہے، کیونکہ وہ اللہ جل وعلا ہے:

﴿ إِنَّهَاۤ أَمْرُهٔۤ إِذَآ أَرَادَ شَيْئًا أَنُ يَّقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [يس: 82]
"اس كا حكم تو، جب وه كسى چيز كا اراده كرتا ہے، اس كے سوانهيں
موتا كه اسے كہتا ہے" ہوجا" تو وہ ہوجاتی ہے۔"

اس دوسرے امر کی بنیاد اس بات پر رکھے کہ وہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ سے انتہائی زیادہ پُرامید ہواور اس کے متعلق ایساحسنِ ظن رکھے کہ وہ اس بیماری سے شفایاب ہو جائے جواس کے دل کولاحق ہے۔

(3) وساوس سے بچاؤ کا تیسرا طریقہ یہ ہے کہ جب دین و دنیا کے امور میں مصروف ہوتو وہ ان میں انتہائی محنت اور کوشش کرے، مطلب یہ ہے کہ کسی بھی کام کوسر انجام دیتے وقت اپنا دل اس کام میں حاضر کرے اور اس وقت جب اس کا دل وسوسوں اور فکری پراگندگی سے بلیٹ کر کام میں محنت، کوشش اور امور کو حقیقت کی آئکھ کے ساتھ دیکھنے میں مصروف ہو جائے گا تو اس طرح دل میں تحریک پیدا ہوگی اور وہ بلیٹ کر ان اعمال میں مصروف ومشغول ہوجائے گا، یوں وہ ان ردی اور غلط قتم کے وسوسوں اور افکار کو بھول جائے گا اور وہ ان وساوس سے چھٹکارا حاصل کر لے گا۔

467

﴿ بَچَاوَ كَا چِوهَا طَرِيقَه بِهِ ہِ كَهِ انسان اس بات سے آگاہ رہے كہ بیا فكار اور خاص طور پرعقیدے كے متعلق، اللہ تبارك وتعالی، اس كے اساء اور صفات كے متعلق وسوسوں كا پیدا ہونا اس سے وہ لوگ بھی دوچار ہوئے جو ہم سے ايمان ميں اكمل شے اور ان كی حالت ہم سے کہيں زيادہ عروج و ترقی والی تھی اور وہ لوگ صحابہ کرام فئ أَنْتُم ہِيں، چنا نچہ انھوں نے نبی اکرم مُن اللہ کواس فتم كے وساوس بيدا ہونے كی شكايت كی تو آپ مُن اللہ ہے افس حكم ديا كہ وہ ان وسوس سے اللہ تعالی كی پناہ پکڑیں اور اس طرح كے وسوسے اور افكار دل ميں لانے سے باز آجا كيں۔

یہ ہیں وہ چارطریقے جو اس وقت میرے ذہن میں تھے، مجھے امید ہے کہ تم ان پڑھل کر کے ان وسوسول سے پچ جاؤ گے جو تمھارے دل میں پیدا ہوتے ہیں۔ میں اللہ تعالیٰ سے سوال کرتا ہوں کہ وہ تمھیں اور تمام مسلمانوں کو ان وسوسوں سے محفوظ فرمائے۔ (ابن تیمین: نورعلی الدرب: 3)

326- شیطان کا انسان کو وسوسہ ڈالنا اور خالق عز وجل کے متعلق شک وشبہہ میں مبتلا کرنا

یہ وسوسے جو کسی مومن انسان کو لاحق ہوتے ہیں، یہ کوئی انوکھی چیز نہیں اور نہ یہ کوئی نیا معاملہ ہے، بلکہ یہ ایک قدیم چیز ہے جس کی شکایت صحابہ کرام ڈاکٹی نے رسول اللہ ٹاکٹی کی خدمت میں پیش کی۔ جب بھی ایمان دل میں داخل ہو کر قرار پکڑتا ہے تو اس قسم کے وسوسے پیدا ہونے شروع ہوجاتے ہیں، کیونکہ شیطان یہ چاہتا ہے کہ اس قسم کے وسوسے اس کے دل میں پیدا ہوں

اور اس کا ایمان بگڑ جائے، لیکن بندہ مؤمن ان وسوسوں کی طرف بالکل توجہ نہیں دیتا، حتی کہ اگر اس کے دل میں یہ وسوسے پیدا ہوں تو وہ انھیں جھٹک دیتا ہے اور انھیں دل میں جگہ نہیں دیتا، اسی لیے جب کسی بندہ مؤمن سے وضاحت طلب کرتے ہوئے سوال کیا جاتا ہے کہ اللہ عز وجل کے متعلق جو وسواس تیرے دل میں پیدا ہوتے تھے، کیا اب تو ان پراعتقاد رکھتا ہے؟ تو وہ کے گا نہیں، بالکل نہیں!

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کا دل ان وسوسوں کو رد کر چکا ہے جو شیطان اس کے دل میں پیدا کرتا تھا، بہر حال پھر بھی شیطان بقدرِ استطاعت اس کے منور دل میں ان وسوسوں کی تاریکی پیدا کرنے کی کوشش کرتا رہتا ہے، لیکن مؤمن اسے خاطر میں نہ لاتے ہوئے ان وسواس کوختی سے ٹھکرا کررد کر دیتا ہے۔ رہا اس کا علاج: تو وہ کچھ یوں ہے کہ تم شیطان مردود سے اللہ تعالیٰ کی

پناہ طلب کرو، اورتم اس قتم کے افکار اور وساوس کوترک کرتے ہوئے کلی طور پر ان سے اعراض کرلو۔ پس شیطان مردود سے اللہ کی پناہ کپڑنا کوئی معمولی چیز نہیں ہے، بلکہ یہ خالق کی پناہ کپڑنا ہے، جس کے ہاتھ میں ہر چیز کی بادشاہی ہے اور ان وسواس کو دل میں پیدا کرنے سے رک جانا، یقیناً یہ شیطان کے ان وسوسوں کا رد ہے جو وہ تمھارے دل میں ڈالتا ہے۔

ایک دفعہ عبداللہ بن عباس ٹا ٹھا کو بتایا گیا کہ یہودی کہتے ہیں: ہمیں ہماری نماز میں وسوسے پیدا نہیں ہوتے تو عبداللہ بن عباس ٹا ٹھانے کہا: ہاں! وہ سچ ہی تو کہتے ہیں، کیونکہ شیطان ویران دل میں سکونت اختیار نہیں کرتا۔ ان کا مطلب یہ تھا کہ یہودیوں کے دل ویران ہیں، اب خواہ ان کے دل نماز میں حاضر ہوں یا نماز میں حاضر نہ ہوں، ان کی نماز تو فاسد اور غیر مقبول ہے، اس لیے کہ وہ کافر ہیں، اور نماز میں ان کے دل کا حضور ان کے کسی کام اور فائدہ کا

نہیں ہے، کیکن خالص ایمان والا مومن وہ ہے جسے شیطان اس قشم کے وسو سے ڈالتا ہے تا کہ اسے پریشان کرے اور اسے شک وشبہہ میں مبتلا کرے،مگر جب وہ شیطان مردود سے اللہ تعالیٰ کی پناہ پکڑتا ہے اور ایسے وسواس دل میں لانے سے رک جاتا ہے اور ان کی طرف توجہ نہیں کرتا تو ان وسوسوں کا اسے چنداں نقصان نہیں ہے۔ جیسے میں نے ابھی ذکر کیا ہے کہ یہ وسواس تمھارے لیے ضرر رسال نہیں ہیں، ان کی علامت اور پہچان ہیہ ہے کہ اگر شمصیں کوئی یو چھے: کیا ہیہ وسوسے جو اللّٰه عز وجل کے متعلق تیرے دل میں پیدا ہوتے ہیں تو ان کا اعتقاد ر کھتا ہے؟ کیا تو اللہ کے دین کے بارے میں ان پیدا ہونے والے وسواس کے مطابق اعتقاد رکھنا ہے؟ کیاتم اللہ کے رسول مُلَاثِيَّا کِمتعلق بداعقاد رکھتے ہو؟ تو تمھارا جواب ہیہ ہوگا کہ میں ان تمام وسوسوں کو رد کرتا ہوں اور میں ان کے مطابق بالكل اعتقاد نہيں ركھتا، للذايه دليل ہے اس بات كى كه ان وسوسوں كى کوئی اساس اور بنیاد ہے اور نہ انھیں دوام وثبوت ہی حاصل ہے۔ (ابن عثيمين: نورعلى الدرب:8)

# 327- قلبی وسواس نفاق کی علامت نہیں ہیں

دل میں پیدا ہونے والا وسوسہ نفاق کی علامت ہے اور نہ یہ کمزوریِ ایمان ہی کی کوئی دلیل ہے، مگر بندہ مؤمن کے لیے شروری ہے کہ وہ اس کا مقابلہ کرے۔ صحابہ کرام ٹی اُٹیڈ کے رسول اللہ مُٹاٹیڈ کی ضروری ہے کہ وہ اس کا مقابلہ کرے۔ صحابہ کرام ٹی اُٹیڈ کے رسول اللہ مُٹاٹیڈ کی خدمت میں ان وساوس کے بیدا ہونے کی شکایت کی تو آپ مُٹاٹیڈ نے فرمایا:

﴿ أَ وَ جَدُتُهُم ذٰلِكَ ﴾ ''کیاتم اس قتم کے وسوسے محسوس کرتے ہو؟'' انھوں نے عرض کی: جی ہاں۔ آپ مُٹاٹیڈ نے فرمایا:

( ذَاكَ صَرِيعُ الْإِيْمَانِ ) '' يہ تو صرح اور عين ايمان ہے۔' العني يہ تو خالص ايمان كي علامت و نشاني ہے، پھر آپ علائي الله كي بناه كہ جو شخص اس طرح كے وسوسے محسوس كرے، وہ شيطان مردود سے الله كى بناه كيڑے اور اس طرح كے وسوسے اور خيالات دل ميں لانے سے باز آ جائے، پس جب مومن اپنے دل ميں شيطان كے ڈالے ہوئے اس طرح كے وسوسے محسوس كرے تو اس كے ليے ضرورى ہے كہ وہ شيطان مردود سے الله كى پناه كيڑے اور ان كو دل ميں لانے سے پر ہيز كرے اور ان كى طرف بالكل توجہ نہ دے تو عنقريب الله تعالى كے مكم سے يہ وسوسے آنا بند ہوجائيں گے، لہذا وہ وسوسے نفاق اور كمزور ايمان كى دليل نہ ہوئے۔

رہا ان وسوسوں کا صریح ایمان کی علامت ونشانی ہونا تو وہ کچھ اس طرح ہے کہ شیطان ویران دل کو اجاڑنے کے لیے نہیں آتا، کیونکہ وہ تو پہلے سے بگڑا ہوا ہے وہ تو خالص ایمان والے کفر وشرک سے محفوظ دلوں میں جگہ بناتا ہے، تاکہ وہ ان کا دین اور یقین بگاڑے۔ پس شیطان ایمان سے خالی اور ویران دل کو خالی کرنے کے لیے نہیں آئے گا، کیونکہ وہ تو پہلے ہی ایمان سے خالی ہے، ہاں جو خض اس طرح کے وسوسوں میں مبتلا ہو، اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ شیطان مردود سے اللہ کی پناہ طلب کرے اور ان وسوسوں کی طرف بالکل توجہ نہ کرے اور ان وسوسوں کی طرف بالکل توجہ نہ کرے اور ان وسوسوں سے بے نیاز ہو کرے اور جس دنیاوی یا اخروی کام میں مصروف ہوان وسوسوں سے بے نیاز ہو

328- دل میں پیدا ہونے والے وسوسے پرانسان پکڑانہیں جائے گا

دل میں پیدا ہونے والے وسوسے پر انسان کا موَاخذہ نہیں کیا جائے گا، <del>(471</del> بلکہ دل میں پیدا ہونے والا وسوسہ تو ایمان کے کامل ہونے اور ایمان کے خالص ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ وہ اس طرح کہ شیطان اس شخص کوستی و لا پرواہی اور کوتا ہی کے ذریعے سے اللہ کے دین سے روکنے سے عاجز آگیا تو اس نے وسوسوں کا سہارالیا، چنانچہ دلوں میں وسوسوں کا پیدا ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ اس بندے کا دل ایمان سے آباد ہے، اور شیطان ان وسوسوں کو ذریعہ بنا کر اسے ایمان سے خالی کرنا چاہتا ہے۔

نبی اکرم سَلَیْظِیَم نے اس طرح کا وسوسہ پیدا ہونے پر دو چیزوں کا حکم دیا ہے:

اس وسوسے سے اللہ کی پناہ طلب کرنا، چنانچہ متاثرہ شخص شیطان مردود
سے اللہ کی پناہ کیڑے، کیونکہ یہ وسوسہ شیطانی وساوس کا حصہ ہے۔

اس وسوسے سے اعراض کرنا، اسے ختم کرنا اور دل میں اسے بار بار نہ لانا ہے، جب وہ ندکورہ حدیث سے معلوم ہونے والا علاج کرے گا تو بیہ وسوسہ دور ہوجائے گا۔

بہر حال انسان کو انتہائی زیادہ اس بات کی حرص رکھنی چاہیے کہ وہ اس وسوسے سے بے پرواہی اور بے التفاتی کا مظاہرہ کرے، کیونکہ بیہ وسوسے اس کے لیے نقصان دہ نہیں ہے بلکہ وہ تو، جیسے میں نے پہلے عرض کی ہے، اس سلسلے میں وارد حدیث کی بنا برصر کے ایمان ہیں۔ (ابن عثیمین: نور علی الدرب: 17)

# 329- نفسياتي مرض ميں مبتلا شخص كا علاج

ہم اللہ سے دعا کرتے ہیں کہ وہ اسے شفا و تندرتی عطا فرمائے۔ کیا ہی اچھا ہوگا اگر وہ شخص معوذ تین (سورت فلق اور ناس) پڑھے، سورت اخلاص پڑھے، آیۃ الکرسی اور سورۃ البقرہ کی آخری دو آیتوں کی تلاوت کرے، نیز وہ معروف تعوذات پڑھے جو نبی اکرم مُنافیا سے مروی ہیں اور اہل علم نے آھیں اپنی کتابوں میں درج کیا ہے، جیسے کتاب ''الحکم الطیب''،''الوابل الصیب'' اور ''الاذکار''، نیز وہ اس مسکلے میں علماء کے پاس آتا جاتا رہے، جن کے پاس اس قسم کاعلم ہے۔ تا کہ وہ اسے لاحق مرض کے مناسب احادیث بتا کیں، ہم اللہ سے قسم کاعلم ہے۔ تا کہ وہ اسے لاحق مرض کے مناسب احادیث بتا کیں، ہم اللہ سے این ایس کے لیے شفا کے طلبگار ہیں۔ (ابن شیمین: نورعلی الدرب: 20)

# 330- غم کے اسباب اور اس کا علاج

سبب کو جاننے کی تو میں طاقت نہیں رکھنا، کیونکہ غم اور تنگی کے کئی ایک اسباب ہیں، کیکن ایک چیز ایسی ہے جس سے عملین شخص فائدہ اٹھا سکتا ہے۔ سنت سے ثابت ہے کہ وہ پڑھے:

ایک چیز تو یہ ہوئی، اور دوسری چیز سے سے کہ وہ ابن مسعود ڈٹاٹیؤ سے مروی حدیث میں موجود بید دعا پڑھے:

( مَا أَصَابَ عَبُداً هَمٌّ وَلَا حَزَنٌ فَقَال: اَللَّهُمَّ إِنِّي عَبُدُكَ، اِبُنُ عَبُدُكَ، اِبُنُ عَبُدُكَ، اِبُنُ عَبُدُكَ، اِبُنُ أَمْتِكَ، نَاصِيَتِي بِيَدِكَ مَاضٍ فِي حُكُمُكَ، عَدُلٌ فَيَ خُكُمُكَ، عَدُلٌ فَيَ قَضَاؤُكَ، أَسُأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ، سَمَّيُتَ بِهِ نَفُسَكَ، فَي قَضَاؤُكَ، أَسُأَلُكَ بِكُلِّ اسْمٍ هُوَ لَكَ، سَمَّيُتَ بِهِ نَفُسَكَ، أَو اسْتَأْثَرُتَ أَو اسْتَأْثَرُتَ أَو اسْتَأْثَرُتَ أَو اسْتَأْثَرُتَ أَو اسْتَأْثَرُتَ

473

بِهِ فِيُ عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ الْقُرُآنَ الْعَظِيْمَ رَبِيْعَ قَلْبِي، وَنُورَ صَدُرِي، وَجَلَاءَ حُزُنِي، وَذَهَابَ هَمِّي، إِلَّا أَذُهَبَ اللَّهُ هَمَّهُ وَخُزُنَهُ وَأَبُدَلَهُ مَكَانَهُ فَرَحًا»

"جب کی بندے کو کوئی غم و رنج پنچ تو وہ یہ دعا پڑھے: "اے اللہ!

میں تیرا بندہ ہوں، تیرے بندے اور تیری بندی کا بیٹا ہوں، میری

پیٹانی تیرے ہاتھ میں ہے، تیراحکم مجھ پر نافذ و جاری ہے، میرے

بارے میں تیرا فیصلہ عدل وانصاف پر بنی ہے، میں تجھ سے تیرے ہر

اس خاص نام کے ساتھ سوال کرتا ہوں جو تونے خود اپنا نام رکھا ہے

یا اپنی کتاب میں اسے نازل کیا ہے یا اپنی مخلوق میں سے کسی کو

سکھلایا ہے یا اسے علم غیب میں اپنے پاس رکھنے کو ترجیح دی ہے کہ تو
قرآن کو میرے دل کی بہار، میرے سینے کا نور، میرے غم کو دور

کرنے والا اور میرے دل کی بہار، میرے بینے کا نور، میرے فرق اور مسرت

اس کا دکھ اور غم دور کر دے گا، اور اس کے بجائے خوشی اور مسرت

عنایت فرمائے گا۔"

پس یہ دعا مفید اور نفع بخش ادویات میں سے ایک دوائی ہے، جب انسان کشرت کے ساتھ اللہ تعالیٰ کا ذکر کرے گا تو اس کے غم اور دکھ دور ہوجائیں گے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ اَلَا بِنِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: 28] ''سن لو! الله كي ياد ہي سے ول اطمينان ياتے ہيں۔''

<sup>•</sup> مسند أحمد [452/1]

لہذا انسان کے لیے لائق اور مناسب یہ ہے کہ وہ نبی اکرم مُنَاثَیْرا سے ثابت شدہ صبح وشام کے اذکار کثرت سے کیا کرے، کیونکہ اللہ کے ذکر اور شرعی ومسنون اذکار سے غفلت ہی وہ چیز ہے جو اکثر لوگوں کے نقصان، دکھ اورغم کا سبب بنتی ہے۔ (ابن شیمین: نورعلی الدرب: 15)

### 331- ۋىنى د باؤكى بنا پررونا

یه رونا کچھاس وجہ سے نہیں ہوتا کہ بندہ قضا اور تقدیریر کوئی اعتراض کر ر ہا ہے، اور نہ اس وجہ سے کہ وہ اللہ کے قضا و قدر پر ناراضی کا اظہار کر رہا ہے، کیونکہ یہ ایک ایسی چیز ہے جس کی طرف انسان طبعی طور پر مائل ہوتا ہے، اس میں انسان کا کوکی اختیار مہیں ہوتا۔ اس کیتے م دمیھو کے کہ اوی آیک وقت میں کتاب الله کی ایک آیت تلاوت کرتا ہے تو وہ الله عزوجل کی خشیت اور ڈر کی وجہ سے رونے لگتا ہے اور وہی آیت ایک دوسرے وقت میں وہ تلاوت کرتا ہے تو وه آیت اس میں کوئی جنبش اور حرکت پیدانہیں کرتی، لہذا ثابت ہوا کہ بیرونا انسان کے اختیار اور بس میں نہیں ہے، نیزتم دیکھو گے کہ ایک بڑے صابر، پختہ رائے اور قوی ارادے والے انسان کو جب زمانے سے کوئی آفت ومصیبت پہنچی ہے تو وہ يج كى طرح بلك بلك كررونے لگتا ہے، حالاتكہ وہ اسے پسندنہيں كرتا ہوتا۔ یس جب کوئی انسان کسی تنگی کی بنا پر رونے لگے جس کا وہ شکار ہے تو وہ

پس جب بوی انسان کی کی بنا پر روئے سے کی کا وہ سورت رہا ہوں انسان کی کی بنا پر روئے سے کی کا وہ سورت وردہ اس کا میں معاملے میں قابلِ ملامت ہے اور نہ اس کا میہ رونا تقدیر پر اعتراض اور ناراضی کی وجہ سے ہوتا ہے، بلکہ میہ تو ایک طبعی امر ہے، جسے انسان روکنے اور دور کرنے کی طاقت اور قدرت نہیں رکھتا۔ (ابن شیمین: نورعلی الدرب: 1)



# 332- ایک انسان جو (پریثان کن) نفسیاتی حالت میں اکثر مبتلا رہتا ہے، کیا اسے اس پر اجر دیا جائے گا؟

انسان کو اپنے جسم یا اپنے اہل یا اپنے مال یا اپنے معاشرے میں جو مصائب اور تکالیف پہنچی ہیں، وہ گناہوں کا کفارہ بن جاتی ہیں۔ ان کے ذریعے سے اللہ تعالیٰ بندے کے گناہ معاف کر دیتا ہے، پس جب بندہ ان پر صبر کرے اور اللہ سے اجرکی امیدر کھے تو اسے ان پر اجر سے نوازا جاتا ہے۔ مصائب کی نسبت لوگوں کی تین حالتیں ہیں:

پہلی حالت: جو شخص صبر نہ کرے، بلکہ ناراضی کا اظہار کرے اور یہ اعتقاد رکھے کہ بیراس برظلم کیا گیا ہے تو بیشخص اس مصیبت کے حوالے سے جو اسے پنچی گنا ہگار ہوگا۔

دوسری حالت سے ہے کہ وہ صبر کرے، کبیدہ خاطر نہ ہواور نہ اللہ کے فیصلے پر کسی ناراضی کا اظہار کرے تو اس مصیبت کی وجہ سے اللہ تعالیٰ اس کے جتنے چاہے گناہ معاف کر دے گا۔

تیسری حالت: وہ صبر بھی کرے اور اللہ عز وجل سے اس صبر پر تواب کی امید بھی رکھے تو اس حالت میں اس کی بیہ مصیبت گنا ہوں کا کفارہ بھی ہنے گی اور اس کے ساتھ اپنے اللہ عز وجل سے اجر و ثواب کی امید رکھنے پر اسے اجر و ثواب سے بھی نوازا جائے گا۔ (ابن شیمین: نور علی الدرب: 2)

#### حسد

# 333- نظر لگنے کی حقیقت

"عین" عان یعین سے ماخوذ ہے، اس کا مطلب ہے کہ کسی شخص کا دوسرے سے حسد کرتے ہوئے اور جلتے ہوئے نظر (بد) لگانا۔ اس کی اصل اور بنیاد یہ ہے کہ نظر لگانے والے کوکوئی چیز پہند آ جاتی ہے تو پھر اس کے نفس کی خبیث کیفیت اس چیز کا پیچھا کرتی ہے، پھر وہ معین (جس کونظر لگائی جائے) میں اپنا زہر اتار نے کے لیے اپنی نظر سے مدد اور تعاون حاصل کرتی ہے۔ لہذا اللہ تعالی نے اپنے نبی محمد مُنافینی کو حسد کرنے والے سے (اپنے رب تعالی کی) پناہ پکڑنے کا حکم دیا ہے، چنانچے فرمایا:

﴿ وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ [الفلق: 5]

"اور حمد كرنے والے كے شرسے جب وہ حمد كرے-"

لہذا ثابت ہوا کہ ہرنظر لگانے والا حاسد ہوتا ہے، مگر ہر حاسد نظر لگانے والا نہیں ہوتا، پس جب حاسد عائن (نظر لگانے والے) سے عام ہے تو اس سے پناہ طلب کرنا، نظر لگانے والے سے بھی پناہ کی طلب ہوجائے گا۔ ''عین' (نظر لگانا) کے متعلق یوں سمجھو یہ کچھ تیر ہیں جو حسد کرنے والے اور نظر لگانے والے کے نفس سے نکلتے ہیں اور محسود (جس سے حسد کیا جاتا ہے) اور معین

477

(جے نظر لگائی جاتی ہے) کی طرف جاتے ہیں، کبھی تو اس میں پیوست ہوجاتے ہیں اور کبھی اس سے چوک جاتے ہیں، اگر تو وہ اسے (محسود یا معین کو) اس حالت میں لگیں کہ اس پر دفاع اور بچاؤ کے لیے کوئی ڈھال نہ تھی تو وہ تیراسے لگ جاتے ہیں، اور اگر وہ اسے اس حالت میں لگیں کہ وہ اس طرح چو کنا، مختاط اور ہتھیار بند ہو کہ اس میں تیر پیوست نہ ہو سکیں تو یہ تیراس پر اثر انداز نہیں ہوتے، اور ہتھیار بند ہو کہ اس میں تیر پیوست نہ ہو تیا نے والے ہی کی طرف بلیٹ جاتے ہیں۔ کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ نظر کے یہ تیر چلانے والے ہی کی طرف بلیٹ جاتے ہیں۔ نبی اکرم شائل ہی ہوتا ہے کہ نظر کے یہ تیر چلانے والے ہی کی طرف بلیٹ جاتے ہیں، ان میں اکرم شائل ہی ہوتا ہے کہ نظر کے متعلق کئی ایک احادیث ثابت ہیں، ان میں سے ایک وہ ہے جو بخاری ومسلم میں عائشہ چاہئے سے مروی ہے:
میں سے ایک وہ ہے جو بخاری ومسلم میں عائشہ چاہئے سے مروی ہے:
میں سے ایک وہ ہے جو بخاری ومسلم میں عائشہ چاہئے سے مروی ہے:
میں سے ایک وہ ہے جو بخاری ومسلم میں عائشہ چاہئے میں کی کرتے تھے۔''

ر رک ملکہ قابیات کر اس کے ایک میں است کا ایک ہے۔ ابن عباس ٹائٹیا سے مروی ہے وہ نبی اکرم مٹائٹیا سے روایت کرتے ہیں کہآی مٹائٹیا نے فرمایا:

﴿ اَلْعَيْنُ حَقٌّ وَلَوُ كَانَ شَيُءٌ سَابَقَ الْقَدُرَ لَسَبَقَتُهُ الْعَيْنُ وَإِذَا اسْتُغُسِلْتُمُ فَاغُسِلُوُا﴾

'' نظر کا لگ جانا برق ہے، اور اگر کوئی چیز تقدیر سے سبقت کرنے والی ہوتی تو وہ نظر ہی ہوتی اور جب تم (نظر لگانے والوں سے) سے غسل طلب کیا جائے تو عسل کرو۔''

اساء بنت عميس والله على الله على المحول في عرض كى: يا رسول الله طلاقية! جعفر كى بيول كو نظر لگ جاتى ہے، كيا ہم انھيں دم كروايا كريں؟ آپ طلاقية في فرمايا:

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5738] صحيح مسلم [2195/56] • طرح البخاري، رقم الحديث (5738]

﴿ نَعَمُ، لَوُ كَانَ شَيْءٌ سَابَقَ الْقَدُرَ لَسَبَقَتُهُ الْعَيُنُ ﴾

'' ہاں، اگر کوئی چیز تقدیر سے آ گے بڑھنے والی ہوتی تو وہ نظر ہی ہوتی۔'

نیز امام ابو داود رُٹُر لللہ نے عائشہ رُٹُ ﷺ کے واسطے سے بیان کیا ہے کہ نظر
لگانے والے کو حکم دیا جاتا کہ وہ وضو کرے، پھراس کے وضو کے مستعمل پانی سے
وہ شخص غسل کرتا جے نظر لگی ہوتی۔

سہل بن حنیف رُلُائُو کے واسطے سے مروی ہے، کہ نبی اکرم مُلُائُو ان کے ساتھ مدینہ منورہ سے نکلے اور مکہ مکرمہ کی طرف روانہ ہوئے حتی کہ جب وہ جھہ علاقے کے شعب خرار مقام پر پہنچ تو سہل بن حنیف رُلُائُو نے نفسل کیا، صورت حال یہ سے کہ کہ ہل بن حنیف رُلُائُو کے شعب خرار مقام پر پہنچ تو سہل بن حنیف رُلُائُو کی کہ ہل بن حنیف رُلُائُو گورے رنگ کے خوبصورت جسم اور حسین جلد والے تھے، چنانچ شسل کرتے ہوئے بنوعدی بن کعب کے ایک آ دمی عامر بن ربیعہ نے انھیں دیکھا اور کہا: میں نے اس طرح کا خوبصورت آ دمی پہلے نہیں دیکھا جیسا میں نے آ ج دیکھا ہے، اور نہ ہی کسی پردہ نشین لڑکی کی بھی جلد اتی خوبصورت دیکھی ہے۔ اس کا یہ کہنا تھا کہ مہل بن حنیف رُلُائُو نُمین پر گر پڑے، پھران کو اٹھا کر رسول ہے۔ اس کا یہ کہنا تھا کہ مہل بن حنیف رُلُائُو نَمین پر گر پڑے، پھران کو اٹھا کر رسول اللہ مُلُلُونُ کے باس لایا گیا اور کہا گیا: یا رسول مُلُلُونُ کیا آ پ سہل کے متعلق کچھ کر سکتے ہیں؟ اللہ کی قسم! وہ تو اپنا سربھی اور نہیں اٹھا رہا۔ آ پ مُلَائُونُ نے فرمایا:

«هَلُ تَتَّهِمُونَ فِيُهِ مِنُ أَحَدٍ؟»

'' کیاتم اس کے متعلق کسی پر تہمت لگاتے ہو؟''

انھوں نے عرض کی: عامر بن ربیعہ نے انھیں دیکھا تھا، پھر رسول اللہ عَلَیْظِ نے عامر بن ربیعہ کو بلایا وراسے غصے ہوئے اور فرمایا:

<sup>•</sup> سنن الترمذي، رقم الحديث [2095] • سنن الترمذي، رقم الحديث [2095]

((عَلَامَ يَقُتُلُ أَحَدُكُمُ أَخَاهُ! هَلَّا إِذَا رَأَيْتَ مَا يُعُجِبُكَ بَرَّ كُتَ؟))

((عَلَامَ يَقُتُلُ أَحَدُكُمُ أَخَاهُ! هَلَّا إِذَا رَأَيْتَ مَا يُعُجِبُكَ بَرَّ كُتَ؟)

((تم میں سے کوئی شخص اپنے بھائی کوئل کیوں کرتا ہے! تونے جب ایک ایک ایک ایک چیز دیکھی جس نے مجھے خوش کیا تو تونے اس کے لیے برکت کی دعا کرتے ہوئے اس کومبارک باد کیوں نہ دی۔''

پھر آپ مَنْ اللهِ اللهُ اللهُ

چنانچ جمہور علاء کرام اس بات کے قائل ہیں کہ نظر کا لگنا درست اور ثابت ہے، ان کے اس موقف کی دلیل مذکورہ احادیث، مشاہدہ اور امر واقع ہے۔ رہی وہ حدیث جوتم نے (اے سائل!) ذکر کی ہے: ﴿ ثُلُثُ مَا فِيُ الْقُبُورِ مِنَ الْعَیُنِ ﴾ '' قبرول میں پڑے ہوئے لوگول کا ایک تہائی حصہ نظر کگنے کی وجہ سے فوت ہوا۔'' ہم اس کی صحت کا علم نہیں رکھتے، اس کے بجائے جابر ڈٹائن سے مروی ہے کہ آپ ماٹائی اُنے فرمایا:

﴿أَكْثَرُ مَنُ يَّمُونُ مُ مِنُ أُمَّتِي بَعَدَ قَضَاءِ اللهِ وَقَدَرِهِ بِالْأَنْفُسِ»

المسند طيالسي، رقم الحديث [1760]

"الله تعالیٰ کے فیصلے اور تقدیر کے بعد میری امت کے اکثر لوگ وہ ہیں جونظروں کی وجہ سے فوت ہوتے ہیں۔"

ہرمسلمان پر واجب اور ضروری ہے کہ وہ اللہ پر قوی اور پختہ ایمان لاکر اپنے آپ کوشیاطین، سرکش جنول اور انسانوں سے محفوظ رکھے۔ نیز وہ ان سے بچاؤکی خاطر اللہ پر کامل اعتاد اور بھروسا رکھے، اس کا سہارا پکڑتے ہوئے اس کے سامنے عاجزی و انکساری کا مظاہرہ کرے، مسنون تعوذات (وہ مسنون وہ مسنون تعوذات (وہ مسنون وہ مسنون تعوذات (وہ مسنون دعا تیں وغیرہ جن کے ذریعے سے پناہ پکڑی جاتی ہے) پڑھے، معوذ تین (سورت فلق و ناس)، سورت اخلاص، سورۃ الفاتحہ اور آیۃ الکرسی کثرت سے تلاوت کرے۔ پناہ طلب کرنے والی دعا وں میں سے ایک دعا ہے ہے:

﴿ أَعُودُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّآتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ ﴾

'' میں اللہ کے کممل کلمات کے ساتھ ہراس چیز کے شر سے اللہ کی پناہ ۔

پراتا ہوں جو چیز اس نے پیدا کی ہے۔''

نیز ایک دعا بیہ ہے:

«أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّةِ مَنُ غَضَبِهِ وَعِقَابِهِ، وَمِنُ شُرِّ عِبَادِهِ

وَمِنُ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِيُنِ وَأَنُ يَّحُضُرُونِ»

''میں اللہ کے تمام و مکمل کلمات کے ذریعے سے اس کے غضب، عذاب، اس کے بندوں کے شر، شیطانوں کے وسوسوں اور ان کی

اپنے پاس حاضری سے اللہ کی پناہ پکڑتا ہوں۔''

مزیدیه که وه الله تعالی کا بیفرمان کثرت سے پڑھتا رہے:

﴿ حَسْبِيَ اللّٰهُ لَا اِلٰهَ اِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَ هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ ﴾ [التوبة: 129]

'' مجھے اللہ ہی کافی ہے، اس کے سوا کوئی معبود نہیں، میں نے اسی پر مجھے اللہ ہی کافی ہے، اس کے سوا کوئی معبود نہیں، میں نے اسی پر مجروسا کیا اور وہی عرش عظیم کا رب ہے۔''

اور اسی طرح کے دیگر شرعی اذ کار اور مسنون دعائیں پڑھا کرے۔ اس جواب کے شروع میں علامہ ابن القیم ڈلٹ کا جو کلام پیش کیا گیا ہے، یہ کلام بھی اس کے معنی ومفہوم ہی میں ہے۔

اور جب کسی تخص کے متعلق بیہ معلوم ہو کہ اسے نظر لگ گئ ہے یا اس کے متعلق کسی کی نظر لگنے کا شک ہوتو اس نظر لگانے والے کو حکم دیا جائے گا کہ وہ اپنے بھائی کے لیے خسل کرے، چنانچہ اس کے لیے اسے ایک پانی بھرا برتن دیا جائے تو وہ اس میں اپنی بھیلی واخل کر کے پانی لے کرکلی کرے، پھر پیالے میں وہ پانی کلی کر دے۔ اسی پیالے سے اپنا چہرہ وھوئے، پھر اپنا بایاں ہاتھ پانی میں داخل کرے اور اپنے دائیں گھٹے پر یوں پانی بہائے کہ وہ پانی مذکورہ پیالے میں گھٹے پر پانی میں داخل کرے اور اپنے بائیں گھٹے پر پانی میں داخل کرے اور اپنے بائیں گھٹے پر پانی میں داخل کرے اور اپنے بائیں گھٹے پر پانی گئے اس کے سر پر گرے، پھر اپنا ازار دھوئے، پھر وہ پانی اس شخص کے پیچھے سے اس کے سر پر کیارگ سے ڈالا جائے، جس کو نظر گئی ہوتو وہ اللہ کے اذن و حکم سے شفایاب کیوجائے گا۔ (اللجنة الدائمة: 6387)

#### 334- حسد كا مطلب ومفهوم

حمد کا مطلب ہے اس نعمت کے زوال اور خاتے کی خواہش کرنا جو اللہ

تعالی نے اس مخص پر انعام کی ہے جس سے حسد کیا جا رہا ہے۔ اللہ تعالی نے اپنے نبی منافیا کے اللہ تعالی کے اپنے نبی منافیا کے حاسد کے شرسے بناہ طلب کرنے کا تھم دیا ہے جب وہ حسد کرے، چنانچہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

﴿ قُلُ اَعُوْدُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴿ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ ﴿ وَمِنْ شَرِّ عَا خَلَقَ ﴿ وَمِنْ شَرِّ عَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِنْ شَرِّ النَّفُتُتِ فِى الْعُقَدِ ۞ وَمِنْ شَرِّ عَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ [الفلن: 1 تا 5] حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ [الفلن: 1 تا 5]

''تو کہہ میں مخلوق کے رب کی پناہ بکڑتا ہوں۔ اس چیز کے شرسے جو اس نے پیدا کی۔ اور اندھیری رات کے شرسے جب وہ چھا جائے۔ اور گرہوں میں بھو نکنے والیوں کے شرسے۔ اور حسد کرنے والے کے شرسے۔ اور حسد کرنے والے کے شرسے جب وہ حسد کرنے۔''

اور ﴿إِذَا حَسَلَ ﴾ كامعنى ہے كہ جب وہ اپنے دل ميں موجود حسد كا اظہار كرے اور اس كے مقتضا كے مطابق عمل كرے اور اسے اس كا حسد محسود پر شراور برائى تھوپنے پر ابھارے۔ (اللجنة الدائمة: 20963)

#### 335- حسد کے درجات

حسد کے کئی درجات ہیں:

- (1) انسان اپنے مسلمان بھائی سے نعمت کے زوال اور خاتمے کی خواہش کرے، اگر چہوہ نعمت اس کی طرف منتقل نہ ہو، بلکہ وہ اپنے علاوہ دوسرے پر اللہ کے انعام کو ناپیند کرے اور اس پر تکلیف محسوس کرے۔
- ② وہ اپنے سوا دوسرے سے زوال کو پیند کرے، اس لیے کہ وہ خود اس نعمت

کے حصول کی رغبت رکھتا ہو اور اس بات کی آرز و کرے کہ وہ نعمت اس سے زوال پذیر ہوکراس کی طرف منتقل ہوجائے۔

3 وہ اپنے لیے اس طرح کی نعمت کی تمنا کرے بغیر اس کے کہ وہ دوسرے سے اس نعمت کے زوال اور خاتے کو پیند کرے، حسد کا بید درجہ جائز ہے کیونکہ بیسرے سے حسد ہی نہیں ہے بلکہ اسے رشک کہتے ہیں۔

(اللجنة الدائمة: 20963)

### 336- کیا کوئی حسد جائز بھی ہے؟

حسد کیرہ گناہوں میں سے ہے اور کسی شخص کے لیے یہ حلال نہیں ہے

کہ وہ اپنے بھائی سے حسد کرے۔ حسد کا مطلب ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے

بندوں پر جو انعامات کیے ہیں، انھیں ناپند کرنا، مثلاً بندہ ناپند کرے کہ اللہ

تعالیٰ اس (کسی مخصوص) شخص کوعلم یا مال یا بیٹے یا اس جیسی دیگر چیزیں عطا

کرے۔ حسد کے لیے یہ شرط نہیں کہ حسد کرنے والامحسود سے زوال نعمت کی تمنا

کرے، جیسے کہ اکثر علاء کے ہاں حسد کے بیان میں یہ معروف ومشہور ہے،

چنانچہ ان کا یہ کہنا کہ حسد یہ ہے کہ کسی کی نعمت کے زوال و خاتے کی تمنا کی

جائے، شیحے نہیں ہے، بلکہ کی شخص پر اللہ کے کیے ہوئے انعامات کومخس ناپیند کرنا

جائے، شیحے نہیں ہے، بلکہ کی شخص پر اللہ کے کیے ہوئے انعامات کومخس ناپیند کرنا

ہی حسد شار ہوتا ہے۔ اللہ عزوجل نے فرمایا ہے:

﴿ أَمْ يَحُسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا اللهُ مِنْ فَضَلِهِ فَقَدُ اللهُ مِنْ فَضَلِهِ فَقَدُ اللهُ مِنْ فَضَلِهِ فَقَدُ التَّيْنَا الَ اِبْرَهِيْمَ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ التَّيْنَاهُمْ مُّلُكًا عَظِيمًا ثَنَ فَهُدُ مَّنُ صَدَّ عَنْهُ ﴿ [النساء: 55,54] فَمِنْهُمُ مَنْ صَدَّ عَنْهُ ﴾ [النساء: 55,54] "يا وه لوگول سے اس پر حسد کرتے ہیں جو اللہ نے اضی اپنے فضل

سے دیا ہے، تو ہم نے تو آلِ ابراہیم کو کتاب اور حکمت عطا فرمائی
اور ہم نے انھیں بہت بڑی سلطنت عطا فرمائی۔ پھران میں سے کوئی وہ
ہے جواس پرایمان لے آیا اور کوئی وہ ہے جواس سے منہ موڑ گیا۔'
لہٰذا کسی انسان کے لیے اپنے کسی بھائی سے حسد کرنا جائز نہیں ہے۔
رہا سائل کا یہ سوال کہ کون ساحسد جائز ہے؟ تو گزارش یہ ہے کہ کسی قشم کا حد جائز نہیں ہے۔ ایسے معلوم ہوتا ہے کہ سائل کا اشارہ آپ شاھیا کے اس فرمان کی طرف ہے:
فرمان کی طرف ہے:

« لَا حَسَدَ إِلَّا فِيُ اثْنَتَيْنِ»

''صرف دو چیزوں میں حسد (جائز) ہے۔''

جبکہ اہلِ علم نے کہا ہے کہ اس حدیث میں حسد کا معنی رشک ہے، لیعنی کوئی شخص کسی کے ساتھ اشیاءِ دنیا میں سے کسی چنز پر رشک نہ کرے، رشک کے قابل تو صرف وہ شخص ہے جسے اللہ نے علم عطا کر رکھا ہے یا اسے مال سے نوازا ہوا ہے تو وہ خود بھی فائدہ حاصل کر رہا ہے اور دوسروں کو بھی فائدہ پہنچا رہا ہے۔ (ابن عثیمین: فاوی علاء البلد الحرام: 1424)

# 337- حسد کرنے والا اپنا ہی نقصان کرتا ہے

حبد کرنے والا تین اعتبار سے اپنے آپ کونقصان پہنچا تا ہے:

- ① وہ حسد کر کے گناہوں کا ڈھیر جمع کرتا ہے، کیونکہ حسد کرنا حرام ہے۔
- ② وہ اللہ کے ساتھ بے ادبی اور گستاخی کا مرتکب ہوتا ہے، کیونکہ حقیقت میں حسد انسان کے اللہ کی طرف سے اپنے بندے پر کیے گئے انعام کو نالپند
  - صحيح البخاري، رقم الحديث [73] صحيح مسلم [8150/266]

485

کرنے اور اللہ پر اس کے فعل کے متعلق اعتراض کرنے کے مترادف ہے۔ 3 حسد کرنے والا کثرت ِنم اور کثرت ِفکر سے اپنے دل کو تکلیف پہنچا تا ہے۔ (اللجنة الدائمة: 20963)

### 338- دل میں حسد رکھنے والے کا علاج

حسد ایک لا علاج بیاری ہے جو ایسے غلط کارنفوں کو لاحق ہوتی ہے جو دوسروں کا بھلانہیں چاہتے۔ وہ صرف اپنی خیر و بھلائی کے خواہاں ہوتے ہیں، پھر جب وہ کسی کو خیر و بھلائی سے مالا مال دیکھتے ہیں تو اسے ناپند کرتے ہیں، اگر چہ وہ اس نعمت کے اس سے زوال کے خواہش مند نہ ہوں، جیسا کہ شخ الاسلام ابن تیمیہ بھلائے نے اس کی صراحت کی ہے۔ جب دلوں میں بیمرض بیدا ہوجائے تو مندرجہ ذیل طریقوں سے اس کا علاج کیا جائے:

اس بات سے آگی حاصل کی جائے کہ جس کسی کو کوئی نعمت حاصل ہوئی ہے وہ اللہ کے فضل کا حصہ ہے، اللہ سبحانہ وتعالی فرماتے ہیں:
 آمُ یَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَی مَاۤ اتٰھُمُ اللَّهُ مِنُ فَضَلِهِ

[النساء: 54]

''یا وہ لوگوں سے اس پر حسد کرتے ہیں جو اللہ نے انھیں اپنے نضل سے دیا ہے۔''

اور کسی کوفضل و انعام سے نواز نا الله کافعل ہے، جبکہ حسد کا مطلب ہے اللہ کی تقدیر سے ناراضی کا اظہار کرنا۔ جب مؤمن یہ جان لے تو عنقریب وہ اس برخصلت سے باز آ جائے گا۔

② یہ جان لیا جائے کہ حمد کے نتیج میں گناہوں کی کثرت اور نیکیوں کی

#### www.KitaboSunnat.com

بربادی کے سوا کچھ حاصل ہونے والانہیں ہے، اسی لیے ہم کہتے ہیں: حسد

نکیوں کو یوں کھا جاتا ہے جیسے آگ ککڑیوں کو جلا کر راکھ کر دیتی ہے۔

(3) اس بات سے آگاہ رہا جائے کہ حسد تو صرف حاسد کے غم وفکر ہی میں

اضافہ کرتا ہے، اور جیسے جیسے اللہ اپنے بندوں پر انعامات کی بارش کرتا ہے،

ویسے ویسے اس حاسد کی حسرت و تکلیف میں اضافہ ہوتا رہتا ہے۔

(4) حاسد کی حسرت و تکلیف میں اضافہ ہوتا رہتا ہے۔

﴿ یہ جان لیا جائے کہ حاسد کا حسد محسود سے اللہ کے فضل کو نہیں روکے گا، پس حاسد کو آگاہ رہنا چاہیے کہ اس کے حسد کا یچھ فائدہ نہیں ہے۔

5 حاسد اس بات سے بھی آگاہ رہے کہ جب وہ حسد کر رہا ہوتا ہے تو وہ اپنے خاص مصالح سے بھی غافل ہو کر حسد کی آگ میں جل رہا ہوتا ہے، چنا نچہ تم دکھو گے کہ حاسد محسود کے متعلق معلومات اور اس کی مخفی باتوں، اور اس کے عال یا اولا دیاعلم یا کوئی اور خیر و بھلائی کی جاسوسی میں لگا رہتا ہے (اور اپنی مصلحتوں سے غافل ہوجاتا ہے)۔

تھوڑے سے غور وفکر سے شمصیں معلوم ہوگا کہ مذکورہ طریقوں کے علاوہ کچھ مزید ایسے طریق ہیں جن پڑمل پیرا ہو کر حسد سے بچا جا سکتا ہے۔ (ابن تشمین: قادیٰ علاء البلد الحرام: 1425)

### **339-** جادواور نظر لگنے کے درمیان فرق

لغوی لحاظ سے جادو اس چیز کو کہتے ہیں جس کا سبب لطیف اور مخفی ہو، جبکہ اصطلاح میں جادو ان تعویذ گنڈوں اور دم جھاڑوں کا نام ہے جو دلوں اور جسموں پر اثر انداز ہوتے ہیں، پھر وہ دل اور بدن بیار ہوجاتے ہیں، (بعض اوقات) موت واقع ہوجاتی ہے۔ نیز ان (تعویذات اور منتروں) کے ذریعے

ے میاں بوی کے درمیان جدائی ڈالی جاتی ہے۔ فرمانِ باری تعالی ہے:
﴿ فَیَتَعَلَّمُوْنَ مِنْهُمَا مَا یُفَرِّقُونَ بِهِ بَیْنَ الْمَرْءِ وَ زَوْجِهِ وَ مَا هُمْ بِضَآرِیْنَ بِهِ مِنْ اَحَدٍ اِلَّا بِإِذْنِ اللّٰهِ ﴿ [البقرة: 102] هُمْ بِضَآرِیْنَ بِهِ مِنْ اَحَدٍ اِلَّا بِإِذْنِ اللّٰهِ ﴾ [البقرة: 102] 

''پھر وہ ان دونوں سے وہ چیز سکھتے جس کے ساتھ وہ مرد اور اس کی ساتھ وہ برگز کسی کو بیوی کے درمیان جدائی ڈال دیتے اور وہ اس کے ساتھ ہرگز کسی کو نقصان پہنچانے والے نہ تھ مگر اللّٰد کے اذن کے ساتھ۔''

رہا نظر کا لگنا تو اس کے لیے عربی زبان میں لفظ "عین" استعال ہوتا ہے جو "عَانَ یَعِینُ" سے ماخوذ ہے۔ یہ اس وقت بولا جاتا ہے جب کوئی شخص کسی سے جلتے ہوئے اسے نظر لگا دے۔ نظر کا لگ جانا برحق ہے، جیسے صحیح حدیث میں وارد ہوا ہے کہ نبی اکرم مَالَّيْمُ نے ارشاد فرمایا:

﴿ اللَّهَيْنُ حَقٌّ وَلَوُ كَانَ شَيُءٌ سَابَقَ الْقَدُرَ لَسَبَقَتُهُ الْعَيْنُ وَإِذَا اسْتُغُسِلُتُمُ فَاغُسِلُوا ﴾ استُغُسِلتُمُ فَاغُسِلُوا ﴾

'' نظر کا لگ جانا برحق ہے اور اگر کوئی چیز تقدیر سے سبقت کرنے والی ہوتی تو وہ نظر ہی ہوتی۔ جبتم (نظر لگانے والوں) سے غسل کرنا طلب کیا جائے تو غسل کرو۔''

نظر لگانے کا حکم یہ ہے کہ جادو کی طرح میہ بھی حرام ہے، رہا نظر لگانے والے کے علاج کا سوال تو وہ جب کسی ایسی چیز کو دیکھے جواسے پہند آئے تو وہ اللّٰد کا ذکر کرے اور اس چیز کے مالک کے حق میں برکت کی دعا کرے، جبیبا کہ حدیث میں ہے:

«عَلَامَ يَقُتُلُ أَحَدُكُمُ أَخَاهُ! هَلَّا إِذَا رَأَيْتَ مَا يُعُجِبُكَ بَرَّكُتَ؟»



''تم میں سے کوئی شخص اپنے بھائی کوتل کیوں کرتا ہے! تونے جب ایک ایسی چیز دیکھی جس نے مجھے خوش کیا تو تم نے اس کے لیے برکت کی دعا کرتے ہوئے اس کو مبارک باد کیوں نہ دی۔''

چنانچپه وه مخص جس کی نظر لگ جاتی ہو، وه کسی پیندیده چیز کو دیکھ کر پڑھے: چنانچپه وه مخص جس کی نظر لگ جاتی ہو، وه کسی پیندیده چیز کو دیکھ کر پڑھے:

"مَا شَاءَ اللهُ، لَا حَوُلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ"

''جو اللہ نے چاہ (کسی کو عطا کیا) اللہ کے بغیر نہ (کسی چیز سے) بیخے کی طاقت اور نہ (پچھ کرنے کی) قوت ہے۔''

نیز وہ اس چیز کے مالک شخص کے حق میں برکت کی دعا کر ہے: ("بَارَكَ اللّٰهُ" وغیرہ الفاظ پڑھے) رہا وہ شخص جسے نظر لگائی گئی ہے تو وہ اللّٰہ پرایمان، اس پر توکل و بھروسے، تلاوت قرآن اور مسنون اذکار اور دعا نمیں پڑھ کر اپنی حفاظت کیا کرے، اور جب معیون (جسے نظر لگ گئی ہے) کو معلوم ہوجائے کہ فلال شخص نے اسے نظر لگائی ہے، تو اس کے لیے مشروع اور جائز ہے کہ معیون اس سے مطالبہ کرے کہ وہ اپنا چہرہ، دونوں ہاتھ اور اپنے ازار کا اندرونی حصہ دھوئے اور وہ پانی ایک برتن میں ڈال دے، پھر وہ شخص جسے نظر لگائی گئی ہے، اس یانی سے مسل کر لے، کیونکہ نبی اگرم سائٹ ایک کا فرمان ہے:

«وَإِذَا اسْتُغُسِلُتُمْ فَاغُسِلُواً»

"جبتم (نظر لگانے والوں) سے غسل کرنے کا مطالبہ کیا جائے تو غسل کرو۔" (اللجنة الدائمة: 6366)

489

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [4251] صحيح مسلم [2704/440]

<sup>2</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [5738] صحيح مسلم [2195/56]

#### 340- کیا نظر لگنے کی وجہ سے فوت ہونے والے کو کوئی فضیلت ما زائد اجر ملے گا؟

میں نہیں جانتا کہ اسے کوئی زائد اجریا فضیلت حاصل ہوگی، کیونکہ نظر کا گنا ان امور سے ہے جن کے ذریعے سے اللہ تعالی اپنے بندے کو آزمائش میں مبتلا کرتا ہے، مگر اتنا کہا جا سکتا ہے کہ نظر لگنے سے موت کا واقع ہونا، ڈوب کریا جل کر مرنے کی طرح ہے، اس مشابہت کی وجہ سے اس کے لیے خیر و بھلائی کی توقع اور امید کی جا سکتی ہے، رہا اس کے متعلق قطعی فیصلہ دینا تو ہم اس کے ساتھ قطعی فیصلہ دینے کی طاقت نہیں رکھتے ہیں۔

(ابن عثيمين: مجموع الفتاوي والرسائل: 293)

#### 341- حسد کے ڈر سے کارکو دم کرنے کا حکم

اس میں کوئی حرج نہیں ہے، کیونکہ جس طرح حیوانات اور جانوروں کو نظر لگ جاتی ہے، اسی طرح کارخانوں اور فیکٹریوں، گھروں، درختوں، مصنوعات، کاروں، درندوں وغیرہ کوبھی نظرلگ جاتی ہے۔

رہا نظر اتارنے کا طریقہ علاج تو وہ کچھ یوں ہے کہ نظر لگانے والا وضویا عنسل کرے اور اپنے وضویا عنسل یا اپنے اعضاء میں سے کسی ایک عضو کو دھونے سے حاصل ہونے والامستعمل پانی جانور پر ڈالے، اسی طرح کار پر اور ایسے ہی جس چیز کو بھی نظر لگی ہو، اس پر نظر لگانے والے کے وضو اور عنسل وغیرہ کا پانی ڈالا جائے۔ کار کے ریڈی ایڈ کے پائپ میں سے پانی ڈالنا اللہ العالمین کے حکم سے مفید ثابت ہوگا۔ اس طرح کی نظر اتار نے کا سے علاج ہے جس کی ولیل نبی

ا كرم مَنَافِيْتِم كابيفرمان ہے:

(وَإِذَا استُغُسِلتُمُ فَاغُسِلُوا)

"جبتم (نظر لگانے والوں) سے عسل کرنے کا مطالبہ کیا جائے تو عسل کرو۔"

اس طرح کے نظر ا تار نے کے کامیاب واقعات اور قصےمشہور ومعروف ہیں ۔ واللّٰداعلم (ابن جبرین: فآویٰ علاءالبلدالحرام: 1399)

**342-** نظر لگانے والے کاعلم ہونے پراس سے غسل کا مطالبہ کرنے کا حکم

جب کسی نظر لگانے والے کاعلم ہوجائے اور تحقیق سے ثابت ہوجائے کہ وہی ہے جس نے معین (جس کو نظر لگائی گئ) کو نظر لگائی ہے تو اس سے اپنے ہاتھوں یا جسم کا کوئی حصہ دھونے کا مطالبہ کیا جائے گا، تا کہ وہ پانی معین پر ڈالا جائے یا اسے وہ پانی پلایا جائے، اسی طرح جب عائن (نظر لگانے والے) کو خود بیعلم ہوجائے کہ اس نے فلال شخص کو نظر لگا دی ہے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ ان الفاظ کے ساتھ معین کے تق میں برکت کی دعا کرے:

"مَا شَاء الله لا قوة إلا بالله"

''جواللہ نے جاہا (اس معین کوعطا کیا) نیکی کرنے کی طاقت اور گناہ

ہے بیخے کی قدرت اللہ کے سوانہیں ہے۔''

سی کونظر لگانے کے بعد اس پر واجب ہے کہ وہ مذکورہ الفاظ پڑھ کر معین کو دم کرے یا اپنے جسم کے کسی جھے کو دھو کر وہ پانی اس پر ڈالے۔

491

اور جب اس سے عسل کا مطالبہ کیا جائے تو اس کے لیے اس کا انکار کرنا جائز نہیں ہے، خواہ اس کی کسی کہی ہوئی بات کی بنیاد پر اس کومورد الزام تھہرایا جائے یا یہ یقین ہو کہ یہی وہ شخص ہے جس نے معین کونظر لگائی ہے۔

عائن کے لیے اس مطالبے پر غضبناک ہونا جائز نہیں ہے، اگر چہ اسے یہ معلوم ہے کہ اس کی نظر نہیں گئی ہے، کیونکہ بعض اوقات نظر عائن سے سبقت کرتے ہوئے آگے بڑھ جاتی ہے اور اکثر ایسے بھی ہوتا ہے کہ عائن کے ادادے کے بغیر ہی نظر لگ جاتی ہے، حتی کہ اس کی اولا دکو اس کی نظر لگ جاتی ہے یا اس کے مال ہی کو نظر لگ جاتی ہے، پھر وہ اس کلمے کے بولنے پر، جس کی وجہ سے نظر لگی ہو، شرمندہ ہوتا ہے۔ واللہ اعلم

(ابن جبرين: فآويٰ علاء البلد الحرام: 1399)

343- جب کسی شخص کوکوئی کھانا کھاتے ہوئے دیکھے تو اس کا (نظر لگنے کے ڈریسے) کھانے کا ٹکڑا اورلقمہ چینکنے کا حکم

يه ايك غلط خيال به اور نبى اكرم تَالِيَّا كَاس فرمان كَ خلاف ب: « إِذَا سَقَطَتُ لُقُمَةُ أَحَدِكُمُ فَلْيُمِطُ مَا بِهَا مِنَ الْأَذَىٰ وَلَيْأَكُلُهَا »

''جب تم میں سے کسی شخص کا لقمہ گر پڑے تو وہ اس کی آلائش دور کر کے اسے تناول کر لے۔'' (ابن عثیمین: مجموع الفتادیٰ والرسائل: 216)

<sup>€</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [3845]

#### 344- نظرا تارنے کے لیے کیمیائی نمک، گھاس پھوس اور پتوں کی دھونی دینے کا تھم

ندکورہ طریقے سے نظر کا علاج کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ نظر کا یہ علاج معمول کے اسباب میں سے نہیں ہے۔ بھی ایسا ہوتا ہے کہ مذکورہ دھونی کے ذریعے سے جن شیاطین کی رضا وخوشنودی حاصل کی جاتی ہے اور شفایابی کے لیے ان سے مدوطلب کی جاتی ہے، چنانچہ نظر کا علاج صرف شرعی اور مسنون دم کے ذریعے سے اور اس طرح کے دیگر طریقوں کے ذریعے سے کیا جائے جو طریقے سے کیا جائے جو طریقے سے کیا جائے جو طریقے کے احادیث سے ثابت ہیں۔ (اللجنة الدائمة: 4393)

#### 345-ايك عجيب وغريب اعتقاد

سوال ہمارے بعض یمنی قبائل میں بدرسم پائی جاتی ہے کہ جب عورت کی عمر دراز ہوجاتی ہے اور وہ بڑھیا بن جاتی ہے تو لوگ بداعتقاد بنا لیتے ہیں کہ جب بدعورت کسی جوان لڑکے یا لڑکی یا بیج، خواہ وہ مذکر ہو یا مؤنث کو دیکھے گی تو اس کی روح قبض ہوجائے گی اور جب وہ چاہے گی اس کو نئے سرے سے زندہ کر دے گی۔ کیا کتاب اللہ یا سنت رسول اللہ مُلَّاثِمُ یا رسول الله مُلَّاثِمُ کے واضح حابہ کرام ڈی لُٹِمُ میں سے کسی سے اس اعتقاد کی کوئی سند اور دلیل ملتی ہے؟ واضح رہے کہ جس عورت پر اس قسم کا الزام ہوتا ہے، اس کا بیٹا یا جو بھی اس کی کفالت کر رہا ہوتا ہے، اس کا بیٹا یا جو بھی اس کی کفالت کر رہا ہوتا ہے، اس اس کی بیٹا دیا جو بھی اس کی کفالت کر رہا ہوتا ہے، اس کا بیٹا یا جو بھی اس کی کفالت کر رہا ہوتا ہے، اس کا بیٹا یا جو بھی اس کی کفالت کر رہا ہوتا ہے، اس کا بیٹا یا جو بھی اس کی کفالت کر رہا ہوتا ہے، اس اس کی بیٹا کے دیا ہوتا ہے، اس کا بیٹا یا جو بھی اس کی کفالت کر رہا ہوتا ہے، اسے اپنے گھر سے نکال دیتا ہے اور اسے بھتی دھوپ میں بھینک دیا جاتا ہے۔

نیز ان کے ہاں ایک آ دمی ہے، جس کے پاس اس طرح کی عمر رسیدہ

493

اور بڑھیا عورتوں کو لے کر جاتے ہیں، وہ جس کے متعلق جا ہتا ہے، فیصلہ دیتا ہے کہتم اس عورت سے بے نقلقی اختیار کر لو اور جس کے متعلق جا ہتا ہے میہ فیصلہ دیتا ہے کہ اسے اپنی ذمہ داری اور کفالت میں رکھو۔

جواب تم نے جس عورت اور مرد کا اور ان کے جس فعل کا سوال میں ذکر کیا ہے ہم تو ان کے متعلق شریعت مطہرہ میں کوئی اصل اور بنیاد نہیں جانتے ہیں اور نہ سرے سے یہ اعتقاد رکھنا جائز ہے کہ یوں کسی کے دیکھنے سے موت واقع ہوجاتی ہے، کیونکہ موت وحیات تو اللہ سجانہ وتعالی کے ہاتھ میں ہے اور اس کے علاوہ کوئی غیب کا علم بھی نہیں رکھتا (کہ وہ فدکورہ شخص کی طرح یوں فیصلہ دیا کرے) کیونکہ اللہ سجانہ وتعالی کا فرمان ہے:

﴿ قُلُ لَّا يَعُلَمُ مَنْ فِي السَّمُوٰتِ وَ الْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ وَ مَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ [النمل: 65]

( كهد ه الله كسوا آسانول اورزمين ميل جوبهي مع غيب نهيل جانتا

'' کہہ دے اللہ کے سوا آسانوں اور زمین میں جو بھی ہے عیب ہمیں جانتا اور وہ شعور نہیں رکھتے کہ کب اٹھائے جا ئیں گے۔''

اوراگر مذکورہ انداز میں کوئی اثر ظاہر ہوتا بھی ہے تو یہ جادو کی قسموں میں سے ایک قتم ہے جس کے ذریعے سے انسان کی آئھ پر اس طرح کا وہم اور خیال ڈالا جاتا ہے تو اسے اجسام اور وجود اس کے برخلاف نظر آنے لگتے ہیں، جیسے کہ وہ حقیقت میں ہوتے ہیں۔ مسلمانوں کے اجماع کی بنا پر مذکورہ عمل حرام ہے اور اس طرح کی چیزوں کا اقرار اور تصدیق کرنا جائز نہیں ہے، بلکہ اس کا افکار کرنا اور اس سے پر ہیز کرنا واجب اور ضروری ہے، کیونکہ وہ ایسے محرمات میں سے ہو کفر کی حد تک لے جانے والے ہیں اور وہ فرعون کے جادوگروں میں سے جو کفر کی حد تک لے جانے والے ہیں اور وہ فرعون کے جادوگروں جیسا جادو ہے۔ (اللہ جنة الدائمة: 3384)

#### 346- ماسد کی نظر کے خوف سے لکڑی کو '' دَقَّ الْحَشَبُ'' ( لکڑی باریک ہوگئ) کہہ کر کھودنے کا تھکم

یہ ایک منکر ممل اور غلط اعتقاد ہے، لہذا ایسا کرنا جائز نہیں ہے، چنا نچہ کسی نیمت کے مرحکس چیز سے زیج جانے پر مشروع بیہ بہت کے حاصل ہونے یا اس نعمت کے برحکس چیز سے زیج جائے اور اللہ سجانہ وتعالی ہے کہ اللہ کا شکر ادا کیا جائے، اس کی ثنا وتعریف کی جائے اور اللہ سجانہ وتعالی سے نعمت کے مکمل ہونے اور اس کا شکریہ بجا لانے پر نصرت و مدد کا سوال کیا جائے، جیسا کہ اللہ عزوجل نے اپنی کتاب عظیم میں ارشاد فرمایا:

﴿ وَ إِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمُ لَئِنُ شَكَرْتُمُ لَا زِيدَنَّكُمُ وَلَئِنَ كَفَرْتُمُ اللَّهِ وَلَئِنَ كَفَرْتُمُ اللَّهِ وَلَئِنَ كَفَرْتُمُ اللَّهِ عَذَا بِي لَشَدِيدٌ ﴾ [إبراهيم: 7]

''اور جب محصارے رب نے صاف اعلان کر دیا کہ بے شک اگرتم شکر کرو گے تو میں ضرور ہی شخصیں زیادہ ددل گا ادر بے شک اگر تم ناشکری کرو گے تو بلاشبہہ میرا عذاب یقیناً بہت سخت ہے۔'' نیز اللہ سجانہ وتعالیٰ نے فرمایا:

[البقرة: 152]

''سوتم مجھے یاد کرو، میں شہھیں یاد کروں گا اور میرا شکر کرو اور میری ناشکری مت کرو۔'' (ابن باز: مجموع الفتادیٰ دالمقالات: 424/8)

347- نظرز دہ شخص کا شرعی اور مسنون دم کے ذریعے سے علاج کیا جائے

نظر زدہ شخص کے علاج کے سلسلے میں مشروع یہ ہے کہ کسی ایسے ثقہ مرد ( 495 ) ے شری دم کروایا جائے، جو شری اور مسنون دم کرنے میں معروف ہو یا انہی صفات کی حامل عورت سے دم کروایا جائے، کیکن اگر دم کرنے والا مرد ہوتو اس کے لیے اس عورت سے تنہائی اختیار کرنا جائز نہیں، جسے وہ دم کرنے جا رہا ہے، بلکہ ضروری ہے کہ ان کے پاس کوئی تیسر اشخص ہوجس سے خلوت کا از الدہ ہوجائے۔

اگر نظر لگانے والے کاعلم ہوجائے تو مشروع یہ ہے کہ اس سے خسل کا مطالبہ کیا جائے جس پر وہ اپنا چہرہ اور اپنی دونوں ہتھیلیاں دھوکر مستعمل پانی ایک برتن میں ڈالے، پھر اس پانی سے معین (جسے نظر لگائی گئی ہے) عسل کرے، کیونکہ نظر لگائی گئی ہے) عسل کرے، کیونکہ نظر لگائی گئی ہے) عسل کرے، کیونکہ نظر لگائی گئی ہے) عسل کرے،

﴿ وَإِذَا اسُتُغُسِلُتُمُ فَاغُسِلُوا ﴾

''جبتم (نظر لگانے والوں) سے عسل کرنے کا مطالبہ کیا جائے تو عسل کرو۔'' (ابن باز: مجموع الفتاوی والمقالات: 155/8)

#### 348- نظر بداورتو کل

حدیث میں آیا ہے:

﴿ اَلْعَيْنُ حَقٌّ وَلَوُ كَانَ شَيُءٌ سَابَقَ الْقَدُرَ لَسَبَقَتُهُ الْعَيْنُ وَإِذَا اسْتُغُسِلْتُمُ فَاغُسِلُواً

'' نظر کا لگنا برخل ہے اور اگر کوئی چیز تقدیر سے سبقت کرنے والی ہوتی تو وہ نظر ہی ہوتی اور جب تم (نظر لگانے والوں) سے عسل کرنے کا مطالبہ کیا جائے تو عسل کرو۔''

نظر سے مراد وہ انسانی نظر ہے جو چیزوں کولگا کر انھیں خراب اور ضائع

تک کر دیتی ہے، مگریہ خرابی اللہ کے حکم اور تقدیر کے بغیر واقع نہیں ہوتی۔ جہاں تک نظر لگنے کی کیفیت کا تعلق ہے تو اللہ ہی اس کیفیت کو جانتا ہے۔ ہاں! اتنا کہا جا سکتا ہے کہ لوگوں میں سے کوئی ایسا بھی ہوتا ہے جس کانفس شریر ہوتا ہے اور کسی کی بات کان لگا کر سننے پر اس سے ایک ضرر رسال زہریلہ مواد اٹھتا ہے اور معین (جس کونظر لگائی گئی ہو) میں پیوست ہو جاتا ہے تو اللہ کے تھم سے بچھ تبدیلیاں رونما ہوتی ہیں، مثلاً معین کا درد اور تکلیف وغیرہ محسوس کرنا۔ اس لیے تم پر (اے مخاطب!) واجب ہے کہ تم احتیاط کرو اور ایسے اسباب اور حفاظتی تد ابیر اختیار کروجن کے ذریعے سے تم اس کے شریعے محفوظ رہ سکو۔ ان اسباب اور حفاظتی تد ابیر میں سے ایک بیہ ہے: اللّٰہ کی پناہ طلب کرنا۔ چنانچہ نبی اکرم مُثَاثِیَا مسن اور حسین را اللہ کی پناہ

میں دیتے تھے:

"أُعَيْذُكُمَا بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّةِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ وَمِنُ شَرِّ شَيُطَان وَّهَامَّةٍ وَّمِنُ شُرِّ عَين لَّامَّةٍ "

دومیں تم دونوں کو ہر شیطان اور زہر ملیے جانور سے اور ہر لگ جانے والى نظر سے اللہ تعالیٰ کے مکمل کلمات کی بناہ دیتا ہوں۔''

رسول الله مَنْ اللَّهُ عَنُول اور انسانوں کی آئکھ سے الله کی پناہ پکڑا کرتے تھے اور جبریل علیظا نبی اکرم ملاقیم کونظر کا دم کرتے ہوئے یہ دعا پڑھا کرتے تھے: « بسُم اللهِ أَرُقِيُكَ مِنُ كُلِّ شَيْءٍ يُوذِيُكَ وَمِنُ شَرِّ كُلِّ نَفُسٍ

أَوُ عَيْنِ حَاسِدٍ ٱللَّهُ يَشُفِيكَ بِسُمِ اللَّهِ أَرُقِيُكَ ﴾

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2186/40]



صحيح البخاري، رقم الحديث [3371]

''اللہ کے نام سے میں مجھے دم کرتا ہوں ہراس چیز سے جوتمھارے لیے تکلیف دہ ہو، ہرنفس کے شر سے اور حاسد کی نظر سے اللہ شمھیں شفا عطا کرے، اللہ کے نام سے میں شمصیں دم کرتا ہوں۔'' یں نظر زدہ انسان پر واجب ہے کہ نظر لگنے پر اس کا علاج معالجہ کروانے کے ساتھ ساتھ مٰدکورہ دعا کیں پڑھے اور وہ اسباب اختیار کرے جواسے نظر لگنے ہے محفوظ رکھیں، اسی طرح جب نظر زدہ شخص کسی انسان پر الزام عائد کرے کہ اس نے نظر لگائی ہے تو وہ اس سے مطالبہ کرے کہ وہ اسے اپنا کپڑا وغیرہ دھوکر مستعمل یانی عطا کرے، کیونکہ حدیث میں آپ مُلاَیْمُ کا پیچکم موجود ہے: «وَإِذَا استُغُسِلُتُمُ فَاغُسِلُواً»

''جب تم (نظر لگانے والوں) سے غسل کرنے کا مطالبہ کیا جائے تو غنسل كرو\_' (ابن جبرين: فآويٰ علاءالبلدالحرام: 1404)



# دلوں کی بیار بال اوران کا علاج

- (1) سنگ دلی کاعلاج۔
- ریا کاری اورد کھلا وا۔
- الى گلوچ اور لعن طعن -
  - استهزاءومذاق -
    - ت برگمانی۔
    - 6 خود پسندی۔
  - 🛈 غصه اورناراضي -
  - 🔞 غيبت اور چغلی -
    - و برائی اور تکبر۔
      - 10) جھوٹ۔
- الله کی رحمت سے مایوسی اور ناامیدی۔

#### www.KitaboSunnat.com

#### سنگدلی کا علاج

#### 349- سنگدلی اوراس کا علاح

گناہ، نافر مانیاں، کثرت ِ غفلت اور غافل و فاسق لوگوں کی صحبت جیسی سے تمام خصاتیں سنگدلی کے اسباب میں شامل ہیں، جبکہ دلوں کی نرمی، صفائی اور طمانیت کے اسباب میں سے اللہ جل و علا کی اطاعت بجا لانا، اچھے لوگوں کی صحبت اختیار کرنا، ذکر اللی، تلاوت قرآن اور استغفار کر کے اپنا وقت بچانا ہے۔ جس شخص نے بھی اللہ کا ذکر، تلاوت قرآن، اچھے لوگوں کی صحبت اختیار کر کے، جس شخص نے بھی اللہ کا ذکر، تلاوت قرآن، اچھے لوگوں کی صحبت اختیار کر کے، غافل اور برے لوگوں کی صحبت سے دور رہ کر اپنے وقت کو بچایا اور اس کی حفاظت کی، اس کا دل یا کیزہ اور نرم ہوجائے گا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ اللَّهِ اللّ

تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: 28]

''وہ جو ایمان لائے اور ان کے دل اللہ کی یاد سے اطمینان پاتے ہیں۔'' ہیں۔''

(ابن باز: مجموع الفتاوي والمقالات: 244/5)

### 350-ایمانی کمزوری کے چند علاح

سوال میں ایک پابند شریعت نوجوان ہوں لیکن زمانہ حال کے قریب 501

میں نے نوٹ کیا ہے کہ میرا ایمان کمزور ہو چکا ہے، کیونکہ میں بعض نافر مانیوں کا ارتکاب کرنے لگا ہوں، جیسے نماز ضائع کرنا اور لیٹ کر کے بڑھنا، بیہودہ باتوں کوسننا اور دنیا کی لذتوں میں مگن رہنا وغیرہ۔ میں نے اپنے نفس کوان نافر مانیوں سے بچانے کی کوشش کی ہے، مگر میں اپنی کوشش میں ناکام رہا۔ کیا آپ جناب ایسے سیدھے راستے کی طرف میری راہنمائی کر سکتے ہیں جس کے ساتھ میں اپنے برائی کا حکم دینے والے نفس کے شرسے نجات پاسکوں؟

جواب ہم اللہ تعالیٰ سے اپنی اور تمھاری ہدایت کی دعا کرتے ہیں۔ ضعف ایمانی سے بچنے کا پہلا طریقہ ہیہ ہے کہ تلاوت قرآن اور اس کے معانی پر غور و تدبر کا شوق رکھنا۔ اللہ تعالیٰ قرآن کریم میں ارشاد فرماتے ہیں:

﴿ يَا يُهَا النَّاسُ قَلُ جَآءَتُكُمُ مَّوْعِظَةٌ مِّنَ رَّبِّكُمُ وَشِفَآءٌ لِّمَا ﴿ يَا يُهُا لَا يُكُمُ وَشِفَآءٌ لِّمَا

فِي الصُّدُورِ وَ هُدِّي وَ رَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: 57]

"اے لوگو! بے شک تمھارے پاس تمھارے رب کی طرف سے عظیم نصیحت اور اس کے لیے سراسر شفا جو سینوں میں ہے اور ایمان والوں کے لیے سراسر ہدایت اور رحمت آئی ہے۔"

دوسرا طریقہ یہ ہے کہ جہاں تک ہو سکے نبی اکرم مُنَاتِیْا کی سنت اور سیرت کی طرف رجوع کرنا اور اس کا مطالعہ کرنا، یقیناً سیرت وسنت نبویہ اس شخص کے لیے راہنمائی کرنے والا نور اور روشنی ہے جوشخص اللّٰدعز وجل تک پہنینا جا ہتا ہے۔

تیسرا یہ کہ اہلِ اصلاح اور تقوی شعار علماء ربانیین اور متقی دوستوں کی صحبت اختیار کرنے کی حرص کرنا۔



چوتھا طریقہ یہ ہے کہ حتی الامکان برے ہم نشینوں کی صحبت سے دور رہنا، جن کے متعلق رسول الله مَثَالِثَامِ نے فرمایا ہے:

( مَثَلُ الجَلِيُسِ السُّوءِ كَنَافِخِ الْكِيْرِ إِمَّا أَنُ يُحْرِقَ ثِيَابَكَ وَإِمَّا أَنُ يُحْرِقَ ثِيَابَكَ وَإِمَّا أَنْ يُحْرِقَ ثِيَابَكَ وَإِمَّا أَنْ تَحدَ رِيُحًا خَبِيُثَةً »

''برا جَانشیرن بھٹی بھو نکنے والے کی طرح ہے جو یا تو تمھارے کپڑے جلا دے گایا تم اس سے بدیو یا وکئے۔'' جلا دے گایا تم اس سے بدیو یا وکئے۔''

پانچواں طریقہ میہ ہے کہ تمھارے اندر (ضعفِ ایمان کی) جو بیہ تبدیلی پیدا ہوئی ہے، اس پرتم اپنے نفس کو ڈانٹ ڈپٹ کر کے اسے واپس لانے کی کوشش کرو اور یہ کام اس وقت تک جاری رکھو جب تک تمھارانفس پہلی (ایمان کی مضبوطی والی) حالت پرنہیں آ جا تا۔

چھٹا طریقہ یہ ہے کہ تم جو بھی نیک عمل بجالاؤ، اس پرخود پیندی کرتے ہوئے کہتم جو بھی نیک عمل کوضائع کر دیتا ہے، جبیبا کہ اللہ عزوجل نے ارشاد فرمایا:

﴿ يَمُنُّوْنَ عَلَيْكَ أَنُ اَسُلَمُوا قُلُ لاَّ تَمُنُّواْ عَلَىَّ اِسْلاَمَكُمْ بَلِ اللهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمُ اَنُ هَدَاكُمْ لِلْإِيْمَانِ اِنْ كُنْتُمْ طَدِقِيْنَ ﴾ الله يَمُنُّ عَلَيْكُمْ اَنُ هَدَاكُمْ لِلْإِيْمَانِ اِنْ كُنْتُمْ طَدِقِيْنَ ﴾ الله يَمُنُّ عَلَيْكُمْ اَنُ هَدَاكُمْ لِلْإِيْمَانِ اِنْ كُنْتُمْ طَدِقِيْنَ ﴾ المحرات: 17]

''وہ تھ پر احسان رکھتے ہیں کہ وہ اسلام لے آئے، کہہ دے مجھ پر اپنے اسلام کا احسان نہ رکھو، بلکہ اللہ تم پر احسان رکھتا ہے کہ اس نے شمصیں ایمان کے لیے ہدایت دی، اگرتم سچے ہو۔''

اس کے بجائے اپنے نیک اعمال کو اس نظر سے دیکھو کہتم سے اعمال



میں ہمیشہ کوتا ہی ہوتی ہے، تا کہ تمھارا اللہ سبحانہ وتعالی کے متعلق اچھا گمان ہو اور تم استغفار کرتے رہو اور اللہ عزوجل سے توبہ کرتے ہوئے اپنی کوتا ہی پر معافی کی درخواست پیش کرتے رہو، کیونکہ جب انسان اپنے اعمال کو بنظرِ استحسان دیکھے گا اور اپنے نفس کا رب تعالی پرحق سمجھے گا تو یہ بڑا خطرناک معاملہ ہے، اس سے اعمال برباد اور ضائع ہوجاتے ہیں۔

(ابن عثيمين: فماويٰ علماءالبلدالحرام: 1689)

350- الشخص كا علاج جس كى ايمانى حالت كچھ اس طرح بدل گئی ہو كہ اسے ايمان كى حلاوت وشير بني محسوس نہ ہو

سوال الله عزوجل نے اپنی حکمت کے ساتھ جو بیماری بھی پیدا کی ہے، اس کا علاج بھی پیدا کیا ہے، حتی کہ اس نے معنوی اور نفسیاتی امور کا علاج بھی پیدا کیا ہے۔ ذرا وضاحت کر دیجیے کہ نفسیاتی امراض کا کیا علاج ہے؟

جواب سی ما مرام النظائی نے نبی اکرم منافظ کی خدمت میں حاضر ہوکر اپنے دلوں میں ان خیالات اور وسوسوں کے پیدا ہونے کی شکایت کی جن کے متعلق وہ یہ تو پیند کرتے ہیں کہ وہ زمین و آسان سے نکل کر کہیں چلے جا کیں، مگر ان وسوسوں کا زبان سے اظہار کرنا اضیں گوارا نہیں ہے، چنانچہ نبی اکرم منافظ نے اخمیں تھم دیا کہ وہ اس طرح کے خیالات سے رک جا کیں اور شیطان مردود سے اللہ تعالی کی پناہ طلب کریں۔ آپ منافظ نے ارشاد فرمانا:

﴿ يَأْتِيُ الشَّيُطَانُ أَحَدَكُمُ فَيَقُولُ: مَنُ خَلَقَ كَذَا؟ مَنُ خَلَقَ

كَذَا؟ حَتَّى يَقُولَ: مَنُ خَلَقَ رَبَّكَ؟ فَإِذَا بَلَغَ ذَٰلِكَ، فَلْيَسُتَعِذُ باللهِ وَلُينَتَهِ»

روتم میں سے سی شخص کے پاس شیطان آ کر سوال کرتے ہوئے کہتا ہے؟ ہے: فلال چیز کو کس نے پیدا کیا ہے؟ فلال چیز کو کس نے پیدا کیا ہے؟ حتی کہ وہ کہتا ہے: تمھارے رب کو کس نے پیدا کیا ہے؟ پس جب وہ اس حد تک پہنچ جائے تو وہ اللہ کی پناہ طلب کرے اور اس خیال (باطل) سے باز آ جائے۔''

را مَرَّمُ اللهِ وَلَيُنتَهِ » (فَالَّهُ وَلَيُنتَهِ » (فَإِذَا وَجَدَ أَحَدُكُمُ ذَلِكَ فَلْيَستَعِذُ بِاللهِ وَلْيَنتَهِ »

'' جُبِتْم میں سے کوئی شخص (اپنے رب کے متعلق) اس طرح کا خیال محسوس کرے تو وہ اللہ کی پناہ طلب کرے اور اس (خیال باطل) سے باز آ جائے۔''

لینی وہ شیطان مردود سے اللہ تعالیٰ کی پناہ طلب کرے اور ان وسوسوں سے کلی طور پر کفارہ کشی اختیار کرے، اور اس طرح کے خیالات جیسے اللہ خالق عز وجل کے متعلق پیدا ہوتے ہیں، ایسے ہی عبادات میں اس طرح کے وسوسے اور خیالات پیدا ہوتے ہیں، انسان نماز پڑھنے کے لیے آتا ہے اور کممل وضو کرتا ہے، پھر شیطان اسے کہتا ہے: تیرا تو وضو ہی کممل نہیں ہوا۔ وہ پھر جاتا ہے اور وضو کرتا ہے۔ شیطان پھر اسے وہم ڈالتا ہے کہ تیرا وضو کامل نہیں ہوا۔ وہ پھر جاتا ہے اور وضو کرتا ہے۔ شیطان پھر اسے وہم ڈالتا ہے کہ تیرا وضو کامل نہیں ہوا۔ وہ پھر جاتا ہے اور وضو کرتا ہے اور اسی چکر میں پڑا رہتا ہے۔

ان تمام وسوسوں کا علاج ان وسوسوں کے پیدا ہونے پر شیطان مردود سے اللہ کی پناہ طلب کرنا، اور اس طرح کے خیالات سوچنے اور ذہن میں لانے سے اللہ کی پناہ طلب کرنا، اور اس طرح کے خیالات سوچنے اور ذہن میں لانے سے باز آ جانا ہے۔ جبتم پہلی مرتبہ وضوکر لوتو اگر چہتمھارے دل میں بیدخیال پیدا ہوتا رہے کہتم نے وضو مکمل نہیں کیا، مگرتم اپنے آپ کو یہی کہو: یہی وضو درست ہے۔ دوبارہ وضو نہ لوٹاؤ، اور اس کے متعلق کسی وہم کا شکار نہ بنو۔

تب ہم اپنے اس (سائل) بھائی سے کہیں گے، جسے اللہ نے ایمان کی ہدایت عطا فرمائی اور اس نے ایمان کی حلاوت اور شیرنی کو چکھا اور اس کا ایمان برخصنے لگا، پھر اس کے دل میں اس طرح کے وسوسے پیدا ہونے لگے، ہم اسے کہیں گے: خوش ہو جاؤ! بہتو صرح ایمان ہے، شیطان تمھارے پاس بہ وسوسے لے کر اسی لیے آتا ہے تا کہ وہ مصیں ایمان سے روک دے، لہذا تم اللہ کی پناہ طلب کرواوران وسوسوں کو ترک کر دواوراس کے متعلق کسی فکر مندی میں مبتلا نہ ہو جاؤ۔

ابن عباس بھائٹ کو بتایا گیا کہ یہودی کہتے ہیں: ہمیں ہماری نماز میں وسوسے پیدانہیں ہوتے، تو ابن عباس بھائٹ فرمانے لگے: (ایمان سے) خالی اور ویران دل میں آ کر شیطان کیا کرے گا؟ یہود و نصاری کے دل ویران اور ایمان سے خالی ہیں، تو کیا شیطان ان کو ویران اور خالی کرنے کے لیے آئے گا؟ (جو پہلے ہی سے ویران اور خالی ہیں) شیطان تو (ایمان کی) قائم اور کھڑی ممارت کو منہدم کرنے اور گرانے آتا ہے، رہی وہ ممارت جو منہدم ہے تو شیطان وہاں نہیں آتا۔ اس سے معلوم ہوا کہ جیسے جیسے انسان کا اللہ عزوجل پر ایمان بوطتا ہیں۔ تو شیطان اس طرح کے وسوسوں کے ذریعے سے اس پر تسلط اور غلبہ پانے ہے، تو شیطان اس طرح کے وسوسوں کے ذریعے سے اس پر تسلط اور غلبہ پانے

کی کوشش کرتا ہے، لہذا اس کا علاج ہے ہے کہ ایساشخص اللہ کی پناہ طلب کرے اور اس طرح کے وسوسے اور خیالات ول میں پیدا کرنے سے باز آ جائے۔
میں کہتا ہوں: جب شمصیں اس طرح کے خیال آتے رہیں اور تم شیطان مردود سے اللہ کی پناہ طلب کرتے رہوتو یہ تمصارے لیے ایک خوش کن حالت ہے۔ امکانی حد تک ان خیالات سے کنارہ کشی کرو۔ ان شاء اللہ بیہ وسوسے اور خیالات شمصارا کچھنہیں بگاڑیں گے۔ (ابن شیمین: فناوئی علاء البلد الحرام: 1691)

## 352- شربیت اسلامیه میںغم کا علاج

اس کا مفید علاج سنت نبویہ میں وارد ہونے والی دعاؤں کے ساتھ اللہ تعالیٰ سے دعا کرنا ہے، چنانچہ ان دعاؤں میں سے ایک ابن مسعود والنفؤ کے واسطے سے مروی وہ صدیث ہے جس میں نبی اکرم مَنْ النَّیْمَ نے فرمایا:

( مَا أَصَابَ عَبُداً هَمٌّ وَلَا حَزَلٌ فَقَال: اَللَّهُمَّ إِنِّي عَبُدُكَ، اِبُنُ عَبُدُكَ، اِبُنُ عَبُدُكَ، اِبُنُ أَمْتِكَ، نَاصِيَتِي بِيَدِكَ، مَاضٍ فِي حُكُمُكَ، عَدُلٌ فِي قَضَاؤُكَ، أَسُأَلُكَ بِكُلِّ اسُم هُو لَكَ، سَمَّيْتَ بِه نَفُسَكَ، فَي قَضَاؤُكَ، أَسُأَلُكَ بِكُلِّ اسُم هُو لَكَ، سَمَّيْتَ بِه نَفُسَكَ، أَو اسْتَأْثُرُتَ وَقَالَى اللَّهُ أَحَدًا مِنُ خَلُقِكَ، أَو اسْتَأْثُرُتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنُ تَجْعَلَ الْقُرُآنَ الْعَظِيمَ رَبِيعَ قَلْبِي، وَنُورَ صَدُرِي، وَجَلاءَ حُزُنِي، وَذَهَابَ هَمِّي، إِلَّا أَذُهَبَ اللَّهُ وَنُورَ صَدُرِي، وَجَلاءَ حُزُنِي، وَذَهَابَ هَمِّي، إلَّا أَذُهَبَ اللَّهُ هَمَّا وَخُزُنَهُ وَأَبُدَلَهُ مَكَانَهُ فَرَحًا)

" جب سى بند كوكونى غم ورنج بنج تو وه بيدعا پر هے: ﴿ اَللَّهُمَّ إِنِّي عَبُدُكَ ، اِبُنُ عَبُدِكَ مَاضٍ فِيَّ عَبُدُكَ ، اِبُنُ أَمَتِكَ ، نَاصِيَتِي بِيَدِكَ مَاضٍ فِيّ

<sup>•</sup> مسند أحمد [452/1]



حُكُمُكَ، عَدُلٌ فِيَّ قَضَاؤُكَ، أَسُأَلُكَ بِكُلِّ اسُم هُوَ لَكَ، سَمَّيُتَ بِهِ نَفُسَكَ، أَوُ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوُ عَلَّمْتَهُ أَحَدًا مِنُ خَلُقِكَ، أَو اسْتَأْثُرُتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنْ تَجُعَلَ الْقُرُآنَ الْعَظِيْمَ رَبِيعَ قَلْبِي، وَنُورَ صَدُري، وَجَلاءَ حُزُنِي، وَ ذَهَابَ هَمِّي " " اے الله! میں تیرا بندہ ہوں، تیرے بندے اور تیری بندی کا بیٹا ہوں۔ میری پیشانی تیرے ہاتھ میں ہے۔ تیرا تھم مجھ پر نافذ و جاری ہے۔میرے بارے میں تیرا فیصلہ عدل وانصاف پر ببنی ہے، ۔ میں تجھ سے تیرے ہراس خاص نام کے ساتھ سوال کرتا ہوں جو تونے خود اپنا نام رکھا ہے یا اپنی کتاب میں اسے نازل کیا ہے یا اپنی مخلوق میں سے کسی کوسکھلایا ہے یا اسے علم غیب میں اپنے یاس رکھنے کوتر جمح دی ہے کہ تو قرآن کومیرے دل کی بہار، میرے سینے کا نور، میرے عم کو دور کرنے والا اور میرے رائج کو لے جانے والا بنا دے۔' تو اللہ تعالیٰ اس کا دکھ اورغم دور کر دے گا اور اس کے بحائے خوشی اورمسرت عنایت فرمائے گا۔''

صحیح بخاری ومسلم میں حضرت انس ڈاٹٹڑ سے مروی ہے کہ نبی اکرم مَثَلَّیْرُ اُ فرمایا کرتے تھے:

صحیح البخاری، رقم الحدیث [2893]



اس کے علاوہ بھی کئی دعائیں ہیں۔غم وفکر کا ایک علاج یہ بھی ہے کہ تمام حالات میں اللہ تعالیٰ کا کثرت سے ذکر کرنا، چنانچہ دل کےغم اور بوجھ ملکے کرنے میں ذکرِ الہی بڑا مؤثر علاج ہے، جبیبا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

ایک شاعرنے کہا ہے:

بِذِكُرِ اللهِ تَرُتَاحُ الْقُلُوبُ وَدُنْيَانَا بِذِكْرَاهُ تَطِيُبُ

''اللہ کے ذکر کے ساتھ دل آرام پاتے ہیں اور اس کی یاد سے ہماری دنیا بھی پاکیزہ اور اچھی ہوجاتی ہے۔''

غم وفکر کا ایک علاج ہے بھی ہے کہ اللہ تعالی پر پختہ ایمان لانا، کثرت سے نیک اعمال بجا لانا اور اس کی ہے بات ذہمن نشین کر لینا کہ مؤمن تو اپنے رب تعالیٰ کی قضا و قدر پر راضی رہتا ہے، وہ ہے جانتا ہے کہ جوغم وفکر اسے لاحق ہوا ہے، وہ اس سے بھی چھوٹ نہیں سکتا تھا۔ وہ ہے بھی جانتا ہے کہ اس آ زمائش اور امتحان میں بہت بڑی خیر و بھلائی اور بہت زیادہ اجر و ثواب ہے، یقینا مصائب اور آ زمائشوں کے ذریعے سے اللہ تعالیٰ گناہ ملکے کر دیتا ہے۔ اس سلسلے میں وہ نبی اکرم مُنافیظ کا یہ فرمان اپنے ذہن میں حاضر کرتا ہے:

« مَا يُصِينُ الْمُسُلِمَ مِنُ نَصَبٍ وَّلَا وَصَبٍ وَّلَا هَمِّ وَّلَا غَمِّ حَتَّى الشَّوُكَةِ يُشَاكُهَا: إِلَّا كَفَّرَ اللَّهُ بِهَا مِنُ سَيِّنَاتِهِ » • «مسلمان كوجوبهى تهكان، ورو، رخى وغم اور ملال پنچتا ہے حتى كه اس

• صحيح البخاري، رقم الحديث [5641]

کو اگر کانٹا بھی چبھتا ہے تو اللہ تعالیٰ ان کے بدلے اس کے گناہ معاف کر دیتا ہے۔''

پھر یہ کہ آ ز مائش میں مبتلا مومن اللہ تعالیٰ کے وعدے پر بھروسا کرتا ہے، جو وعدہ اللہ عز وجل نے اپنے اس فرمان میں کیا ہے:

﴿ مَنُ عَمِلَ صَالِحًا مِّنُ ذَكَرٍ أَوُ أُنْثَى وَ هُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْييَنَّهُ حَيْوةً طَيِّبَةً﴾ [النحل: 97]

''جو بھی نیک عمل کرے، مرد ہو یا عورت اور وہ مومن ہوتو یقینا ہم اسے ضرور زندگی بخشیں گے، یا کیزہ زندگی۔''

پس پاکیزہ زندگی (جس کا اللہ نے مذکورہ آیت میں وعدہ کیا) کے ساتھ غم وفکر دور ہوجاتے ہیں۔ شاید اس کا سب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ پر ایسا حقیقی ایمان لانے والے مومن جس کے ایمان کا شمرہ اور پھل عمل صالح ہوتا ہے، ان مومنوں کے پاس پھھا صول اور بنیادیں الیی ہوتی ہیں، جن کے ساتھ وہ اپنے اوپر آنے والی محبوں اور خوشیوں کو قبول کرتے ہوئے اور ان پر اللہ کا شکر ادا کرتے ہوئے ماصل کرتے ہیں، جیسے وہ غم وفکر میں سے جس کا مقابلہ ممکن ہو، اس کا مقابلہ کرتے ہیں اور جس میں کوئی چارہ کارنہ ہوتو اس پرصبر کرتے ہیں۔

ایسے ہی غم وفکر کا ایک علاج ہے بھی ہے کہ آ دمی کام دھندوں اور نفع مند
علوم حاصل کرنے میں مصروف رہے، جب وہ ان کاموں میں مشغول ہوگا تو وہ
غموں اور دکھوں کے بارے میں سوچنا بند کر دے گا، بلکہ انھیں بھول جائے گا۔
اگر اس کا وہ کام جس میں وہ مصروف ہے، عبادت یا مفید علم کا حصول ہے تو اسے
ائر اس کا وہ کام جس میں وہ معروف ہے، عبادت یا مفید علم کا حصول ہے تو اسے
ان پر ثواب کی امید رکھنے پر اجر سے بھی نوازا جائے گا اور اگر اس کا وہ کام

دنیاوی کام ہے تو اس میں بھی نیک نیتی کی وجہ سے اسے اجر و تواب عطا کیا جاتا ہے، نیز اسے ان اسباب سے چھٹکارامل جاتا ہے جو اس کے دل کوغم و فکر میں مشغول رکھتے ہیں، للہٰذا اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے روز مرہ کے کامول کی طرف توجہ دے اور ماضی کو بھول کر موجودہ معاملات کو نیٹائے۔

د لی اطمینان وسکون کے اسباب میں سے ایک سبب پیجمی ہے کہ مم وفکر کا باعث بننے والے اسباب اگر معلوم ہوں تو ان کے ازالے کی سعی و کوشش کرنا، اور وہ اس طرح کہ اس غم وفکر کا سرچشمہ معلوم کر کے اس کا علاج کیا جائے، نیز اپنے بھائیوں اور پیاروں میں سے جو صاحبِ عقل و دانش ہیں، ان ہے مشاورت کر کے اس غم وفکر کو ملکا کرنے کی راہ نکالی جائے، پس اس غم وفکر کے حصیت جانے یا اس میں تخفیف ہونے پر وہ اپنی زندگی کو سعادت بنائے اور وہ غم وفكر جو واقع ہوا اور اس كا تدارك ممكن نہيں تھا، وہ اس كى طرف سے مطمئن ہو جائے اور اللہ کی قضا وقدر پر راضی ہوجائے، اپنے رب تعالیٰ سے اکثر دعا کیا کرے کہ وہ اس کی آئندہ زندگی میں اسے اس غم وفکر سے محفوظ فرمائے اور اس کا دین، اس کی دنیا اور اس کی آخرت کی اصلاح فرمائے۔اسے اینے ذکر، اینے شکر اور این اچھی عبادت کی توفیق عطا فرمائے اور اسے اس کے نفس اور اپنی مخلوق میں ہے کسی کے سپر دنہ کر دے۔ ہوسکتا ہے کہ وہ اس طریقے سے ہراس چیز ہے محفوظ رہے جواس کی پُر بہار زندگی کا مزا کر کرا کرتی ہے۔ واللہ اعلم (ابن جبرين: الفتاوي : 11/2)

353- ذکر الہی یا نماز کے وقت خشوع نہ کرنے والے دل کا علاج

جب ذکرِ الٰہی کے وقت یا نماز میں دل خشوع، عاجزی اور انکساری اختیار



نہ کرتا ہوتو اس کا مطلب ہے کہ دل میں کوئی مرض اور بیاری ہے، ایسی صورت میں انسان پر لازم ہے کہ وہ اس بیاری کا علاج یوں کرے کہ اللہ عزوجل کی طرف کثر ت سے رجوع کرے، اللہ سبحانہ وتعالیٰ سے اکثر دعا ئیں مانگا کرے، سجی نیت کے ساتھ اس کی رضا وخوشنودی کو حاصل کرنے کی کوشش کرے، اور جب شیطان اس کے اور اس کے رب تعالیٰ کی عبادت کے درمیان حائل ہونا چاہت قو وہ شیطان اس کے اور اس کے رب تعالیٰ کی عبادت کے درمیان حائل ہونا چاہت وہ شیطان مردود سے اللہ عزوجل کی پناہ طلب کرے۔ جب وہ اس کام کے لیے اللہ عزوجل کی طرف رغبت کرے گا کہ اللہ تعالیٰ اپنے ذکر کے لیے، اس حق کے لیے جو اس نے نازل کیا ہے اور سپے دل اور خلوص نیت سے اللہ عزوجل سے دعا کے جو اس کا دل نرم کر دے تو اللہ سبحانہ وتعالیٰ قریب اور مجیب ہیں، اس کی دعا کو قبول کریں گے اور اسے اپنا مطلوب حاصل ہوجائے گا۔

دلی استقامت اور اس کی سلامتی کے بڑے بڑے اسباب میں سے ایک سبب یہ بھی ہے کہ کثرت سے قرآن مجید کی تلاوت کرنا، کیونکہ تلاوت قرآن ولوں کونرم کر دیتی ہے اور ان کی استقامت میں اضافہ کرتی ہے،خصوصاً جب غور و تذہر کے ساتھ قرآن مجید کی تلاوت کرے اور اس شعور کے ساتھ قرآن مجید کو و تذہر کے ساتھ قرآن مجید کو بڑھے کہ وہ اللہ عزوجل کا کلام پڑھ رہا ہے اور وہ اس طرح قرآن کریم کی تلاوت کرے کہ اس میں جو خبریں آئیں ان کی تصدیق کرے، نیز وہ ایسے تلاوت قرآن کرے کہ وہ اس کے اوامر پڑھل اور اس کی نواہی سے بہت می خیر و بھلائی التزام کرے تو امید کی جاتی ہے کہ اس طریقے سے اسے بہت می خیر و بھلائی حاصل ہوگی۔ (ابن شیمین: نور علی الدرب: 13)

# 354- اطمینانِ قلب اور شرحِ صدر کے لیے بہترین علاج

اس کا مناسب علاج الله عزوجل کا کثرت سے ذکر کرنا ہے۔ فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ اللَّهِ بِنِكُرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: 28] ''سن لو! الله كى ياد بى سے دل اطمينان ياتے ہيں۔''

اور ایک علاج سے کہ انسان امور دنیا کو اہمیت نہ دے اور صرف آ خرت کی کامیابی کے متعلق ہی سوچا اور فکر کیا کرے۔ نیز اس کا ایک علاج میہ بھی ہے کہ انسان بھلائی اور نیکی کے کاموں میں خرچ کرنے والا بنے،خواہ وہ مال خرچ کرے یا منافع خرچ کرے، اور وہ اس طرح کہ اپنے بدن وجسم کو یوں کام میں لگائے کہ اپنے بھائیوں کی مدد کرے یا اقتدار اور اختیارات خرج کرے۔ نیکی کے ان تمام کاموں سے اس کا سینہ لازمی طور پرکھل جائے گا، نیز وہ بیردعا کثرت سے پڑھا کرے:

«رَبِّ اشُرَحُ لِيُ صَدُرِيُ وَيَسِّرُ لِيُ أَمُرِيُ» ''اے میرے رب! میرے لیے میرا سینہ کھول دے اور میرے لیے

میرا معامله آسان کر دے۔'' (ابن عثیمین: نورعلی الدرب: 14)

## 355- انسانی نفوس کی انواع واقسام

قرآن مجید میں نفس کی تین قشمیں بیان ہوئی ہیں: ( ) نفس امارہ لیعنی برائی پر آمادہ کرنے والانفس۔ ﴿ نفس لوامہ یعنی (گناہ وغیرہ پر) ملامت کرنے والانفس۔ © اورنفس مطمئنہ یعنی (نیکی وغیرہ یر) مطمئن نفس۔

- (1) نفس امارہ بالسوء: وہ نفس ہے جو اپنے صاحب کو ان حرام خواہ شات کا حکم دیتا ہے، جن کو وہ چاہتا اور پسند کرتا ہے، نیز وہ اسے ناجائز اور باطل کا انتاع کرنے کا حکم دیتا ہے۔
- نفس لوامہ: وہ نفس ہے جو اپنے صاحب کو خیر و بھلائی کے چھوٹ جانے پر
   ملامت کرتا ہے اور اس پر نادم و پشیمان ہوتا ہے۔
- (3) نفس مطمئنہ: وہ نفس ہے جو اپنے رب تعالیٰ کی طرف سکون پکڑتا ہے، نیز وہ اس کی اطاعت بجالانے، اس کے حکم کو ماننے اور اس کا ذکر کرنے سے مطمئن ہوتا ہے، اسے اس کے علاوہ دیگر چیزوں سے اطمینان وسکون حاصل نہیں ہوتا۔

علامه ابن القيم رشك ني فرمايا ب:

"نفس كا "مطمئنه" بونا بياس كا ايك وصف ہے، جس كے ساتھ اس كى تعريف كى تعريف كى ايما وصف كى تعريف كى تابع اور اس كا "لوامة" بونا ميں تقسيم ہے۔"
مدح و ذم ميں تقسيم ہے۔"

اور تزکیہ نفس کا طریقہ کچھ یوں ہے کہ نفس کو اللہ تعالیٰ کی اطاعت کا پابند بنایا جائے اور اسے اللہ عزوجل کی نافر مانی اور تمام حرام خواہشات سے روکا جائے۔ (الفوزان:المنتقی: 471/1)

### 356- اعمال کا ثواب کم کرنے والی چیزوں سے چھٹکارا

شیطان مردود سے اللہ تعالیٰ کی پناہ طلب کرنا اور اللہ کی اطاعت و فرمانبرداری پراس سے استعانت و مدد مانگنا ان چیزوں سے نجات کا افضل وسیلہ ہے، نیز انسان اس بات کا التزام کرے کہ وہ ان وسوسوں کی طرف بالکل دھیان نہ دے، جو وسوسے شیطان اس کے دل میں ڈالٹا ہے، کیونکہ شیطان وہ وسوسے اس لیے اس کے دل میں پیدا کرتا ہے تا کہ اس کی عبادت وارادے میں خرابی اور بگاڑ پیدا کردے، للہذا انسان کو چاہیے کہ وہ ان وسوسوں کو پس پشت ڈال دے اور ان کی طرف توجہ نہ کرے۔ بعض اوقات ایبا ہوتا ہے کہ وہ نیت درست کرنے کے لیے بڑی مشکل کا سامنا کرتا ہے، لیکن اگر وہ اس کی درستی پر لگارہے اور اس پر صبر کا مظاہرہ کرے تو اچھا انجام متقین ہی سے لیے ہے۔ لگارہے اور اس پر صبر کا مظاہرہ کرے تو اچھا انجام متقین ہی سے لیے ہے۔ بعض علمائے سلف نے کہا ہے:

"مَا جَاهَدُتُ نَفُسِي عَلَى شَيءٍ مُجَاهَدَتَهَا عَلَى الْإِخُلَاصِ"
"مُا جَاهَدُتُ نَفُسِي عَلَى شَيءٍ مُجَاهَدَتَهَا عَلَى الْإِخُلَاصِ
"مُجِعِ اخلاص اختيار كرنے پرسب سے زيادہ اپنے نفس سے مجاہدہ
اور کش مکش كرنا بري-"

لیکن آخر کاروہ اپنی کوشش میں کامیاب رہا، تو جب انسان اپنے کام میں لگا رہے، شیطان مردود سے اللہ تعالیٰ کی پناہ طلب کرے، اللہ کی اطاعت بجا لانے پر اس سے مدد کا طلبگار بنے، صبر کرے اور مقابلے میں جما رہے تو اللہ تعالیٰ اسے کامیابی سے ہمکنار کریں گے۔فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ يَآيُّهَا ۚ الَّذِيْنَ امَنُوا اصْبِرُوا وَ صَابِرُوا وَ رَابِطُوا وَ اتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: 200]

''اے لوگو جو ایمان لائے ہو! صبر کرو اور مقابلے میں جمے رہو اور مورچوں میں ڈٹے رہو اور اللہ سے ڈرو، تا کہتم کامیاب ہو جاؤ۔'' (ابن عثیمین: نورعلی الدرب:5)



#### ریا کاری اور دکھلا وا

#### 357- ريا کاري کي تعريف

ریا کا مطلب سے ہے کہ انسان اس لیے نیک عمل کرے کہ لوگ اسے دکھ کر اس کی مدح وتعریف کریں، چنانچہ بیریا کاری اس عمل کو برباد کر دیتی ہے اور سزا کو واجب کر دیتی ہے۔ ریا کاری دل اور نیت میں پیدا ہونے والی ایک چیز ہے، جس کا نام نبی اکرم مَثَاثِیَّا نے''شرک خفی'' (مُخفی شرک) رکھا ہے۔'' ریا کاری کی علامتوں میں سے ایک علامت ریہ ہے کہ انسان اس وقت عمل میں بڑی ہی تندہی اور ہوشیاری کا مظاہرہ کرے، جب لوگ اسے د کمچر ہے ہوں اور جب وہ لوگوں کی نظر میں نہ ہوتو سرے سے وہ عمل ہی ترک کر دے۔ وہ شخص جوریا کاری کے گناہ میں مبتلا ہے، اسے اللہ کے خوف اور ڈرکی نصیحت کی جائے اور اسے بیہ یاد د ہانی کروائی جائے کہ اس کے دل میں جو (نیت کا کھوٹ وغیرہ) ہے اس سے اللہ تعالیٰ پوری طرح باخبر ہے، نیز اسے یہ یاد دلایا جائے کہ وہ ریا کاری کرنے والوں کو شخت سزا اور عذاب دینے والا ہے اور اس کا ریا کاری والاعمل عبث اور برکار جائے گا، اسے اس عمل کا میچھ فائدہ حاصل نہ ہوگا۔ جن لوگوں سے مدح اور تعریف کروانے کے لیے اس نے بیمل کیا ہے،

<sup>🛭</sup> سنن الترمذي، رقم الحديث [4204]

عنقریب ایبا ہوگا کہ وہ لوگ اس سے ناراض ہو کر اس کی ندمت کریں گے اور اسے کوئی فائدہ نہیں پہنچائیں گے۔ (الفوزان:المنتقیٰ: 494/1)

## 358- بیریا کاری نہیں ہے

اس کے اندر رغبت اور پھر تی پیدا کرنے کی وجہ سے اس پر اثر انداز ہوتے ہیں،
اور جب وہ شخص اکیلا ہوتا ہے تو وہ ستی کا شکار ہو کر عبادت میں تعطل اور وقفہ
پیدا کر دیتا ہے، کیونکہ یہ بات تو دیکھی بھالی ہے کہ انسان ستی، تن آ سانی اور
راحت کی طرف میلان رکھتا ہے۔

حاصل کلام یه که تمهارا اہلِ خیر کی موجودگی میں ہوشیار ہو کر عبادت میں



لگ جانا اور اپنی تنہائی میں سستی کا شکار ہوتے ہوئے عبادت میں تعطل پیدا کرنا،
پر ریا کاری پر دلالت نہیں کرتا ہے، یہ تو صرف بشری نفس کی طبیعت پر دلالت کرتا
ہے اور اہلِ خیر کے ساتھ میل ملاپ کے مستحب ہونے پر دلالت کرتا ہے، کیونکہ
وہ اہل خیر اپنی نیکی تقوے کی وجہ سے دوسرے لوگوں کو بھی نیکی کے کاموں میں
ہوشیار اور مستعد کر دیتے ہیں۔

رہا دکھلا وا اور ریا کاری تو بلاشبہہ وہ دلوں کے اعمال میں شار ہوتی ہے، جنھیں اللہ کے علاوہ کوئی نہیں جانتا ہوتا، چنانچہ اگر کوئی بھی عمل بجالا نے میں تمھارا قصد و ارادہ یہ ہو کہ لوگ شمھیں دیکھ کر تمھاری مدح سرائی اور تعریف کریں گے، تو یہ ریا کاری اور دکھلا وا ہے، لیکن اگر اس عمل سے تمھارا قصد و ارادہ اللہ عزوجل کی رضا و خوشنودی حاصل کرنا ہو، بس اتن بات ہو کہتم نمازیوں، اللہ کا ذکر کرنے والوں اور عبادت گزاروں کی موجودگی میں ولولے اور جوش سے ہوشیار ہو کر عبادت میں لگ جاتے ہوتو یہ ایک اچھی چیز اور قابل اتباع نمونہ ہے۔ (الفوزان:المنتقیٰ: 495/1)

## 359- دور نے آ دمی کا حکم

دورخا آ دمی جوایک آ دمی کوایک چہرے سے ملتا ہے اور دوسرے کو دوسرے چہرے سے ملتا ہے اور دوسرے کو دوسرے چہرے سے ملتا ہے تو ۔العیاذ باللہ۔ بیلوگوں میں سے بدترین آ دمی ہے، جبیبا کہ نبی اکرم مُنالیّٰیَا سے مروی حدیث میں آیا ہے۔ بیمل نفاق کی ایک قسم اور حصہ ہے۔ جب دو رخاین کسی معاشرے میں عام ہو جائے تو وہ معاشرہ صراطِ متنقیم سے ہٹ جاتا ہے، اس معاشرے کے کسی فرد کو دوسرے پر اعتماد و بھروسانہیں رہتا، اس کے ساتھ معاشرے میں دراڑیں پڑ جاتی ہیں اور وہ کمزور ہوجاتا ہے اور اس میں غدر اور

دھوکا بہت بڑھ جاتا ہے۔ نبی اکرم مَنْ اللّٰهُ ﷺ سے مروی حدیث میں ہے:

(الّٰذِي يَأْتِي هُوُ لَاءِ بِوَجُهِ وَهُو لَاءِ بِوَجُهِ اللّٰهِ بِوَجُهِ اللّٰهِ بِوَجُهِ اللّٰهِ بِوَجُهِ اللّٰهِ بِوَجُهِ اللّٰهِ بِرَدِينَ ہِے وہ خُص ) جو کچھ لوگوں کے پاس ایک چہرے اور

رخ کے ساتھ آتا ہے اور دوسرے لوگوں کے پاس دوسرے چہرے

اور رخ کے ساتھ آتا ہے۔''

لہذا بندہ ملم پر واجب اور ضروری ہے کہ وہ اس بدخصلت سے خود بھی اللہ ابندہ ملم پر واجب اور ضروری ہے کہ وہ اس بدخصلت سے خود بھی بچے اور دوسروں کو بھی اس سے بچائے کہ وہ مفاسد اور خرابیاں پیدا نہ ہونے پائیں، جن میں سے بچھ کی طرف ہم نے اشارہ کیا ہے۔ پائیں، جن میں سے بچھ کی طرف ہم نے اشارہ کیا ہے۔ (ابن شیمین: فاولی علاء البلد الحرام: 1752)

## 360- حسن سلوك كاحكم

سوال بعض حالات میں کسی کے ساتھ حسنِ سلوک کا تقاضا یہ ہوتا ہے کہ ہم حقیقت کو بیان نہ کریں تو کیا یہ بھی ایک قسم کا جھوٹ شار ہوگا؟

جواب اس میں قدر نے تفصیل ہے۔ اگر تو کسی کے ساتھ حسنِ سلوک کی وجہ سے حق کے انکار یا باطل کے اثبات جیسی کوئی خرابی لازم آئی ہو تو ایسا حسنِ سلوک جائز ہی نہیں ہے، لیکن اگر اس حسنِ سلوک سے کسی قتم کے باطل کا ارتکاب لازم نہ آتا ہو، بلکہ وہ کچھا چھے کلمات بول کر کیا جائے، صرف اس میں اجمال اور اختصار ہو، اس میں کسی کے حق میں ناحق گواہی پائی جاتی ہواور نہ اس سے کسی کو اس کے حق سے محروم ہی کیا جا رہا ہو، تو ممیں اس میں کوئی حرج نہیں و کھتا ہوں۔ (ابن باز: مجموع الفتاوی والمقالات: 280/8)

**1** صحيح البخاري، رقم الحديث [3494] صحيح مسلم [2526/199] **199** صحيح البخاري، رقم الحديث [519 ]

#### گالی گلوچ اورلعن طعن

#### 361- لعن طعن كا مطلب ومفهوم

لعن طعن کا مطلب ہے کسی کو اللہ تعالیٰ کی رحمت سے دھتکارنا اور دور کرنا۔ (ابن عثیمین: نورعلی الدرب: 22)

### **362- مختلف اشیاء کے دین اور طرزِعمل کو گالی دینا**

سوان ایک آدی کاغذ پر کچھ لکھتا ہے اور لکھنے کے دوران میں بعض کلمات میں اس سے غلطی ہوجاتی ہے تو وہ پریشان ہوجاتا ہے اور سخت غصے میں مبتلا ہو کرقلم اور کاغذ کے دین اور طرزعمل کو گالیاں دینے لگتا ہے تو کیا قلم یا کاغذ یا بچھر یا درخت یا کری یا گلاس یا اس جیسی دیگر اشیاء کے دین وحرکت کو گالی دینا کفر کے زمرے میں آئے گا؟

جواب اس میں تو کوئی شک نہیں کہ مذکورہ طریقے سے گالی دینا حرام ہے اور اگر کہا جائے کہ قلم اور کاغذتو دین کو، جوعبادات کا نام ہے، اپنانے اور اختیار کرنے والے نہیں ہیں، تو ہم کہیں گے کہ بیتو معلوم ہے کہ دین ایک ہے (اور وہ اللہ کا دین اسلام ہے) اور بلاشبہہ اللہ تعالیٰ ہی وہ ذات ہے جس نے ان قلموں اور دواتوں کو انسانوں کے تابع کیا ہے اور ان چیزوں کا استعال انسان



کے لیے آسان بنایا ہے، تو خدشہ اس بات کا ہے کہ نمکورہ گالی اللہ تعالیٰ کی طرف لوٹتی ہے، لہذا قلم و کاغذ اور ان کے دین وطرز عمل کو گالی دینے والے پر لازم اور ضروری ہے کہ وہ تو بہ اور استغفار کرے اور دوبارہ اس قسم کی حرکت نہ کرے۔ (ابن جرین: اللؤلؤ المکین: 34)

363- اپنے والدین اور اپنی اولاد کے والدین پر لعن طعن کرنے والی عورت کا تھم

نبی اکرم سَلَقَیْمُ سے صحیح سند کے ساتھ ثابت ہے کہ آپ مَلَقَیْمُ نے فرمایا: ( إِنَّ مِنَ الْكَبَائِرِ أَنْ يَلُعَنَ الرَّجُلُ وَالِدَيُهِ »

''یقیناً آ دمی کا اپنے والدین کولعن طعن (اور گالی گلوچ) کرنا کبیرہ

گنا ہوں میں سے ہے۔"

عرض كى كئى: يا رسول الله مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ (اور كالى

گلوچ) کیسے کرسکتا ہے؟ آپ مُنْ اللَّهُ فَم مایا:

« يَسُبُّ الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُلِ، فَيَسُبُّ أَبَاهُ وَيَسُبُّ أَمَّهُ»

''ایک آ دی دوسرے آ دی کے باپ کو گالی دیتا (اورلعن طعن کرتا) ہے تو جواب میں وہ آ دمی اس کے باپ کو اور اس کی ماں کو گالی دیتا

(اورلعن طن کرتا) ہے۔''

(تو یوں سمجھو کہ اپنے ماں باپ کو کسی سے گالیاں دلوانے والا اور اس کا باعث بننے والا گویا خود ہی اپنے والدین کو گالی دے رہاہے۔)

لوگوں سے اپنے والدین کو گالی گلوچ اور لعن طعن کروانے کا سبب بننے والے کا یہ حال ہے کہ وہ کبیرہ گناہ کا مرتکب ہے تو اندازہ کیجے وہ شخص کتنا بڑا مجرم اور گناہ گار ہوگا جو بنفس نفیس اپنے والدین پرلعن طعن کرتا ہے؟ یا سوال میں فدکورہ عورت کے اپنی اولاد کے والدین کولعنت کرنے کی طرح اپنے آپ پرخود ہی لعن طعن کرتا ہے؟ یقیناً وہ گناہ، اللہ کے غیظ وغضب اور اس کی لعنت کا زیادہ مستحق اور لائق ہے، نیز اس پر وہ حدیث بھی دلالت کرتی ہے جے امام مسلم ہٹاللہ نے اپنی ''صحیح'' میں علی بن ابی طالب ڈاٹٹوئ کے واسطے سے نقل کیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ شاٹٹوئی کو یہ فرماتے ہوئے سنا:

(لَعَنَ اللَّهُ مَنُ ذَبَحَ لِغَيُرِ اللَّهِ وَلَعَنَ اللَّهُ مَنُ آونى مُحُدِثاً وَلَعَنَ اللَّهُ مَنُ عَيَّرَ مَنَارَ الْأَرُضِ (اللَّهُ مَنُ عَيَّر مَنَارَ اللَّهُ مَنُ عَيَّر الله عَنَارَ اللَّهُ مَنُ عَيَّر الله عَنَارَ اللَّهُ مَنُ عَدُولَ وَلَهُ وَاللهُ عَنَى عَرَالله عَنَارَ اللَّهُ مَنُ عَيْر الله عَنَارَ اللَّهُ مَنُ عَرَالله عَنَارَ اللَّهُ مَنُ عَرَالله عَنَارَ اللَّهُ مَنُ عَرَالله عَنَارَ اللَّهُ مَنُ عَرَالله عَنَارَ اللَّهُ مَنَ عَرَالله عَنَارَ اللَّهُ مَنَ عَرَالله عَنَارَ الله عَنَارَ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ الللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللللّهُ عَلَيْكُ الللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللللّهُ الللللهُ اللللللللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ اللّهُ اللللهُ الل

(إِنَّ الْعَبُدَ إِذَا لَعَنَ شَيئًا صَعِدَتِ اللَّعَنَةُ إِلَى السَّمَاءِ فَتُعُلَقُ أَبُوابُهَا ثُمَّ أَبُوابُهَا ثُمَّ الْبُوابُ اللَّرُضِ فَتُعُلَقُ أَبُوابُهَا ثُمَّ الْبُوابُ اللَّرُضِ فَتُعُلَقُ أَبُوابُهَا ثُمَّ تَأْخُذُ يَمِينًا وَّشِمَالًا فَإِنُ لَّمُ تَجِدُ مَسَاعًا رَجَعَتُ إِلَى الَّذِي لَعَنَ فَإِنْ كَانَ لِذَلِكَ أَهُلًا وَ إِلَّا رَجَعَتُ إلى قَائِلِهَا ﴾ لَعَنَ فَإِنْ كَانَ لِذَلِكَ أَهُلًا وَ إِلَّا رَجَعَتُ إلى قَائِلِهَا ﴾

<sup>🛭</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [4905]



<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [1978/43]

"جب بندہ (کسی پر) لعنت کرتا ہے تو وہ لعنت آسان کی طرف چڑھتی ہے، مگر اس کے لیے آسان کے دروازے بند کر دیے جاتے ہیں، پھر وہ زمین کی طرف اتر آتی ہے تو زمین کے دروازے بھی اس کے لیے بند کر دیے جاتے ہیں، پھر وہ إدهر أدهر دائيں بائيں اس کے لیے بند کر دیے جاتے ہیں، پھر وہ إدهر أدهر دائيں بائيں مھومنے لگتی ہے، پھر اگر اسے گھنے کی کوئی جگہ نہیں ملتی تو وہ اس شخص کی طرف لوٹتی ہے، پھر اگر اسے گھنے کی کوئی جگہ نہیں ملتی تو وہ اس تعنت کی طرف لوٹتی ہے، بشرطیکہ وہ اس لعنت کی طرف کوئی ہوتی ہے، بشرطیکہ وہ اس لعنت کی طرف کوئی ہوتی ہے، بشرطیکہ وہ اس لعنت کی مستحق ہو، ورنہ وہ لعنت کرنے والے پر واپس آپڑتی ہے۔''

پی لعن طعن کرنا حرام اور کبیرہ گناہوں میں سے ایک بڑا گناہ ہے، چنانچہ ایک مسلمان کا اخلاق یہ ہے کہ وہ لعن طعن کرنے والا ہوتا ہے اور نہ گالی گلوچ کرنے والا، نہ فخش گوئی کرنے والا اور نہ بدزبانی و بد اخلاقی کا مظاہرہ کرنے والا۔ اس کی دلیل وہ حدیث ہے جو ابن عباس ٹاٹٹھا سے مروی ہے، کہتے ہیں کہ رسول اللہ مٹاٹیٹی نے فرمایا:

﴿لَيُسَ الْمُؤُمِنُ بِالطَّعَّانِ وَلَا اللَّعَّانِ وَلَا الْفَاحِشِ، وَلَا الْبَذِيءِ ﴾ 
د مومن لعن طعن كرنے والا ، فخش گوئى كرنے والا اور بيہودہ گوئى و 
بدزبانى كرنے والانہيں ہوتا۔''

نیز اس کی دلیل وہ حدیث ہے جسے انس بن مالک والفی نے روایت کیا ہے۔ کہتے ہیں: نبی اکرم مُنَالِیْا گالی گلوچ کرنے والے، فخش گوئی کرنے والے اور لعن طعن کرنے والے نہیں تھے، جب آپ منالیٰلِا کو ہم میں سے کسی کو ڈانٹٹا مقصود ہوتا تو فرماتے:

<sup>●</sup> سنن الترمذي، رقم الحديث [1977] 523

« مَالَةً تَرِبَ جَبِينُنَةً » "اسے كيا ہے؟ اس كى بيشانى خاك آلود مو!" (مَالَةً تَرِبَ جَبِينُنَةً » "اسے كيا ہے؟ اس كى بيشانى خاك آلود مو!"

#### 364- اولا د کو بددعا دینا

سوال اکثر والدین اولاد کی طرف سے کسی غلطی کے ارتکاب اور ان کی غلط روش پر انھیں بد دعا دیتے ہیں۔ ہم آپ سے امید رکھتے ہیں کہ آپ ان کے لیے مذکورہ مسئلے میں کوئی خصوصی بیان جاری کریں۔

جواب ہم والدین کونصیحت کرتے ہیں کہ وہ اولا دکی صغر سی میں ان کی کوتا ہی سے درگزر کرتے ہوئے چشم ہوشی کا مظاہرہ کریں۔ والدین کو اولاد کی طرف ہے جس نامناسب کلام یا کسی تکلیف کا سامنا کرنا پڑتا ہے، وہ اس پرصبر كريں، كيونكه بچوں كى عقليں ناقص ہوتى ہيں، چنانچه ان سے قول و فعل ميں غلظی کا ارتکاب ہوجاتا ہے، تو جب باپ حکم و بردباری کا مظاہرہ کرتے ہوئے يج سے درگزر كرے گا اور بيج كولطف وكرم، نرمى، نفيحت اور خير خوابى كے ساتھ تعلیم دیتے ہوئے اس کی تربیت کرے گا تو پیطریقہ بیجے کے اطاعت قبول كرنے اور ادب سيھنے ميں زيادہ مؤثر ثابت ہوگا،ليكن بعض والدين اس معاملے میں بہت بڑی غلطی کے مرتکب ہوتے ہیں اور اپنی اولا دکوموت و آفات اور مصائب میں مبتلا ہونے کی بد دعا دیتے ہیں۔ وہ اکثر الی کمبی چوڑی بد دعا ئیں دیتے رہتے ہیں، پھر جب ان کا غصہ محمنڈا ہوتا ہے تو انھیں اس پر افسوس ہوتا ہے اور وہ سمجھتے ہیں کہ انھوں نے بچوں کو بد دعا دے کر غلطی کی ہے، اور وہ اس بات کا اعتراف کرتے ہیں کہ وہ یہ پیندنہیں کرتے کہ غصے میں دی ہوئی ان کی

<sup>🛭</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [6031]



بد دعائیں ان کے بچوں کولگیں، کیونکہ والدین طبعی اور جبلی طور برشفقت کرنے والے اور مہربان ہوتے ہیں، ان کو تو صرف غصے کی شدت ان بددعاؤں پر آمادہ کرتی ہے، چنانچہ الله تعالی بھی انھیں معاف فرما دیتا ہے۔ فرمانِ باری تعالی ہے: ﴿ وَ لَوْ يُعَجِّلُ اللَّهُ لِلنَّاسِ الشَّرَّ اسْتِعْجَالَهُمْ بِالْخَيْرِ لَقُضِيَ

اِلَيْهِمُ اَجَلُهُمْ فَنَنَارُ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَ نَا فِي طُغْيَانِهِمْ

يَعْمَهُوْنَ ﴾ [يونس: 11]

''اور اگر الله لوگوں کو برائی جلدی دے انھیں بہت جلدی محلائی دینے کی طرح تو یقیناً ان کی طرف ان کی مدت پوری کر دی جائے۔تو ہم ان لوگوں کو جو ہماری ملاقات کی امیر نہیں رکھتے، چھوڑ دیتے ہیں، وہ اپنی سرکشی ہی میں حیران پھرتے ہیں۔''

لہٰذا والدین پر واجب اور ضروری ہے کہ وہ صبر و خمل کا مظاہرہ کریں اور ڈانٹ ڈپٹ اور مارکٹائی ہی سے انھیں ادب سکھائیں (اس کے حق میں بد وعائیں نہ کرنے بیٹھ جایا کریں) یقیناً بچہ تادیب وتعلیم کی بنسبت مارپٹائی سے زیادہ متاثر ہو کرسیدھا ہوجاتا ہے، رہی اس کے حق میں بد دعا تو اس کا کوئی فائدہ نہیں ہوتا، اور وہ نہیں سمجھتا کہ اس کے متعلق کیا کہا جا رہا ہے۔ والد کے خلاف تو اس کے نامہ اعمال میں جو کچھ وہ کہتا ہے، لکھا جاتا ہے، مگر بیچے کو اس كا كوئي خاطر خواه فائده حاصل نهيس موتا ـ والله اعلم

(ابن جبرين: فآوي علاءالبلدالحرام: 1701)

365- شوہر کا اپنی بیوی کولعن طعن کرنا

انسان کا اپنی بیوی یا اس کے والدین یا ان کے سوا دیگر لوگول پر لعن طعن

کرنا حرام ہے۔ جو شخص اس قتم کی لعن طعن کرنے کا مرتکب ہو چکا ہو اس پر واجب ہے کہ وہ اللہ سے استغفار کرتے ہوئے اس سے توبہ کرے اور اپنے اس کے پر نادم اور پشیمان ہواور پھرعزم بالجزم کرے کہ وہ دوبارہ اس جرم کا مرتکب نہیں ہوگا۔ ہوسکتا ہے کہ اللہ اس کی توبہ قبول کرتے ہوئے اس کا گناہ معاف فرما دے، نیز لعنت کرنے والے پر یہ بھی ضروری ہے کہ وہ اس سے معافی مانگے جس پر اس نے لعن طعن کی ہے۔ (اللجنة الدائمة: 3475)

### 366- مسلمان كا اپنے بھائى كو كفريافسق كا الزام دينا

مسلمان کے حق میں ایسی الزام تراثی جائز نہیں ہے، بلکہ یہ کبیرہ گناہوں کے زمرے میں آتی ہے، کیونکہ آپ مالی گاؤی کا فرمان ہے:

﴿ سِبَابُ الْمُسُلِم فُسُونُ وَقِتَالُهُ كُفُرٌ ﴾

''مسلمان کو گالی دینافتق و بدعملی ہے اور اس سے لڑائی کرنا کفر ہے۔''

نیز آپ مَالِیَّا کا فرمان ہے:

« لَا يَرُمِيُ رَجُلٌ رَّجُلًا بِالْفِسُقِ أَوِ الْكُفُرِ إِلَّا ارُتَدَّتُ عَلَيُهِ إِنْ لَّمُ يَكُنُ صَاحِبُهُ كَذَٰلِكَ

"جب بھی کوئی شخص کسی دوسرے شخص کوفت یا کفر کا الزام دیتا ہے تو وہ ملزم اگر الیانہ ہوتو وہ الزام، الزام لگانے والے پرلوث آتا ہے۔"
(اللجنة الدائمة: 7622)

526

<sup>●</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [48] صحيح مسلم [64/116]

عصميح البخاري، رقم الحديث [6045]

## 367- انسان کا اپنے اوپرلعن طعن کرنا

### 368- شيطان پر لعنت كرنا

جب شیطان نافر مانیوں کے ارتکاب کو انسان کے لیے خوشما بنا کر اور مزین کر کے پیش کر ہے اور اس کے دل میں وسوسے پیدا کرے، یا جب انسان کو شیطانی چالبازی اور شیطان کے اولیاء کے مکرو فریب سے کسی قتم کا نقصان پہنچنے کا خدشہ ہوتو اس کے لیے مشروع یہ ہے کہ وہ اس مردود کے شرکورو کئے اور اس کی تکلیف کو دور کرنے کے لیے اللہ تعالی کی پناہ پکڑے اور اس اسلیے ہی کی حفاظت طلب کرے، اللہ کا نام لے اور اس کا کشرت سے ذکر کرے، تا کہ اللہ تعالی اس سے شیطان کو دور کر دے اور اس کے مگر و فریب کورد کر دے اور وہ لعین اینے آپ میں ذلیل ہو جائے۔اللہ تعالی کا فرمان ہے:

﴿ وَ إِمَّا يَنُزَعَنَّكَ مِنَ الشَّيُطٰنِ نَزُغٌ فَاسْتَعِذُ بِاللَّهِ اِنَّهُ سَمِيعٌ عَلَيْمٌ ﴾ [الأعراف: 200]

527

"اور اگر بھی شیطان کی طرف سے کوئی اکساہٹ تھے ابھار ہی دے تو اللہ کی پناہ طلب کر، بے شک وہ سب پچھ سننے والا، سب پچھ جاننے والا ہے۔"

نیز الله تعالی کا به ارشاداس پر دلالت کرتا ہے:

﴿ وَقُلُ رَّبِّ اَعُونُ بِكَ مِنْ هَمَزَٰتِ الشَّيْطِينِ ۞ وَاَعُونُ بِكَ رَبِّ اَنْ يَتْحُضُرُونِ ﴾ [المؤمنون: 98,97]

''اور تو کہداے میرے رب! میں شیطانوں کی اکساہٹوں سے تیری پناہ مانگتا ہوں۔اور اے میرے رب! میں اس سے بھی تیری پناہ مانگتا ہوں کہ وہ میرے یاس آموجود ہوں۔''

اور نبی اکرم مُنگِیْرہ سے سیجے سند کے ساتھ ثابت ہے کہ آپ مُنگیہ جب نماز کے لیے کھڑے ہوتے تو پڑھتے:

﴿ أَعُودُ بِاللَّهِ السَّمِيعِ الْعَلِيمِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ مِنُ هَمُزِهِ وَنَفُخِهِ وَنَفَثِهِ ﴾

'' میں خوب سننے والے اور خوب جاننے والے اللّٰہ کی پناہ پکڑتا ہوں، شیطان مردود سے، اس کے چوکے سے، اس کی پھونک سے اور اس کی تھوک سے۔''

ایک اور دلیل وہ ہے جسے امام احمد بن حنبل ڈسٹنٹ نے اپنی مسند (مسند احمد) میں ابوتمیمہ ڈسٹنڈ کے واسطے سے نقل کیا ہے، وہ اس صحافی سے بیان کرتے ہیں جو نبی اکرم مُلٹٹی کے بیچھے سواری پرسوار تھے، وہ صحافی فرماتے ہیں:

<sup>🛭</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [775]

( كُنتُ رَدِيفَةُ عَلَىٰ حِمَارٍ فَعَثَرَ الْحِمَارُ، فَقُلْتُ: تَعِسَ الشَّيُطَانُ، فَإِنَّكَ الشَّيُطَانُ، فَإِنَّكَ الشَّيُطَانُ، فَإِنَّكَ الشَّيُطَانُ، فَإِنَّكَ إِذَا قُلُتَ: تَعِسَ الشَّيُطَانُ تَعَاظَمَ فِي نَفُسِهِ وَقَالَ: صَرَعْتُهُ إِذَا قُلْتَ: تَعِسَ الشَّيُطَانُ تَعَاظَمَ فِي نَفُسِهِ وَقَالَ: صَرَعْتُهُ إِذَا قُلْتَ: بِسُمِ اللهِ تَصَاغَرَتُ إِلَيْهِ نَفُسُهُ حَتَّى يَكُونَ بَقُوتِي فَإِذَا قُلْتَ: بِسُمِ اللهِ تَصَاغَرَتُ إِلَيْهِ نَفُسُهُ حَتَّى يَكُونَ أَصُغَرَ مِنُ ذَبَابٍ ()

"میں آپ مُلُولِمُ کے پیچے گدھے پر سوار تھا کہ گدھا کھور کھا کر پیسل گیا تو میں نے کہا: شیطان ہلاک ہو۔ نبی اکرم مُلُولِیُّ نے مجھے کہا: "تَعِسَ الشَّیُطَانُ" (شیطان ہلاک ہو) مت کہو، کیونکہ جب تم نے "تَعِسَ الشَّیُطَانُ" کہا تو شیطان اپنے جی میں بڑا بنا اور کہنے لگا: میں نے اسے اپنی توت سے گرایا ہے، لیکن جب تم کہو گے: "بسم اللّٰہ" تو تم اسے جھوٹا بنا دو گے حتی کہ وہ سکڑ کر کھی سے بھی جھوٹا ہوجائے گا۔"

امام ابو داود رَّالَّةَ نِ بَهِ ابنِ سنن (سنن ابی داود) میں اس طرح کی روایت نقل کی ہے۔ امام ابن ابی الدنیار رُاللہ کی کتاب "الصمت و آداب اللسان" میں مجاہد رُ اللہ سے مروی ہے کہ اُنھوں نے کہا:

"قَلَّ مَا ذَكَرَ الشَّيُطَانَ قَوُمٌ إِلَّا حَضَرَهُمُ فَإِذَا سَمِعَ أَحَدٌ يَّلُعَنُهُ،
قَالَ: لَقَدُ لَعَنُتَ مَلُعُونًا وَلَا شَيْءَ أَقُطَعَ لِظَهُرِهِ مِنُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ"

"جب بھی کوئی قوم شیطان کا ذکر کرتی ہے تو وہ ان کے پاس حاضر
ہوجاتا ہے، پھر جب وہ سی سے سنتا ہے کہ وہ اس پر لعنت کر رہا ہے

<sup>•</sup> مسند أحمد [59/5]

تو وہ کہتا ہے: تونے اس پرلعنت کی جو (پہلے سے) ملعون ہے، اور کمرتو شے والی کمرتو شے والی کمرتو شے والی نہیں ہے۔''

یہ رہا انسان سے شیطان کی تکلیف کو دور کرنے کا مفید اور کامیاب علاج، کیونکہ سرکش جنوں کا شرسوائے اس علاج کے دور نہیں ہوتا۔

رہا شیطان پرلعنت کرنا تو اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب کے اکثر مقامات میں پرلعنت کی ہے، چنانچہ جب اللہ نے آ دم علیاً کو پیدا کرنے کے بعد شیطان کو حکم دیا کہ وہ انھیں اجلال و تکریم کا سجدہ کرے تو اس نے اللہ کے حکم کو ماننے سے انکار کر دیا اور اللہ تعالیٰ نے اس کے متعلق کہا کہ وہ مردود اور ملعون ہے اور قیامت کے دن تک اللہ کی رحمت اور اس کی جنت سے دھ تکارے گئے لوگوں میں سے ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ إِنْ يَّدُعُوْنَ مِنُ دُوْنِهِ إِلَّا إِنْثَا وَ إِنْ يَدُعُوْنَ إِلَّا شَيْطْنَا مَّرِيُدًا ثَيُّ لَعْنَهُ اللهُ مُ ثُو قَالَ لَا تَّخِذَنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَّفُرُوْضًا ﴾ [النساء: 118,117]

''وہ اس کے سوانہیں پکارتے مگر مؤٹوں کو اور نہیں پکارتے مگر سرکش شیطان کو۔جس پر اللہ نے لعنت کی اور جس نے کہا کہ میں ہر صورت تیرے بندوں سے ایک مقرر حصہ ضرور لوں گا۔''

نیز الله تعالی نے فرمایا:

﴿ قَالَ فَاخُرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ۞ وَّ إِنَّ عَلَيْكَ اللَّعْنَةَ اللَّي يَوْمِ الدِّيْنِ﴾ [الحجر: 35,34]

530

'' فرمایا پھراس سے نکل جا ، کیونکہ یقیناً تو مردود ہے۔اور بے شک تجھ پر قیامت کے دن تک خاص لعنت ہے۔''

اور رسول الله مَنْ اللهِ عَنْ قَالِمُ كَا وَ دورانِ نماز، جب شیطان نے آپ مَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا

«أَعُودُ بِاللّهِ مِنكَ» "مين تجھ سے الله كى پناه بكرتا ہوں۔"

پھر آپ سُلُفِيا نے تین مرتبہ فرمایا:

« ٱلْعَنُكَ بِلَعُنَةِ اللَّهِ »

''میں تجھ پر اللہ کی لعنت کے ساتھ لعنت کرتا ہوں۔''

پھرآپ ٹائٹی نے اپنا ہاتھ یوں آگے بڑھایا جیسے آپ کوئی چیز پکڑ رہے ہوں، پھر جب آپ ٹائٹی نماز سے فارغ ہوئے تو ہم نے عرض کی: یا رسول اللہ ٹائٹی ا ہم نے (آج) آپ کو نماز میں پھھ کہتے ہوئے سنا ہے، پہلے بھی ہم نے آپ کو وہ پچھ کہتے ہوئے سنا ہے، پہلے بھی ہم نے آپ کو وہ پچھ کہتے ہوئے ساتے، پہلے بھی ہم نے آپ کو وہ پچھ کہتے ہوئے اپنا نے آپ کو دیکھا کہ آپ نے اپنا ہے۔ آپ ٹائٹی نے فرمایا:

(إِنَّ عَدُوَّ اللهِ إِبُلِيسَ جَاءَ بِشِهَابٍ مِنُ نَارٍ لِيَجُعَلَهُ فِي وَجُهِي فَقُلُتُ: أَعُودُ بِاللهِ أَلَاثَ مَرَّاتٍ ثُمَّ قُلُتُ: الْعَنُكَ بِلَعْنَةِ اللهِ التَّامَّةِ فَلُتُ: الْعَنُكَ بِلَعْنَةِ اللهِ التَّامَّةِ فَلَكُ يَسَتَأْخِرُ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ثُمَّ أَرَدُتُ أَخُذَهُ وَاللهِ لَوُ لَا دَعُوةُ أَخِينَا سُلَيْمَانَ لَأَصُبَحَ مُوثَقًا يَّلُعَبُ بِهِ وِلْدَانُ أَهُلِ الْمَدِينَةِ \* أَخِينَا سُلَيْمَانَ لَأَصُبَحَ مُوثَقًا يَلُعَبُ بِهِ وِلْدَانُ أَهُلِ الْمَدِينَةِ \* أَخِينَا سُلَيْمَانَ لَأَصُبَحَ مُوثَقًا يَلُعَبُ بِهِ وِلْدَانُ أَهْلِ الْمَدِينَةِ \* \*

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [542/40]



"فیناً اللہ کا رشمن الجیس میرے چہرے پر لگانے کے لیے آگ کا انگارالایا تو میں نے تین مرتبہ کہا: میں اللہ کی پناہ پکڑتا ہوں، پھر میں نے کہا: میں تبھ پر اللہ کی مکمل لعنت کرتا ہوں، مگر تین مرتبہ بیمل کرنے کہا: میں جھ پر اللہ کی مکمل لعنت کرتا ہوں، مگر تین مرتبہ بیمل کرنے کے باوجود وہ پیچھے نہ ہٹا تو میں نے اسے پکڑنے کا ارادہ کیا۔ اللہ کی قتم! اگر ہمارے بھائی سلیمان علیلا کی دعا نہ ہوتی تو وہ اس حال میں صبح کرتا کہ وہ بندھا ہوا ہے اور اس کے ساتھ مدینہ والوں کے نیچ کھیلتے۔"

لہذا انسان کے لیے شیطان پر لعنت کرنا جائز ہے، جب وہ شیطان اس کو نقصان پہنچانے کے دریے ہویا اس سے لڑائی کرے اور اسے اللہ کی اطاعت و فرما نبر داری سے ہٹانے کے لیے اس کے دل میں وسوسے پیدا کرے، لیکن انسان شیطان مردود سے اللہ تعالیٰ کی پناہ پکڑنا نہ چھوڑے، اسی طرح وہ کثرت سے اللہ کا ذکر کرے، نیز وہ ''بہم اللہ'' اور اس طرح کے دیگر اذکار اور مشروع و مسنون دعا ئیں پڑھے، تا کہ مسلمان اللہ تعالیٰ کے ذریعے سے شیطان کے شرسے محفوظ رہ سکے۔ (اللجنة الدائمة: 19735)

### 369- حيوان پر لعنت كرنا

سوال میں نے ایک آدمی کو اپنے دینے پر لعنت کرتے ہوئے سا،
کیونکہ دینے نے اسے تھکا دیا تھا اور چل نہیں رہا تھا۔ جانور پر لعنت کرنے کا کیا
تھم ہے؟ کیونکہ میں نے بیروایت سی ہے کہ رسول اللہ مٹاٹیٹی نے ایک آدمی کو
سنا کہ وہ اپنے اونٹ پر لعنت کر رہا ہے تو آپ مٹاٹیٹی نے فرمایا: اس پر سوار نہ

ہونا، یقیناً وہ تم پرحرام ہوگیا ہے، یا جیسے آپ مُناتیاً نے فرمایا۔ تو کیا اس د نبے والے کا اس د نبے والے کا اس د نبے کو کھانا جائز ہے یا وہ اس برحرام ہو چکا ہے؟

- ا ندکورہ بالا حدیث صحیح ہے۔ اسے امام مسلم السند نے روایت کیا ہے۔ بیہ حادثہ ایک عورت کو پیش آیا جس نے اپنی اونٹنی پر لعنت کی تھی۔ وہ چار پایا اونٹ نہیں تھا، جیسا کہ سوال میں ذکر کیا گیا ہے۔
- (2) مسلمان کی طرف سے مسلمان آ دمیوں کے حق میں اور چار پایوں کے حق میں یا ان کے علاوہ دیگر مملوکہ چیزوں کے حق میں لعنت کرنا جائز نہیں ہے،

  کیونکہ لعنت ایک فتیج اور نامناسب کلمہ ہے، مسلم شخص سے اس کا صادر ہونا
  مناسب نہیں ہے۔
- ﴿ جو شخص کسی جانور پر لعنت کرے تو اس پر اس کا گوشت کھانا حرام نہیں ہوجاتا، کیونکہ ہر چیز میں اصل یہ ہے کہ وہ حلال ہے اور اس لیے بھی کہ نبی اکرم مُن ﷺ نے اونٹنی والی عورت کو اس کا گوشت کھانے سے منع نہیں کیا تھا، بلکہ آپ مُن ﷺ نے تو صرف اس پر سواری کو ترک کرنے اور رسول اللّٰہ مُن ﷺ کے دستے اور قافلے کا ساتھ چھوڑنے کا حکم دیا تھا۔ اس میں اس عورت یا دوسرے لوگوں کی ڈانٹ ڈپٹ مقصودتھی۔ ایسا کرنا مال کے ساتھ سزا دینے کی قبیل اور جنس سے ہے۔ (اللجنة الدائمة: 14969)

370- ماہِ رمضان میں لعنت کرنے کا حکم

رمضان اور غیر رمضان میں لعنت کرنا حرام ہے، کیونکہ اللہ جل و علانے این زبانوں کی حفاظت کرنا واجب قرار دیا ہے، جو

533

چیز اس نے ان پرحرام کی ہے، چنانچہ الله سبحانه وتعالی نے فرمایا:

﴿ مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِينٌ عَتِيْدٌ﴾ [قَ: 18]

''وہ کوئی بھی بات نہیں بولتا مگر اس کے پاس ایک تیار نگران ہوتا ہے۔'' نیز فر مایا:

﴿ وَاِنَّ عَلَيْكُمْ لَحْفِظِيْنَ إِنَّ كِرَامًا كَاتِبِيْنَ أَنَّ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الانفطار: 10 تا 12]

''حالانکہ بلاشہہ تم پر یقینا نگہبان (مقرر) ہیں۔ جو بہت عزت والے ہیں، لکھنے والے ہیں۔ وہ جانتے ہیں جو تم کرتے ہو۔''

یس انسان کواپی زبان کی حفاظت کرنے اور اپنے دیگر اعضاء کو ان کاموں سے بچانے کا حکم دیا گیا ہے جن کاموں کو اللہ نے اس پرحرام کیا ہے۔

رسول الله مَثَاثِيْمُ نِي فَر مايا ہے:

«لَعُنُ الْمُؤُمِنِ كَقَتُلِهِ»

"مومن پرلعنت کرنا اسے قتل کرنے کے مترادف ہے۔"

آپ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَنْ كُرِنْ كُولْ كُرِنْ كُي سَاتِهِ تَشْبِيهِ دَى ہے اور فرمایا:

«إِنَّ اللَّعَّانِينَ لَا يَكُونُونَ شُهَدَاءَ وَلَا شُفَعَاءَ يَوْمَ الُقِيَامَةِ»

''یقینا کثرت سے لعن طعن کرنے والے قیامت کے دن گواہ اور سفارشی نہیں بن سکیں گے۔''

نيز فرمايا:

<sup>€</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [6105] صحيح مسلم [110/176]

و صحيح مسلم [2598/86]

﴿ وَ لَيُسَ الْمُؤُمِنُ بِالطَّعَّانِ وَ لَا اللَّعَّانِ وَ لَا الْفَاحِشِ، وَ لَا الْبَذِيءِ ﴾ ''اور مومن لعن طعن كرنے والا اور بيهود گوئى كرنے والا اور بيهود گوئى كرنے والا نہيں ہوتا۔''

«سِبَابُ الْمُسُلِم فُسُوقٌ وَقِتَالُهُ كُفُرٌ»

"مسلمان کو گالی دینافسق و بدعملی ہے اور اس سے لڑائی کرنا کفرہے۔"

جانچهمومن مرداورعورت پرالله تعالی کی حرام کرده گالی گلوچ، جھوٹ بولنا اور غلط بیانی سے اپنی زبان کی حفاظت کرنا واجب ہے، خواہ رمضان ہو یا غیر رمضان۔ ہاں رمضان میں ان کا گناہ زیادہ ہوتا ہے، چنانچہ رمضان میں یا ایام ذی الحجہ میں گالی گلوچ کرنے کی حرمت زیادہ سخت اور ان ایام میں اس کا گناہ بھی بڑا شار ہوگا، ورنہ تو تمام اوقات اور تمام جگہوں میں لعن طعن کرنا حرام ہے، لہذا مومن پر لازم ہے کہ وہ گالی گلوچ، لعن طعن، کذب بیانی اور اس طرح کے دیگر اعمال جو الله تعالی نے حرام کیے ہیں، ان سے ہر وقت پر ہیز وگریز کرے، لیکن رمضان اور ایام ذی الحجہ میں ان کا گناہ بڑا سخت اور زیادہ ہوگا۔

(ابن باز: نورعلى الدرب: 387/1)

## 371- آ دى كا اپنے والدين پرلعن طعن كرنا

سوال ایک آ دمی کے کسی دوسرے آ دمی کے باپ یا اس کی مال پرلعنت کرنا کا کیا تھم ہے؟

جواب برحرام ہے۔ نبی اکرم مَثَالِيْمُ نے ارشاد فرمايا ہے:

«لَعَنَ اللَّهُ مَنُ لَعَنَ وَالِدَيُهِ»

"الله كى لعنت ہواس شخص پر جس نے اپنے والدين پر لعنت كى-"
صحابہ كرام مُحَالَثُمُ نے عرض كى: يا رسول الله مَعَالِثُمُ إِلَّ وَى اپنے والدين پر
كسے لعنت كرسكتا ہے تو آپ مَعَالِثُمُ نے فرمایا:

«يَسُبُّ الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُلِ، فَيَسُبُّ أَبَاهُ وَيَسُبُّ أُمَّهُ»

''ایک آ دمی دوسرے آ دمی کے باپ کو گالی دیتا (اور لعن طعن کرتا) ہے تو جواب میں وہ آ دمی اس کے باب کو اور اس کی ماں کو گالی دیتا (اور لعن طن کرتا) ہے۔''

پس آ دمی کے لیے کسی شخص کے والدین کو گالی دینا جائز نہیں ہے، خاص طور پر جرم ایسے شخص کے خلاف ہے جو کسی پر زیادتی کرنے والانہیں ہے، چنا نچہ والدین کا کیا گناہ ہے کہ آخیں اس آ دمی کی طرف سے لعن طعن اور گالی گلوچ کا نشانہ اور مدف بنایا جائے؟! (ابن شیمین: نورعلی الدرب: 20)

372- اس عورت کا حکم جواپنی اولا د کو بددعا تو دیتی ہے مگر اس کا پیمقصور نہیں کہ انھیں سے بددعا گلے

ہم اسے نصیحت کرتے ہیں کہ وہ اس قتم کی بددعاؤں سے اپنی زبان کو پاک رکھے، کیونکہ خدشہ ہے کہ اس کی بد دعائیں ایسے وقت اور گھڑی میں واقع

<sup>•</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [5141]



نه ہوجائیں، جو قبولیت کی گھڑی ہو اور اس کی بددعائیں مقبول ہوجائیں، لہذا اسے اپنی اولاد کو بددعائیں دینے کے بجائے ان کے حق میں دعائیں کرنی اور غلط کاری سے محفوظ رکھے، اس کام کو ترک کر دو، یا وہ اس طرح کے دیگر کلمات گالی گلوچ اورلعن طعن کے بجائے زبان سے بولا کرے۔ (ابن عثيمين: نورعلي الدرب: 23)

373- گالی کے جواب میں گالی ..؟

سوال بعض دوست مجھے گالی گلوچ کرتے ہیں، کیا میں بھی بدلے میں الحميل گالي دول يا مين كيا كرول؟

جواب اس معاملے میں مصلحت کو پیش نظر رکھو۔ اگر تو مصلحت کا تقاضا یہ ہے کہتم ان کو چھوڑ کر ان سے کنارہ کشی اختیار کرتے ہوئے ان سے مقابلہ نہ کرو اور انھیں اس طرح کی گالیاں نہ دو جو انھوں نے دی ہیں تو ایسا کر لو، اور اگر مصلحت اس کے بھس تقاضا کرتی ہے تو تجھے حق ہے کہتم ان سے وہی سلوک کرو جوانھوں نے تمھارے ساتھ کیا ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَجَزَّوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِّثُلُهَا ﴾ [الشورى: 40] ''اورکسی برائی کا بدله اس کی مثل ایک برائی ہے۔''

نیز اس کا فرمان ہے:

﴿ وَلَهَنِ انتَصَرَ بَعُدَ ظُلُمِهِ فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْهِمُ مِّنْ سَبِيلِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ إِنَّهَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي



الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ أُولَئِكَ لَهُمْ عَنَابٌ اللِّيمْ ﴾

[الشورى: 42,41]

"اور بے شک جو شخص اپنے او پر ظلم ہونے کے بعد بدلہ لے لے تو یہ وہ لوگ ہیں جن پر کوئی راستہ نہیں۔ راستہ تو اضی پر ہے جو لوگوں پر ظلم کرتے ہیں اور زمین میں حق کے بغیر سرشی کرتے ہیں۔ یہی لوگ ہیں جن کے لیے در دناک عذاب ہے۔"

ہاں اگرتم روز ہے کی حالت میں ہوتو تمھارے لیے افضل ہیہ ہے کہتم ان کی گالیوں کا جواب نہ دو، کیونکہ نبی کریم میٹائیٹا کا ارشاد ہے:

«إِنِ امْرُؤٌ شَاتَمَهُ أَوَ قَاتَلَهُ فَلْيَقُلُ: إِنِّي صَائِمٌ»

''اگر کوئی شخص اس (روز بے دار) سے گالی گلوچ کر بے یا اس سے لڑائی کر بے تو وہ کہے: میں تو روز بے دار ہوں۔''

روزے کی حالت اس سے مشکیٰ ہے، جس حالت کا ہم نے پہلے ذکر کیا ہے، نیز ایک صورت اور مشکیٰ ہے، وہ یہ کہ جب وہ تمھارے باپ کو گالی دے تو بدلے میں تم اس کے باپ کو گالی نہ دو کیونکہ اس کے باپ پر زیادتی ہوگی، اس لیے کہ اس نے تو شمصیں گالی نہیں دی ہے کہ تم اسے گالی دو۔

(ابن عثيمين: نورعلى الدرب: 23)

## 374- لعن طعن كى شكينى

لعن طعن کرنا ایک کامل ایمان والے مومن کے اوصاف میں سے نہیں ہے۔ امام احمد بن حنبل رشلشہ نے اپنی مند (مند احمد) میں اور امام ترمذی رشلشہ

• صحيح البخاري، رقم الحديث [1904] صحيح مسلم [1151/163]

538

نیز صحیح بخاری و مسلم میں ثابت بن قیس والٹیُّ کے واسطے سے مروی ہے، وہ نبی اکرم مَثَالِیْکِم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ مُلَالِیْکِم نَالِیْکِم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ مُلَالِیْکِم نے فرمایا:
﴿ لَعُنُ الْمُؤُمِن كَفَتُلِهِ ﴾

''مومن پرلعنت کرنا اسے قل کرنے کے مترادف ہے۔''

بنا برین کسی مومن کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائیوں میں سے کسی پرلعن طعن کرے، سوائے اس کے جس پراللہ نے اپنی کتاب میں لعنت کی ہو، یا رسول اللہ منائی نے اس پرلعنت کی ہو اور نہ یہ جائز ہے کہ نافر مانی کی نافر مانی کی پاداش میں لعنت کی جائے، جیسے کہ ایک بے پرد خاتون وغیرہ، بلکہ ایسی صورت حال میں مسلمان پر واجب ہے کہ وہ اس (بے پردہ) عورت کو نصیحت کرے اور خوش اسلوبی اور دعوت حسنہ کے ذریعے سے اسے پردہ کرنے کی رغبت دلائے۔ جس شخص نے کسی ایسے آ دمی پر لعنت کی جولعنت کا مستحق نہ ہوتو ایسے شخص کے حق میں سخت وعید وارد ہوئی ہے کہ حب لعنت کو کسی مستحق نے ہونے کی گنجائش نہیں ملتی تو وہ لعنت کرنے والے کی طرف بلیٹ آتی ہے۔ اس کی دلیل وہ حدیث ہے جسے ابو درداء والیا ہو والے کی طرف بلیٹ آتی ہے۔ اس کی دلیل وہ حدیث ہے جسے ابو درداء والیا ہو کے کے کے کے کے کے کے کہائش نہیں ملتی تو وہ لعنت کرنے والے کی طرف بلیٹ آتی ہے۔ اس کی دلیل وہ حدیث ہے جسے ابو درداء والیا ہو

سنن الترمذي، رقم الحديث [1977]

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [6105] صحيح مسلم [110/176]

#### نے روایت کیا ہے کہ رسول الله منالیظ نے فرمایا:

(إِنَّ الْعَبُدَ إِذَا لَعَنَ شَيْئًا صَعِدَتِ اللَّعْنَةُ إِلَى السَّمَاءِ فَتُعُلَقُ أَبُوابُهَا ثُمَّ أَبُوابُهَا ثُمَّ تَهُبِطُ إِلَى الْأَرْضِ فَتُعُلَقُ أَبُوابُهَا ثُمَّ تَجُدُ مَسَاعًا رَجَعَتُ إِلَى اللَّذِي تَأْخُذُ يَمِينًا وَّشِمَالًا فَإِنُ لَّمُ تَجِدُ مَسَاعًا رَجَعَتُ إِلَى اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

(اللجنة الدائمة: 20163)

### 375- ہنسی خوشی کی خاطر بیہودہ نداق کرنا

اس طرح کے کاموں سے روکنے والے عمومی دلائل کی وجہ سے ایسا کرنا جائز نہیں ہے، نیز اس لیے بھی یہ جائز نہیں ہے کہ اس کا انجام سکین اور خطرناک ہوتا ہے۔ (اللجنة الدائمة: 6396)

### 376- فخش گوئی کرنے والوں کی صحبت اختیار کرنا

اول تو اسے نصیحت کی جاتی ہے کہ وہ ایس صحبت اور مجلس کوترک کر دے،

🛭 سنن أبي داود، رقم الحديث [4905]

لیکن اگر وہ اس کے ترک کا انکار کرتا ہے تو شر اور اہلِ شرسے دور رہنے کے لیے اور ایپ آپ کوشر اور اس کے وسائل سے دور رکھنے کے لیے الیی مجلس سے علاحدگی اور کنارہ کشی اختیار کرنا واجب ہے۔ (اللجنة الدائمة: 6755)

#### طنز و مٰداق

### 377- برے ناموں کے ساتھ پکارنے کا حکم

الله سبحانه وتعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ وَلاَ تَنَابَزُوا بِالْاَلْقَابِ﴾ [الحجرات: 11]

''اور نہایک دوسرے کو برے ناموں کے ساتھ پکارو۔''

یعنی کی کو ایسے القاب کے ساتھ مت پکارو جو اسے برے لگیں، لیکن وہ برے القاب جوبطور مذاق کے بولے جاتے ہیں، اگر چہان پر جم نہیں لگایا گیا، لیکن صاحبِ مروءت کے لیے لائق اور مناسب نہیں ہے کہ وہ کسی کو برے القاب کے ساتھ پکارے، خواہ مذاق کے طور پر ہی ہو، کیونکہ یہ مذاق بعض اوقات اذیت اور تکلیف کاباعث بنتا ہے اور مستقبل میں لڑائی جھڑڑے تک نوبت پہنچا دیتا ہے۔ بعض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ کوئی شخص مذاق کے طور پر پکارے گئے برے لقب کوسنتا ہے اور اسے لے کر وہ اس شخص کو عار کے طور پر اس لقب کے ساتھ پکارتا ہے جسے اس لقب کے ساتھ بکارتا ہے جسے اس لقب کے ساتھ بارتا ہے جسے اس لقب کے ساتھ مذاق کے طور پر پکارا گیا ہوتا ہے، مگر دوسرا شخص شجیدگی کے ساتھ اسے برے لقب سے پکارتا ہے ۔ لہذا ہم تو سمجھتے ہیں کہ ہر صاحبِ مروءت کے اس کے اولی اور بہتر یہی ہے کہ وہ کسی کو مذاق کے ساتھ بھی برے القاب کے ساتھ لیے اولی اور بہتر یہی ہے کہ وہ کسی کو مذاق کے ساتھ بھی برے القاب کے ساتھ لیے اولی اور بہتر یہی ہے کہ وہ کسی کو مذاق کے ساتھ بھی برے القاب کے ساتھ لیے اولی اور بہتر یہی ہے کہ وہ کسی کو مذاق کے ساتھ بھی برے القاب کے ساتھ بیکار نے سے بر ہین کرے۔ (ابن شیمین: فاوئی علیاء البلد الحرام: 1651)

542

### **378- آیات قرآنیه کو مذاق میں استعال کرنا**

قرآنی آیات کوآیات قرآنی کی حیثیت سے مذاق میں استعال کرنا جائز نہیں ہے۔ نہیں ہوتے ہیں، جن سے نہیں ہے کی اگر کچھ کلمات جو عامی زبان میں استعال ہوتے ہیں، جن سے آیت قرآنیدیا اس کے کسی جملے کی حکایت مقصود نہ ہوتو پھر ایسا کرنا جائز ہے۔ (اللجنة الدائمة: 6252)

### 379- پابندِشرع لوگوں میں ہے کسی کا مذاق اڑانے کا حکم

جولوگ دین کے پابند اور اللہ کے احکام کی بجا آوری کرنے والوں کا مذاق اڑاتے ہیں، ان میں ایک قتم کا نفاق پایا جاتا ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے منافقوں کے متعلق فرمایا ہے:

﴿ أَلَّذِيْنَ يَلْمِزُوْنَ الْمُطَّوِّعِيْنَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ فِى الصَّدَاقَٰتِ وَ الَّذِيْنَ لَا يَجِدُوْنَ الَّا جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُوْنَ مِنْهُمْ سَخِرَ اللّٰهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ اَلِيْمٌ ﴾ [التوبة: 79]

''وہ لوگ جو صدقات میں خوش دلی سے حصہ لینے والے مومنوں پر طعن کرتے ہیں اور ان پر بھی جو اپنی محنت کے سوا پھی ہیں پاتے ،سو وہ ان سے مذاق کیا ہے اور ان کے لیے درد ناک عذاب ہے۔''

پھر اگر وہ شریعت پر گامزن ہونے کی وجہ سے ان دیندار لوگوں کا مُداق اڑاتے ہیں تو در اصل وہ شریعت کا مُداق اڑاتے ہیں اور شریعت کا مُداق اڑانا کفر ہے، کیکن اگر وہ ان کے اتباع سنت سے قطع نظر ایسے انداز میں ان کا مُداق اڑاتے ہیں کہ ان کے پیش نظر ان کی شخصیات اور وضع قطع ہوتی ہے تو اس طرح وہ کا فرنہیں بنیں گے، کیونکہ انسان بعض اوقات کسی شخص کا اس کی شخصیت کو سامنے رکھ کر اس کے عمل اور فعل سے قطع نظر کر کے اس کا مذاق اڑا تا ہے، لیکن سیامنے رکھ کر اس کے عمل اور فعل ہے۔ واجب اور حق تو یہ ہے کہ جوشخص اللہ کی شریعت کا پابند ہے اس کی حوصلہ افزائی کی جائے، اس کی معاونت کی جائے اور اگر وہ کسی غلطی کا مرتکب ہور ہا ہے تو اس کی اصلاح کی جائے تا کہ وہ راہ راست پر آجائے۔ (ابن عثیمین: قاوئی علاء البلد الحرام: 1675)

### 380- دین کا نداق اڑانے کا تھکم

الله تعالی کا یا اس کے رسول مُنالِیْنِ کا یا اس کے رسول مُنالِیْنِ کی سنت کا مذاق اڑانا کفر ہے، اس سے انسان مرتد اور دائرہ اسلام سے خارج ہوجاتا ہے،
کیونکہ الله تعالیٰ کا فرمان ہے:

''اور بلاشبہہ اگر تو ان سے پو چھے تو ضرور ہی کہیں گے ہم تو صرف شغل کی بات کر رہے تھے اور دل گی کر رہے تھے۔ کہہ دے کیا تم اللہ اور اس کی آیات اور اس کے رسول کے ساتھ مذاق کر رہے تھے؟ بہانے مت بناؤ، بے شک تم نے اپنے ایمان کے بعد کفر کیا۔'' پس ہر وہ شخص جو اللہ، رسول مَنْ اللّٰهِ اور رسول الله مَنْ اللّٰهِ کی سنت کا مٰداق اڑائے وہ کافر اور مرتد ہے، اس پر واجب ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں توبہ کرے اور جب وہ اللہ سے توبہ کرے گا، کیونکہ اور جب وہ اللہ سے توبہ کرے گا تو اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول فرمائے گا، کیونکہ ان نداق اڑانے والوں کے متعلق ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ لَا تَعْتَذِرُوا قَدُ كَفَرْتُمُ بَعْدَ إِيْمَانِكُمُ إِنْ نَعْفُ عَنْ طَائِفَةً مِنْكُمُ لِنْ نَعْفُ عَنْ طَائِفَةً مِنْتُكُمُ لِعَذِبُ طَآئِفَةً بِإَنَّهُمُ كَانُوا مُجْرِمِيْنَ ﴿ [التوبة: 66] ''بہانے مت بناؤ، بے شک تم نے اپنے ایمان کے بعد کفر کیا۔ اگر ہم تم میں سے ایک گروہ کو معاف کر دیں تو ایک گروہ کو عذاب دیں گے، اس وجہ سے کہ یقیناً وہ مجرم تھے۔''

تو الله تعالی نے مذکورہ آیت میں بیصراحت فرما دی ہے کہ وہ ان میں سے اللہ سے اللہ علی کروہ کو معاف کرتا ہے اور بیہ معافی ان کے اپنے اس کفر سے اللہ عز وجل کے ہاں توبہ کرنے ہی سے ممکن ہے، وہ کفر جس کا انھوں نے اللہ اس کی آیات اور اس کے رسول مگا لیا ہے۔

کی آیات اور اس کے رسول مگا لیا ہم کا فداق اڑا کر ارتکاب کیا ہے۔

(ابن عثیمین: قاولی علیء اللہ الحرام: 1672)

### 381- لوگوں کو ہنسانے کی خاطر دین کا مٰداق اڑانے کا حکم

اللہ تعالیٰ یا اس کے رسول سُلُیْنِمْ یا اس کی کتاب یا اس کے دین کا فداق اڑانے کا عمل اگر چہ از روئے فداق ہواورلوگوں کو ہنسانے کی غرض سے ہو، کفر اور نفاق ہے۔ یہ وہی معاملہ ہے جو نبی کریم مُلُیْنِمْ کے دور میں ان لوگوں کے متعلق پیش آیا، جنھوں نے کہا تھا: ہم نے اپنے قراء کی طرح بھوکے، لالچی متعلق پیش آیا، جنھوں نے کہا تھا: ہم نے اپنے قراء کی طرح بھوکے، لالچی پیٹوں، زبانوں کے جھوٹے اور لڑائی میں بردل لوگ نہیں دیکھے۔ اس سے

منافقین رسول مَنْ اللَّهُمُ اور آپ مَنْ اللَّهُمُ کے قراء صحابہ کرام دُیٰ اللّٰهُم کومراد لیتے تھے تو ان کے متعلق یہ آیت اتری:

﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضٌ وَ نَلْعَبُ ﴾ [التوبة: 65] ''اور بلاشبهه اگر تو ان سے بوچھ تو ضرور ہی کہیں گے ہم تو صرف شغل کی بات کر رہے تھے۔''

کیونکہ وہ مذکورہ جملے کہہ کر نبی اکرم سُلُیْنِم کے پاس آ کر کہنے گے: ہم ویسے ہی باتیں کر رہے تھے جو ایک قافلہ والے دل گی اور سفر کی تھکان اور مشقت کو کم کرنے کے لیے کیا کرتے ہیں، تو رسول اللّٰد سُلُیْنِم انھیں وہی کچھ کہتے مشقت کو کم کرنے کا اللّٰہ تعالیٰ نے آپ سُلِیْنِم کو کھم دیا تھا:

﴿ وَلَئِنَ سَاَلْتَهُمُ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوْثُ وَ نَلْعَبُ قُلُ اَبِاللهِ وَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمُ تَسْتَهُزِءُ وْنَ ۞ لَا تَعْتَذِرُوْا قَدُ كَفَرْتُمُ بَعْدَ إِيْمَانِكُمُ ﴾ [التوبة: 66,65]

"اور بلاشبه اگرتو ان سے بوجھے تو ضرور ہی کہیں گے ہم تو صرف شغل کی بات کر رہے تھے۔ کہہ دے کیا تم اللہ اور اس کی آیات اور اس کے رسول کے ساتھ مذاق کر رہے تھے؟ بہانے مت بناؤ، بے شک تم نے اپنے ایمان کے بعد کفر کیا۔"

پس ربوبیت، رسالت، وحی اور دین؛ بیسب قابل احترام چیزیں ہیں۔ کسی کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ ان کے متعلق کوئی کھیل کود اور ہنسی کرے نہ مذاق کے طور پر، نہ کسی کو ہنسانے کے لیے اور نہ ان سے شطھا کرتے ہوئے، پھر بھی اگر کوئی شخص ایبا کرے گا تو وہ کافر ہوگا، کیونکہ ان چیزوں کا مذاق اڑانا اس بات

پر دلالت کرتا ہے کہ مذکورہ شخص اللہ عزوجل، اس کے رسولوں، اس کی کتابوں اور اس کی شریعت کی تو بین کر رہا ہے۔ اس عملِ بد کے مرتکب پر لازم ہے کہ وہ اپنے اس کر توت کی اللہ عزوجل سے تو بہ کرے، کیونکہ یہ نفاق کی علامت ہے، پس اس پر واجب ہے کہ وہ اللہ سے تو بہ اور استغفار کرے اور اپنے عمل کی اصلاح کرے اور اپنے دل میں اللہ عزوجل کی خشیت، اس کی تعظیم، اس کا خوف اور اس کی محبت بیدا کرے۔ واللہ ولی التوفیق (ابن شیمین: مجموع الفتاوی والرسائل: 235)

### 382- پابند شریعت لوگوں کا مذاق اڑانے کا حکم

الله تعالی اور اس کے رسول سُلُیْمُ کے احکام کی پابندی کرنے والوں کا شریعت کی پابندی کرنے کی وجہ سے مذاق اڑانا حرام اور مذاق اڑانے والے کے لیے بڑا سُلین اور بہت خطرناک عمل ہے، کیونکہ اس بات کا خدشہ ہے کہ اس مذاق اڑانے والے کا ان پابند شریعت لوگوں کو ناپند کرنا، ان کے دین پر استقامت کے ناپند کرنے کی وجہ سے ہو، تب تو ان کا بیاستہزاء و مذاق مذکورہ لوگوں کے دین پر چلنے کے طریقے کا مذاق ہے، پس وہ ان لوگوں کی طرح ہوں گے جن کے متعلق اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

﴿ وَلَئِنَ سَاَلْتَهُمُ لَيَقُولُنَّ إِنَّهَا كُنَّا نَخُوضٌ وَ نَلْعَبُ قُلُ اَبِاللَّهِ وَ الْيَبِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمُ تَسْتَهْزِءُ وْنَ ۞ لَا تَعْتَذِرُوْا قَلُ كَفَرُتُمْ بَعْدَ إِيْمَانِكُمْ ﴾ [التوبة: 66,65]

"اور بلاشبہہ اگر تو ان سے پوچھے تو ضرور ہی کہیں گے ہم تو صرف شغل کی بات کر رہے تھے۔ کہہ دے کیا تم

اللہ اور اس کی آیات اور اس کے رسول کے ساتھ مذاق کر رہے
سے ؟ بہانے مت بناؤ، بے شک تم نے اپنے ایمان کے بعد کفر کیا۔'

یہ آیات منافقین کے اس ٹولے کے متعلق نازل ہوئی تھیں جھوں نے کہا
تھا: ہم نے اپنے ان قرا، اور اس سے مراد وہ رسول اللہ سَلَقَیْمُ اور آپ کے
صحابہ دی لُیْمُ کو لیتے تھے، کی طرح کے پیٹوں کی رغبت رکھنے والے، زبانوں کے
جھوٹے اور جنگ میں بزدل لوگ نہیں دیکھے، تو اس پر اللہ تعالیٰ نے ان کے
متعلق مذکورہ آیات نازل فرمائیں۔ جولوگ اہلِ حق کا ان کے دیندار ہونے کی
وجہ سے مذاق اڑاتے ہیں، اُھیں ڈرنا اور اس عمل سے پر ہیز کرنا چاہیے، کیونکہ
اللہ سجانہ وتعالیٰ فرماتے ہیں :

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ اَجُرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِيْنَ امَنُوا يَضْحَكُونَ ۞ وَإِذَا انْقَلَبُوا اِلَى اَهْلِهِمُ انْقَلَبُوا وَإِذَا انْقَلَبُوا الِّي اَهْلِهِمُ انْقَلَبُوا وَإِذَا انْقَلَبُوا الِّي اَهْلِهِمُ انْقَلَبُوا فَكِهِيْنَ ۞ وَإِذَا الْقَلْبُوا عَلَيْهِمُ حُونَا وَاوْهُمُ قَالُوا اِنَّ هَوُلَاءِ لَضَالُونَ ۞ وَمَآ الْسِلُوا عَلَيْهِمُ حُونِيْنَ ۞ فَالْيَوْمَ الَّذِيْنَ الْمَنُوا مِنَ الْكُفَّادِ يَضْحَكُونَ ۞ عَلَى الْارَآئِكِ يَنْظُرُونَ ۞ هَلُ ثُوّبِ الْكُفَّادُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ۞ عَلَى الْارَآئِكِ يَنْظُرُونَ ۞ هَلُ ثُوّبِ الْكُفَّادُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ۞ إلى المطففين: 29 تا 36]

"بے شک وہ لوگ جضوں نے جرم کیے،ان لوگوں پر جو ایمان لائے، ہنسا کرتے تھے۔ اور جب وہ ان کے پاس سے گزرتے تو ایک دوسرے کو آئھوں سے اشارے کیا کرتے تھے۔ اور جب اپنے گھر والوں کے پاس واپس آتے تو خوش گیمیاں کرتے ہوئے واپس آتے تو خوش گیمیاں کرتے ہوئے واپس آتے تھے۔ اور جب انھیں دیکھتے تو کہا کرتے تھے بلاشبہہ یےلوگ

یقیناً گمراہ ہیں۔ حالانکہ وہ ان پرنگہبان بنا کرنہیں بھیجے گئے تھے۔ سو آج وہ لوگ جو ایمان لائے، کافروں پر ہنس رہے ہیں۔ تختوں پر (بیٹھے) نظارہ کررہے ہیں۔ کیا کافروں کو اس کا بدلہ دیا گیا جو وہ کیا کرتے تھے؟''(این شیمین: فآوی علاء البلد الحرام: 1674)

#### 383- مجنون اوریاگل کو مارنا اوراس کا مذاق اڑانا

مجنون میں تو عقل ہی نہیں ہوتی ، اس لیے اسے مارنے کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔ جی ہاں! اکثر ایبا ہی ہوتا ہے کہ اسے مارنے کا فائدہ نہیں ہوتا، لیکن بھی اس کا فائدہ ہو بھی جاتا ہے، لہذا جب اسے ادب سکھلانے کے لیے مارنا مفید ثابت ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، جیسے چھوٹا بچہ ہوتا ہے اور اگر اسے مارنا کجھ فائدہ نہ دیتا ہوتو پھر اسے مارنا جائز نہیں ہے، کیونکہ ایبا کرنا تو اسے بلا فائدہ تکلیف دینے کے مترادف ہے۔

رہا اس سے مصلحا اور مذاق کرنا تو مجھے خدشہ ہے کہ مذاق اڑانے والا اور اس سے مطلحا کرنے والا کہیں خود اس کی طرح مجنون اور پاگل نہ بن جائے۔ مجھے ڈر ہے کہ کہیں اس کی یا اس کے بیٹوں یا اس کی بیٹیوں کی عقل نہ جاتی رہے، لہذا پاگل کا مذاق اڑانے والا شخص اپنے متعلق اللہ سے ڈرے اور اللہ نے جواسے اس آ فت و بیاری سے عافیت و تندرستی عطا کی جس میں اس نے مجنون کو مبتلا کیا ہے، اس پر وہ اللہ کی تعریف کرے اور پڑھے:

﴿ ٱلۡحَمُدُ لِلّٰهِ الَّذِيُ عَافَانِيُ مِمَّ ابْتَلَاكَ بِهِ وَفَضَّلَنِيُ عَلَى كَثِيُرٍ مِّمَّنُ خَلَقَ تَفُضِيُلًا﴾ یہ تو معلوم ہے کہ کوئی انسان یہ پیند نہیں کرتا کہ وہ مجنون اور پاگل ہو۔
جنون اور پاگل بن مجنون آ دمی کا اختیاری عمل بھی نہیں ہے، یہ تو محض اللہ کی طرف سے ایک آ زمائش اور امتحان ہے، لہذا تم اس شخص کو کیسے اور کیوں مذاق کرتے ہو جو ایک ایس آ فت اور بیاری میں مبتلا ہے جو اس کی اختیاری نہیں ہے؟ مجنون اور پاگل کو مذاق کرنے والا اس شخص کی مانند ہے جو ایس شخص کا مذاق اڑاتا ہے جس کا چرا خوبصورت نہیں ہے یا اس کی کمرسیدھی نہیں ہے اور وہ کہوا ہے یہ جو اس فتص کو شکار ہے، بہر حال مذکورہ شخص کو چاہیے کہ وہ اللہ سبحانہ وتعالی کی تعریف کرے کہ اللہ نے اسے اس نقص اور بیاری چاہیے کہ وہ اللہ سبحانہ وتعالی کی تعریف کرے کہ اللہ نے اسے اس نقص اور بیاری ہے۔ نیز وہ ان کے حق میں اللہ تعالی سے عافیت اور تندرتی کی دعا کرے۔

ہے۔ نیز وہ ان کے حق میں اللہ تعالی سے عافیت اور تندرتی کی دعا کرے۔

(ابن شیمین: نورعلی الدرب: 27)

# 384- كسى مسلمان كا اپنے بھائى كو كتا كہنا

کسی انسان کے لیے بیہ جائز نہیں ہے کہ وہ اپنے بھائی کو کتے کے لقب کے ساتھ متصف کرے، کیونکہ رسول اللہ مُثَاثِیَّا کا فرمان ہے:

﴿ لَيُسَ لَنَا مَثَلُ السُّوء الْعَائِدُ فِي هِبَتِهِ كَالُكُلُبِ يَقِيءُ ثُمَّ يَعُودُ فِي قَيئِهِ ﴾

'' ہمارے لیے بری مثال نہیں ہے جوشخص اپنے تخفے کو واپس لیتا ہے وہ ایسا ہے جیسا کتائے کرنے کے بعد جاٹ لیتا ہے۔''

لیکن تم اییا کر سکتے ہو کہ ایسے حاملِ قرآن اور عالم قرآن کو گدھے سے تشبیہ دوجس عالم کاعمل قرآن کے مطابق نہیں ہے، مثلاً تم کہہ سکتے ہو: جو شخص

قرآن پر عمل نہیں کرتا وہ اس گدھے کی طرح ہے جس نے کتابیں اٹھارکھی ہوں۔
رہا تمھارا کسی شخص کو کھلے طور پر صراحناً میہ کہ کر پکارنا: اے کتے! اے
گدھے! تو یہ ہر گرز جائز نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالی فرماتے ہیں:
﴿ وَ لَقَدُ كَرَّمُنَا بَنِي ٓ اَدُمَ وَ حَمَلْنَاهُمُ فِي الْبَرِّ وَ الْبَحْدِ وَ

﴿ وَ لَقُدُ كُرِّمُنَا بَنِيَ ادَم وَ حَمَلَنَهُم فِي البرِ و البحرِ وَ رَوَّتُنَهُمُ مِّنَ الطَّيِّبَ وَ فَضَّلْنَهُمُ عَلَى كَثِيْرٍ مِّمَّنُ خَلَقُنَا رَوَّتُنَهُمُ مِّنَ الطَّيِّبَ وَ فَضَّلْنَهُمُ عَلَى كَثِيْرٍ مِّمَّنُ خَلَقُنَا تَفْضِيلًا ﴾ [الإسراء: 70]

" اور بلاشبهه یقیناً ہم نے آدم کی اولاد کو بہت عزت بخشی اور آھیں خطکی اور سے رزق دیا اور خطکی اور آھیں یا کیزہ چیزوں سے رزق دیا اور ہم نے جو مخلوق پیدا کی اس میں سے بہت سول پر آھیں فضیلت دی، بوی فضیلت دینا۔"

اہل علم نے ذکر کیا ہے کہ جس شخص کو اس طرح کا کوئی نام اور لقب دیا جائے وہ اس لفظ کے بولنے والے سے اس کے ثبوت کا مطالبہ کرے، اور اگر وہ اپنے کہے ہوئے الفاظ کو صحیح ثابت نہ کر سکے تو اسے تعزیر لگائی جائے۔
اپنے کہے ہوئے الفاظ کو صحیح ثابت نہ کر سکے تو اسے تعزیر لگائی جائے۔
(ابن عثیمین: نورعلی الدرب: 32)

# 385- ''انسان حیوان ناطق ہے''اس مقولے کا حکم

یقیناً یہ کلام اور مقولہ کہ انسان حیوان ناطق ہے، فلسفیوں کی اصطلاحات میں سے ایک اصطلاح ہے، کیونکہ ان کے نزدیک حیوان وہ ہوتا ہے جس میں حیات، روح اور سانس ہوتو حیوان کی اس تعریف سے انسان کو جدا اور ممتاز کرنے والاکلمہ" ناطق" ہے، پس وہ کہتے ہیں: یقیناً انسان حیوان ناطق ہے اور



وہ آ دم علیا کی اولاد میں سے ہے، لیکن اب بہ کلمہ لوگوں کے عرف میں سب و شتم، گالی گلوچ اور طعن و ملامت کا کلمہ بن کے رہ گیا ہے، لہذا کسی انسان کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ اپنے بھائی کو خصوصاً غصے اور لڑائی جھگڑے کے وقت ''حیوان ناطق'' کہے، کیونکہ اس حالت میں بہ کلمہ ایک گالی شار ہوگا۔ (ابن تشیمین: نورعلی الدرب: 32)

386- دوسروں کے عیب اور خامیاں تلاش کرنا

مسلمانوں کے عیب اور خامیاں تلاش کرنا حرام ہے، حتی کہ نبی اکرم مُثَاثِیْمُ سے مروی ایک روایت میں آپ مُثَاثِیْمُ نے دوسروں کی عیب جوئی کرنے سے تختی کے ساتھ منع فرمایا ہے:

<sup>●</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [4580] 552

لہذا مسلمان پر اپنے بھائی کے حوالے سے یہ واجب ہے کہ وہ اس کے عبوں کی پردہ پوشی کرے گا اللہ عبوں کی پردہ پوشی کرے گا، نیز مسلمان کو یہ جان لینا چاہیے کہ کوئی شخص نقص اور کوتا ہی سے محفوظ نہیں ہے، اور کوئی شخص عیب سے پاک نہیں ہے، لہذا اس پر واجب ہے کہ وہ بھی عیبوں کی پردہ پوشی کیا کرے اور جس میں کوئی عیب پایا جاتا ہے اس کی خیر خواہی کرتے ہوئے اسے نصیحت کرے، کیونکہ دین تو نام ہی خیر خواہی کرتے ہوئے اسے نصیحت کرے، کیونکہ دین تو نام ہی خیر خواہی کا ہے، جیسے کہ نبی اکرم مُنگالیا ہے اس کی خیر خواہی کرتے ہوئے اسے نصیحت کرے، کیونکہ دین تو نام ہی خیر خواہی کا ہے، جیسے کہ نبی اکرم مُنگالیا ہے ارشاد فرمایا:

«اللَّذِينُ النَّصِيحَةُ، اللِّينُ النَّصِيحَةُ، اللِّينُ النَّصِيحَةُ، اللِّينُ النَّصِيحَةُ»

'' دین سرایا خیرخواہی ہے، دین سراسر خیر خواہی ہے، دین نام ہی خیر خواہی کا ہے۔''

صحابہ کرام می کنٹی نے دریافت کیا: یا رسول الله من کی خیر خواہی؟ تو آپ من کی خیر خواہی؟ تو آپ منابع نے فرمایا:

🛭 صحيح مسلم [55/95]



### برگمانی

### 387- برگمانی دلول کی بیار یول میں سے ایک بیاری ہے

سوان برگمانی دلوں کی بیماریوں میں سے ایک بیماری ہے، اس کی حقیقت اور اسباب کیا ہیں؟ حقیقت اور اسباب کیا ہیں؟

**جواب** بد گمانی کے متعلق مندرجہ ذیل تفصیل ہے:

الله تعالی کے متعلق بدگمانی کرنا کفر ہے۔ الله تعالی نے فرمایا:

﴿ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ ﴾ [آل عمران: 154] ' وه الله كررہے تھے''

الله تعالی نے منافقین کے متعلق مزید فرمایا:

﴿ الظَّانِينَ بِاللَّهِ ظَنَّ السَّوْءِ عَلَيْهِمْ دَآئِرَةُ السَّوْءِ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَّهُمْ وَاعَدٌ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَآءَتُ مَصِيْرًا﴾ الله عَلَيْهِمْ وَلَعَنَّهُمْ وَاعَدٌ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَآءَتُ مَصِيْرًا﴾

[الفتح: 6]

''جو اللہ کے بارے میں گمان کرنے والے ہیں، برا گمان، اٹھی پر بری گردش ہے اور اللہ ان پر غصے ہوا اور اس نے ان پر لعنت کی اور

ان کے لیے جہنم تیار کی اور وہ لوٹنے کی بری جگہ ہے۔''

② مومنوں اور بری الذمه معصوم لوگوں کے متعلق برگمانی کرنا جائز نہیں ہے،

کیونکہ بیہ مومن کے لیے ظلم ہے، جبکہ مسلمان سے مطلوب بیہ ہے کہ وہ اپنے مسلمان ہوائی کے حق میں بدگمانی مسلمان ہوائی کے حق میں بدگمانی مسلمانوں کے اندر بغض اور عناد کا سبب بنتی ہے۔

(3) شریر اور فسادی لوگوں کے متعلق بدگمانی تو مطلوب ہے، کیونکہ اس کے فرو ذریعے سے بندہ ان سے بغض رکھتے ہوئے دور رہے گا اور ان کے شرو فساد سے زیج جائے گا۔ (الفوزان:المنتقی: 462/1)

388- ﴿يَا يُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوْا اجْتَنِبُوْا كَثِيرًا مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بِعُضَ الظَّنِّ إِثْمَ ﴾ كا مطلب بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمَ ﴾ كا مطلب

اس آیت میں جس گمان سے منع کیا گیا ہے، وہ ایبا گمان ہے جو محض ایک تہمت اور الزام ہو، جس کی کوئی دلیل نہ ہو، جیسے کوئی شخص کسی دوسرے شخص پر ایسی حالت میں بدکاری کی تہمت لگائے، جبکہ اس تہم پر کوئی ایسی علامت اور نشانی ظاہر نہ ہو جس سے یہ الزام ثابت ہوتا ہو۔ اللہ سجانہ وتعالی نے انسان کو اکثر گمان کرنے سے اس لیے منع کیا ہے تاکہ انسان ایسے گمان میں مبتلا نہ ہوجائے جس میں گناہ ہو۔ اللہ تعالی نے ہر قتم کے گمان سے منع نہیں فرمایا، کیونکہ بعض گمان ایسے ہوتے ہیں جن کا کرنا واجب اور ضروری ہوتا ہے، چنانچہ اکثر احکام شرعیہ کی بنیاد غالب گمان ہی پر ہے، جیسے دلالت قیاس اور دلالت عموم۔ وہ گمان جس سے منع کیا گیا ہے، وہ یہ ہے کہ انسان اہلِ خیر کے متعلق برا گمان کرے، لیکن جو برے لوگ ہیں، فسق و فجور اور بدعملی کا شکار ہیں تو ہمارے گمان کرے، لیکن جو برے لوگ ہیں، فسق و فجور اور بدعملی کا شکار ہیں تو ہمارے لیے ضروری ہے کہ ہم ان کے متعلق اتنا ہی برا گمان کریں جتنے برے گمان کی علامت اور گنجائش ان سے ظاہر ہوتی ہو۔ واللہ اعلم (الفوزان:المنتقی: الے ملامت اور گنجائش ان سے ظاہر ہوتی ہو۔ واللہ اعلم (الفوزان:المنتقی: الے کا کھان کی علامت اور گنجائش ان سے ظاہر ہوتی ہو۔ واللہ اعلم (الفوزان:المنتقی: الے علامت اور گنجائش ان سے ظاہر ہوتی ہو۔ واللہ اعلم (الفوزان:المنتقی: الے کہ ہم ان کے متعلق ہیں، و واللہ اعلم (الفوزان:المنتقی: الے کا کھیں۔

555

# 389- برگمانی کوئی بنیادنہیں

سوال جب ایک عورت اپنے گھر والوں، عزیز و اقارب اور ہر اس فرد کے متعلق جو اس کے پاس ہو بھی کے متعلق جو اس کے پاس جو بھی ہو، وہ اس کے باس جو بھی ہو، وہ اس کے متعلق بدگمانی رکھتی ہے، کیا بیعورت اپنے اس انداز اور طرزِ عمل پر گنا ہگار ہوگی؟

جواب اور ضروری ہے ہے کہ وہ مسلمان جس کی ظاہری حالت عدالت اور تقویٰ والی ہو، اس کے متعلق حسن ظن مسلمان جس کی ظاہری حالت عدالت اور تقویٰ والی ہو، اس کے متعلق حسن ظن رکھا جائے۔ کی شخص کے لیے کسی قرینے اور دلیل کے بغیر اپنے بھائی کے متعلق بدگانی رکھنا جائز اور حلال نہیں ہے۔ جب شیطان انسان کو گراہ کرتا ہے تو وہ مرد ہو یا عورت اسی قتم کے اوہام اور شکوک وشبہات کا شکار ہو جاتا ہے، تھک کر اکتاب کا شکار ہوجاتا ہے اور دوسروں کو تھکاوٹ واکتاب میں مبتلا کرتا ہے۔ ضروری ہے ہے کہ جب تک کوئی واضح ثبوت نہ بل جائے، اس طرح کے ضروری ہے ہے کہ جب تک کوئی واضح ثبوت نہ بل جائے، اس طرح کے شکوک وشبہات سے گریز کیا جائے۔ (ابن شیمین: نور علی الدرب: 13)

390-اس شخص کا حکم جو بیہ کہتا ہے کہ ایا بھے اور معذور لوگ نیز امراض کہنہ کے شکار مریض مظلوم ہیں

سائل نے قضا وقدر پر بعض لوگوں کی طرف سے جس اعتراض کا ذکر کیا ہے کہ جومصائب اور تکلیفیں انھیں پہنچتی ہیں وہ ان پرظلم ہے، اگر تو سائل اس ظاہری صورت حال کا اعتقاد رکھے اور اسے ظلم سمجھے تو یہ کفریہ عقیدہ ہے اور ایسا عقیدہ رکھنے والا مرتد تصور ہوگا، کیونکہ یہ تو بلا واسطہ اللہ رب العالمین کی ذات پر



اعتراض ہے، جبکہ اللہ سجانہ وتعالیٰ آسانوں و زمین کے بادشاہ اور فرمانروا ہیں، جو چاہتے ہیں ان پر کسی کو اعتراض کرنے کا کوئی حق نہیں ہے، وہ حکم اور فیصلہ کرتے ہیں، ان کے حکم اور فیصلے کو کوئی معطل اور رد کرنے والا نہیں۔ رہی یہ آزمائش و تکلیف جو ان معذور لوگوں کو پینچی اور جس کی وجہ سے وہ واویلا کر رہے ہیں تو بعض اوقات وہ انکے حق میں بہتر ہوتی ہے، چنانچہ انسان کو جب کوئی تکلیف پہنچی ہے اور وہ اس پر صبر کرتا ہے اور ثواب کی امید رکھتا ہے تو یہ اس کے حق میں بہتر ہے اور ثواب کی امید رکھتا ہے تو یہ اس کے حق میں بہتر ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ اسے اس مصیبت پر صبر کرنے اور ثواب کی ممیر کرنے اور ثواب کی مصیبت پر صبر کرنے اور ثواب کی مصیبت زدہ انسان مصائب مصائب مصائب مصائب مصائب کے حق میں بہتر ہے۔ گناہوں کا کفارہ بن جاتے ہیں، پھر اگر انسان مصائب برصبر کرنے والوں میں ہونے لگتا ہے اور صبر کرنے والوں میں ہونے لگتا ہے اور صبر کرنے والوں کے متعلق فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّمَا يُوفَى الصَّبِرُونَ أَجْرَهُمُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر: 10] "صرف صبر كرنے والول بى كوان كا اجركسى شارك بغير ديا جائے گا۔" نيز ارشادِ خداوندى ہے:

﴿ الَّذِيْنَ إِذَا آصَابَتُهُمُ مُّصِيْبَةٌ قَالُوْ اَ إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا الِيَّهِ رَجِعُوْنَ ۚ إَنَّا لِلَّهِ وَ رَحْمَةٌ وَ رَحْمَةٌ وَ رَحْمَةٌ وَ أُولَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُوْنَ ﴾ [البقرة: 157,156]

''وہ لوگ کہ جب انھیں کوئی مصیبت پہنچی ہے تو کہتے ہیں بے شک ہم اللہ کے لیے ہیں اور بے شک ہم اس کی طرف لوٹے والے ہیں۔ یہ لوگ ہیں جن پر ان کے رب کی طرف سے کئی مہر بانیاں اور بڑی رحمت ہے اور یہی لوگ ہدایت پانے والے ہیں۔''

#### خود پیندی

### 1991 اپنی تعریف کرنے کا تھم

انسان کے اپنی تعریف کرنے سے اگر مقصد وارادہ اللہ عزوجل کی نعمت کا بیان ہویا وہ اس ارادے سے اپنے کسی عمل کی بنیاد پر اپنی تعریف کرے کہ اسکے ساتھی اور دوست اس کی اقتدا کریں تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، لیکن اگر اس کا مقصد محض اپنی تعریف کرنا اور اپنے آپ کو پاک صاف بتانا اور اپنے عمل کی بنا پر اپنے رب تعالی پر فخر کرنا ہوتو اس میں ایک قتم کا احسان جتلانا ہے، لہذا یہ جائز نہیں ہے، چنانچہ اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا:

''وہ تجھ پر احسان رکھتے ہیں کہ وہ اسلام لے آئے، کہہ دے مجھ پر اپنے اسلام کا احسان نہ رکھو، بلکہ اللّٰہ تم پر احسان رکھتا ہے کہ اس نے شمصیں ایمان کے لیے ہدایت دی، اگرتم سچے ہو۔''

اور اگر انسان کا اپن تعریف کرنے سے مقصد صرف خبر دینا ہوتو بھی کوئی حرج نہیں، تاہم ایسانہ کرنا ہی اولی اور بہتر ہے۔تعریفی کلمات کی چار حالتیں ہیں:

- انسان کا اپنی تعریف سے مقصود محض اس نعمت کا بیان ہو جو اللہ تعالی نے ایمان
   اور اس براستقامت و ثابت قدمی کی صورت میں اسے عطا کی ہے۔
- آپی تعریف سے انسان کا ارادہ یہ ہو کہ اسے من کر اس جیسے اس کے دوست اور ساتھی بھی یہ کام کرنے کے لیے مستعد اور تیار ہوجائیں جو کام یہ سرانجام دے رہا ہو، پس یہ دو حالتیں تو قابلِ تعریف ہیں، کیونکہ ان میں ارادہ نیک اور نیت یاک ہے۔
- آ بنی تعریف سے مقصود انسان کا اپنے ایمان اور ثابت قدمی کی بنا پر الله تعالی پر فخر اور تکبر کرنا ہوتو یہ جائز نہیں ہے، اس کے ناجائز ہونے کی دلیل وہی آیت ہے جوابھی ہم نے ذکر کی ہے۔
- انسان کا اپنی تعریف سے مقصد صرف اپنے ایمان اور اس پر استقامت کی خبر دینا ہوتو یہ جائز تو ہے ، لیکن اس سے بچنا اولی اور بہتر ہے۔ (ابن تثمین: مجموع الفتاوی والرسائل: 455)

## 392- خوبصورت آواز پر فخر کرنا اور اسے پسند کرنا

سوال بعض اوقات میں قرآن مجید کی تلاوت کرتا ہوں اور میں محسوں کرتا ہوں کہ میری آواز بڑی خوبصورت ہے اور میرا ترتیل کے ساتھ قرآن پڑھنا بڑا عمدہ ہے، تو کیا یہ وہی خود بیندی تصور ہوگی جو عمل کو باطل اور ضائع کر دیتی ہے؟

حواب یہ وہ تکبر اور خود بیندی نہیں ہے جو عمل کو ضائع کر دیتی ، بلکہ یہ تو اللہ کی اضی نعمتوں میں سے ہے جن پر انسان خوش ہوتا ہے۔ یقیناً اللہ تعالیٰ نے اسے خوبصورت آواز عطا کی اور خوبصورت لب و لہجہ اور الفاظ کی ادائی عطا کی، کیونکہ بعض لوگ ان میں سے کسی ایک یا ساری نعمتوں سے محروم ہوتے

ہیں، بعض لوگوں کی آواز بڑی نکمی ہوتی ہے، اور الفاظ کی ادائی کا بھی کچھ یہی حال ہوتا ہے، اور بعض لوگوں کو الفاظ کی اچھی ادائی اور آواز کی خوبصورتی ہر دو چیزیں عطا کی گئی ہوتی ہیں جو بندے پر اللہ کی نعمتوں میں سے ایک نعمت ہے، اسے چاہیے کہ وہ اس پر اللہ سبحانہ وتعالی کا شکر ادا کر ہے۔

(ابن عثیمین: نور علی الدرب: 15)

#### غصهاور ناراضي

### 393- شريعت اسلاميه ميں غصے كا علاج

امام بخاری الله نے ابوہریہ والنہ کیا کے واسطے سے نقل کیا ہے کہ ایک آدمی نے نبی اکرم مُلَا لَیْمُ سے عرض کی: مجھے وصیت کیجھے! آپ مَلَا لَیْمُ نے فرمایا:

( لَا تَغُضَتُ) "عصمہ نہ کر۔"

اس صحابی نے کئی بار اپنا بیہ سوال اور عرض دہرائی کہ مجھے وصیت سیجیے، آپ مُلَاثِیَّا نے ہر مرتبہ یہی کہا:

«لَا تَغُضَبُ» "غصه نه كر-"

امام ابن رجب رشش نے فرمایا ہے کہ اس فرمان نبوی میں دواخمال ہیں:
پہلا اخمال تو یہ ہے کہ آپ سُلُیْم کا اپنے اس فرمان سے مقصود اس شخص
کوان اسباب کے اختیار کرنے کا حکم دینا ہو، جو اسباب انسان کے اخلاق کو اچھا
اور بہتر بناتے ہیں، جیسے جو دوسخا، حلم و حیا، تواضع اور برداشت، کسی کو تکلیف
دینے سے باز رہنا، عفو و درگزر کرنا، غصے کو پی جانا اور دوسروں سے خندہ پیشانی
سے پیش آنا اور میل ملاقات کرنا۔ یقیناً جب کوئی نفس ان اخلاقیات سے آراستہ
اور عادی بن جاتا ہے تو اسباب مہیا ہوجانے کی وجہ سے یہ اخلاقیات لازمی طور

<sup>€</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [6116]

پراسے غصہ کرنے سے روکتے ہیں۔

دوسرا احتمال یہ ہے کہ آپ سُلَیْمِ کا مذکورہ فرمان سے مقصد بی حکم دینا تھا کہ (اے سائل!) جب شمصیں غصہ آئے تو اس کا تقاضا بورا نہ کر، بلکہ اس غصے کے مطابق عمل کرنے کو ترک کرنے کے لیے اپنے نفس سے مجاہدہ کر۔

الله تعالى نے ايمان والول كى اينے اس ارشاد كے ساتھ تعريف كى ہے:

﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ [الشورى: 37]

''اور جب بھی غصے ہوتے ہیں وہ معاف کر دیتے ہیں۔''

نیز اس فرمان کے ساتھ ان کی مدح کی:

﴿ وَ الْكَظِمِينَ الْغَيْظَ ﴾ [آل عمران: 134]

"اور غصے کو پی جانے والے ہیں۔"

نی اکرم سُلُیْنِم اس شخص کو جسے غصہ ہوتا، وہ اسباب و ذرائع اختیار کرنے کا حکم دیتے جو اس کے غصے کو دور کر دیں اور اسے سکون اور راحت پہنچا ئیں، چنا نچہ آپ سُلُیْئِم نے ایک ایسے شخص کو، جسے کسی نے گالی دی تھی اور وہ غصے میں آ گیا اور اس کا چرہ غصے سے سرخ ہو چکا تھا، حکم دیا کہ وہ شیطان مردود سے اللہ تعالیٰ کی پناہ طلب کرے۔

آپ مَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ مِنْ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰ عَلَيْهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ ال

﴿ إِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمُ وَهُوَ قَائِمٌ فَلَيَحُلِسُ فَإِنْ ذَهَبَ عَنْهُ الْغَضَبُ إِلَّا فَلْيَضُطَحِعُ﴾ الْغَضَبُ إِلَّا فَلْيَضُطَحِعُ﴾

❶ سنن أبي داود، رقم الحديث [4782]

''جبتم میں سے کسی شخص کو غصہ آجائے تو وہ اگر کھڑا ہوتو بیٹھ جائے ، پھر اگر بیٹھ کر غصہ دور ہوجائے تو ٹھیک ہے، نہیں تو وہ لیٹ جائے۔'' نیز آپ مُن ﷺ نے بتایا کہ غصہ شیطان کی طرف سے ہوتا ہے اور شیطان کو آگ سے پیدا کیا گیا ہے اور آگ کو پانی کے ساتھ بجھایا جاتا ہے، لہذا جب تم میں سے کسی کو غصہ آئے تو وہ وضو کرے، نیز آپ مُن اُنٹی نے فرمایا:

«لَيُسَ الشَّدِيُدُ بِالصُّرُعَةِ إِنَّمَا الشَّدِيُدُ الَّذِيُ يَمُلِكُ نَفُسَهُ عِنُدَ الْغَضَبِ الْعُضَبِ الْعُلْدُ الْعُضَبِ الْعُلْدُ الْعُلْدُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

''(گشتی وغیرہ میں کسی کو) پچھاڑنے والا بہادر نہیں ہے، بہادر تو وہ ہے جو غصے کے وقت اپنے نفس کو کنٹرول کرتے ہوئے اس پر قابو پالے۔''
اس مفہوم کی اور بھی بہت سی احادیث ہیں، جنھیں امام ابن رجب نے ''اربعین نووی'' کی سولہویں حدیث کی شرح کرتے ہوئے ذکر کیا ہے۔اس بنا پر ہم ہر مسلمان کو نصیحت کرتے ہیں کہ وہ ان لڑائی جھگڑوں سے دور رہے جو غصہ ہر مسلمان کو نصیحت کرتے ہیں کہ وہ ان لڑائی جھگڑوں سے دور رہے جو غصہ کھڑکانے والے ہیں، پس جب اسے غصہ آئے تو وہ اپنی جگہ اور مقام تبدیل کرتا رہے، یہاں تک کہ اس کا غصہ دور ہوجائے، یا وہ اسباب و ذرائع اختیار کرے جن کی طرف مذکورہ احادیث میں نبی اکرم مُن اللہ نے کی طرف مذکورہ احادیث میں نبی اکرم مُن اللہ نے داہن جرین: الفتاویٰ الشرعیہ فی المسائل الطبیۃ: 44/2)

394- ایک تند مزاج عورت جواینے غصے کی حالت میں بہت فقے میں اٹھاتی ہے

میں اسے نقیحت کرتا ہوں کہ وہ غصہ نہ کیا کرے اور اپنے نفس کو قابو اور

**1** صحيح البخاري، رقم الحديث [6114] صحيح مسلم [2609/107] • صحيح البخاري، رقم الحديث [5114] صحيح مسلم

کنٹرول میں لائے۔ ایک صحابی نے عرض کی: اے اللہ کے رسول مُنَالَّيْمُ! مجھے وصیت کیجیے! آپ مُنَالِیْمُ نے فرمایا:

( لَا تَغُضُّ بُ) "عُصه نه كر"

اس صحابی نے کئی بار اپنا یہ سوال اور عرض دہرائی کہ مجھے وصیت سیجیے، آپ مُلَاثِیَّا نے ہر مرتبہ یہی کہا:

« لَا تَغُضَبُ » "غصه نه كر-"

غصہ تو آگ کا ایک انگارا ہے جسے شیطان انسان کے دل میں ڈالتا ہے تو اس کی رگیں چول جاتی ہیں، اس کا چہرہ سرخ ہوجاتا ہے اور وہ جوش میں ہوش کھو کر ایسے کام کر گررتا ہے جن پر بعد میں وہ نادم اور پشیمان ہوتا ہے، لہذا میں اس عورت کونصیحت کرتا ہوں کہ وہ غصہ نہ کیا کرے اور جب اسے ایس حالت میں غصہ آئے کہ وہ کھڑی ہوتو وہ بیٹھ جائے، اور اگر بیٹھی ہوتو لیٹ جائے اور شیطان مردود سے اللہ تعالیٰ کی پناہ پکڑے، حتی کہ اس کا غصہ جاتا رہے، پھر اگر غصے کے مردود سے اللہ تعالیٰ کی پناہ پکڑے حتی کہ اس کا غصہ جاتا رہے، پھر اگر غصے کے خلاف بد دعا ئیں کرے اور غیر ارادی طور پر قسمیں خصائے تو محض غصے اور طیش کی وجہ سے قسمیں اٹھانے کی صورت میں اس پر کسی قسم کا کوئی کفارہ واجب نہیں ہوگا، کیونکہ اللہ تبارک و تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ لَا يُوَّاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِيَّ آيُمَانِكُمْ وَلَكِنْ يُوَّاخِذُكُمُ

بِمَا عَقَّدُتُمُ الْأَيْمَانَ﴾ [المائدة: 89]

''الله تم سے تمھاری قسموں میں لغو پر مؤاخذہ نہیں کرتا اور کیکن تم سے اس پر مؤاخذہ کرتا ہے جوتم نے پختہ ارادے سے قسمیں کھا کیں۔''

<sup>•</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [6116]

#### www.KitaboSunnat.com

لیعنی جوتشمیں تم ارادتاً اٹھاؤ گے ان پر ہی بستمھارا مؤاخذہ ہوگا،کیکن وہ قسمیں جو غیر ارادی طور پر زبان پر آ جا ئیں اور وہ محض غصے وغیرہ کے نتیجے میں ہول تو ایسی قسمیں منعقلہ ہوتی ہیں اور نہ ان کا کفارہ ہی ہوتا ہے،کیکن میں پھر اس عورت کونصیحت کرتا ہوں کہ وہ غصہ نہ کیا کر ہے۔
(ابن تشیمین: نورعلی الدرب: 6)



### غيبت اور چغلی

#### 395- غيبت كامعنى ومفهوم

جب نبی اکرم ملکیا سے غیبت کا معنی دریافت کیا گیا تو آپ ملکیا نے اس کی وضاحت کرتے ہوئے فرمایا:

« ٱلْغِيْبَةُ ذِكُرُكَ أَخَاكَ بِمَا يَكُرَهُ »

''تمھارا اپنے بھائی کا کسی ایبا عیب کے ساتھ تذکرہ کرنا جسے وہ ناپند کرتا ہوں غیبت ہے۔''

کہا گیا: اگر وہ عیب جو میں بیان کر رہا ہوں، اس میں موجود ہو؟ آب سُلَیْئِ نے فرمایا:

(إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ إِغْتَبَتَهُ وَإِنْ لَمُ يَكُنُ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدُ بَهَتَهُ ﴾ (إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدُ بَهَتَهُ ﴾ (الروه عيب اس ميں موجود ہو جوتم بيان كررہے ہوتو تم نے اس كى غيبت كى اور اگر وہ عيب جوتم بيان كررہے ہواس ميں نہيں تو تم نے اس بر بہتان باندھا۔'

تو غیبت یہ ہے کہ کسی کی غیر موجودگی میں اس کے متعلق (اس کی عیب جوئی والا) کلام کرنا، جیسا کہ نبی اکرم مُلَاثِیَّا نے صراحت کی ہے کہ غیبت یہ ہے

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2589/7]

کہ تمھارا اپنے بھائی کا کسی ایسے عیب کے ساتھ ذکر کرنا جسے وہ ناپیند کرتا ہو۔ (الفوزان: المنتقیٰ: 492)

# 396- نيبت كاحكم

غیب حرام اور کبیرہ گناہوں میں سے ایک ہے۔ الله سبحانہ وتعالیٰ نے ایخ بندوں کوغیبت کرنے سے منع کیا ہے، چنانچہ الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَلاَ يَغْتَبُ بَعْضُكُمُ بَعْضًا اَيُحِبُ اَحَدُكُمُ اَنْ يَّاٰكُلَ لَحْمَ اَخِيْهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوْهُ وَاتَّقُوا اللهَ اِنَّ اللهَ تَوَّابٌ رَّحِيْمٌ ﴾ [الحجرات: 12]

''اور نہتم میں سے کوئی دوسرے کی غیبت کرے، کیا تم میں سے کوئی
پند کرتا ہے کہ اپنے بھائی کا گوشت کھائے، جبکہ وہ مردہ ہو، سوتم
اسے نا پیند کرتے ہواور اللہ سے ڈرو، یقیناً اللہ بہت توبہ قبول کرنے
والا، نہایت رحم والا ہے۔''

اور نبی اکرم مَثَاثِیمٌ نے فرمایا:

﴿ كُلُّ الْمُؤُمِنِ عَلَى الْمُؤُمِنِ حَرَامٌ: دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرُضُهُ ﴾ ﴿ كُلُّ الْمُؤْمِنِ عَلَى الْمُؤُمِنِ حَرَامٌ: دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرُضُهُ ﴾ دمون پر دوسرےمون كا خون، مال اورعزت حرام اور محترم ہيں۔' پس غيبت حرام اور كبيره گناہوں ميں سے ہے اور قابلِ نفرت كام

ہے۔ (الفوزان: المنتقیٰ: 492/1)

|     | صحيح مسلم [2564/32] | 0 |
|-----|---------------------|---|
| 567 |                     |   |

#### 397- غيبت كا كفاره

جبتمهارا بھائی موجود نہ ہواورتم اس کی عزت دری شروع کر دواوراس کا اس انداز اور ایسے عیبوں کے ساتھ تذکرہ کرو جسے وہ ناپیند کرتا ہو، تو تم نے اپنے اس بھائی کی غیبت کی اور یہ غیبت کر کے تم نے بہت بڑے گناہ کا ارتکاب کیا۔ جب تم اپنے اس فعل پر پشیمان ہو کر اللہ سجانہ وتعالیٰ سے توبہ کروتو یقینا توبہ کا دروازہ تو کھلا ہے، لیکن چونکہ اس گناہ کا تعلق مخلوق کے حق کے ساتھ ہے اور یہ حقوق العباد میں سے ایک شخص حق کی حق تلفی ہے تو اس گناہ سے توبہ کی شرطوں میں سے ایک شخص حق کی حق تلفی ہے تو اس گناہ سے توبہ کی شرطوں میں سے ایک شرط یہ بھی ہے کہ تم اس حق والے سے جس کی تم نے حق تلفی کی ہے، معافی مانگو، پس تم پر واجب ہے کہ تم اس جق والے سے جس کی تم نے حق اس کے سامنے اس کا تذکرہ کر کے اس سے معافی مانگو، اللہ یہ کہ جب اس بات کا خدشہ ہو کہ اسے غیبت کی خبر دینے سے فتنہ و فساد کھڑا ہوگا تو پھر بس اتنا ہی کا فی خدشہ ہو کہ اسے غیبت کی خبر دینے سے فتنہ و فساد کھڑا ہوگا تو پھر بس اتنا ہی کا فی سے نہ تہ تا کہ تا کہ ویوں پر مدح و ثنا کرو، شاید اللہ سے نہ و تعالی شمصیں معافی کر دے۔ (الفوزان:المنتقیٰ: 1931)

#### 398- غیبت کرنا کینہ پیدا کرنے کا سبب ہے

فیبت حرام اور کبیرہ گناہوں میں سے ہے، خواہ وہ عیب (جس کا ذکر کرکے کسی شخص کی فیبت کی گئی ہو) اس شخص میں موجود ہو یا نہ ہو، کیونکہ نبی اکرم مُنالِیْنِم سے ثابت ہے کہ آپ مُنالِیْم نے، جب فیبت کے متعلق آپ مُنالِیْم کے دریافت کیا گیا، فرمایا:

﴿ ذِكُرُكَ أَخَاكَ بِمَا يَكُرَهُ ﴾

568

''تمھارا اپنے بھائی کا کسی عیب کے ساتھ ذکر کرنا جسے وہ ناپبند کرتا ہو۔'' کہا گیا: اگر وہ عیب جو میں بیان کر رہا ہوں، اس میں موجود ہو؟ آپ سُلُائِم نے فرمایا:

﴿إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ إِغْتَبَتَهُ وَإِنْ لَمُ يَكُنُ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدُ بَهَتَهُ ﴾ ﴿ إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدُ بَهَتَهُ ﴾ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا

نیز آپ من الی است جسے کہ آپ من الی است جس میں آپ من الی است جس میں آپ من الی کو سفر معراج پر لیے جایا گیا، ایک ایسی قوم کو دیکھا کہ ان کے ناخن تا نب کے ہیں اور وہ ان کے ساتھ اپنے چہروں اور اپنے سینوں کو چیل کر زخمی کر رہے ہیں۔ آپ من الی الی نے ان کے بارے میں دریافت کیا (کہ وہ کون لوگ ہیں؟) آپ من الی آ یا ہے وہ ہیں جولوگوں کا گوشت کھاتے ہیں اور ان کی عزتیں یا مال کرتے ہیں۔ (ان کی عنبتیں اور چغلیاں کرتے ہیں)۔

اور الله سبحانه وتعالیٰ نے فرمایا:

﴿ يَا يُهَا الَّذِينَ الْمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ الظَّنِ اِنَّ بَعْضَ الظَّنِ اِثَ بَعْضَ الظَّنِ اِثَمَّ الْخَدِّ الظَّنِ اِثَمَّ الْخَدَ الْخَدَ الْخَدَ الْخَدَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ مَنْتًا فَكَرِهُتُمُولُهُ وَاتَّقُوا اللهَ اللهَ اللهَ تَوَّابٌ رَّحِيْمٌ ﴾ [الحجرات: 12]

569

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2589/7]

<sup>🛭</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [4878]

''اے لوگو جو ایمان لائے ہو! بہت سے گمان سے بچو، یقیناً بعض گمان گناہ ہیں اور نہ جاسوی کرو اور نہ تم میں سے کوئی دوسرے کی غیبت کرے، کیا تم میں سے کوئی پند کرتا ہے کہ اپنے بھائی کا گوشت کھائے، جبکہ وہ مردہ ہو، سوتم اسے نا پیند کرتے ہو اور اللہ سے ڈرو، یقیناً اللہ بہت توبہ قبول کرنے والا، نہایت رحم والا ہے۔' لہذا ہر مسلمان مرد اور عورت پر واجب اور ضروری ہے کہ وہ غیبت سے پہنز کرے اور اللہ سجانہ وتعالی اور اس کے رسول عُلِیم کی اطاعت بجالاتے ہوئے دوسروں کو اس کے ترک کی تلقین کرے اور افتریں اپنے بھائیوں کی پردہ پوشی کرنے اور ان کے عیبوں کو ظاہر نہ کرنے کی تلقین کرے، کیونکہ غیبت بغض و پوشی کرنے اور ان کے عیبوں کو ظاہر نہ کرنے کی تلقین کرے، کیونکہ غیبت بغض و بھرات اور کینہ پیدا کرنے اور معاشرہ میں اختلاف و افتر اق پیدا کرنے کے اسباب میں سے ایک بڑا سبب ہے۔ (ابن باز: فاوئی علماء البلد الحرام: 1613)

### 399- غیبت والی مجلس سے کنارہ کشی اختیار کرنا

ایسے عیبوں کو بیان کر کے مسلمان کی عزتوں کو پامال کرنا جسے وہ ناپسند کرتے ہوں، ایک بہت بڑا گناہ اور مشکر فعل ہے۔ بیمل غیبت شار ہوتا ہے جو حرام بی نہیں بلکہ کبیرہ گناہوں میں سے ہے، کیونکہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿ وَلاَ يَغْتَبُ بَعْضُكُم مُ بَعْضًا اَيُحِبُ اَحَدُكُم اَنْ يَاكُلَ لَحْمَ اَخِيهِ مَيْتًا فَكْرِهُتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ تَوَّابُ رَّحِيْمٌ ﴾ [الحجرات: 12]

"اور نہتم میں سے کوئی دوسرے کی غیبت کرے، کیاتم میں سے کوئی

پند كرتا ہے كه اپنے بھائى كا گوشت كھائے، جبكه وہ مردہ ہو، سوتم اسے نا پند كرتے ہواور اللہ سے ڈرو، یقیناً اللہ بہت توبہ قبول كرنے والا، نہایت رحم والا ہے۔''

نيزآب مَا لَيْمُ فَيْمُ فِي وريافت كيا:

«أَتَدُرُونَ مَا الْغِينَةُ؟» "كياتم جانة موكه غيبت كيابج؟"

تو انھوں نے عرض کی: اللہ اور اس کا رسول ہی زیادہ جانتے ہیں۔

#### آپ مَنَافِينِم نِے فرمایا:

« ذِكُرُكَ أَخَاكَ بِمَا يَكُرَهُ»

''تمھارا اپنے بھائی کا کسی عیب کے ساتھ ذکر کرنا جسے وہ ناپسند کرتا ہو۔''

کہا گیا: اگر وہ عیب جو میں بیان کر رہا ہوں، اس میں موجود ہو؟

#### آپ سَالَيْنَا نِيْ فَيْ فِي اللهِ

﴿إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ إِغْتَبَنَهُ وَإِنْ لَمُ يَكُنُ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدُ بَهَتَهُ ﴾ 
''اگر وہ عیب اس میں موجود ہو، جوتم بیان کر رہے ہو، تو تم نے اس کی غیبت کی، اور اگر وہ عیب، جوتم بیان کر رہے ہو، اس میں نہیں تو تم نے اس بی بہتان باندھا۔''

نیز آپ مُنْ لِیُمُ کا بیفرمان بھی ثابت ہے:

(لَمَّا عُرِجَ بِيُ مَرَرُتُ بِقَوْمٍ لَهُمُ أَظُفَارٌ مِنُ نُحَاسٍ يَخْمِشُونَ بِهَا وُجُوهُهُمُ وَصُدُورَهُمُ فَقُلُتُ: مَنْ هَؤُلَاءِ يَا جَبُرِيُلُ؟ قَالَ: هَؤُلَاءِ الَّذِيْنَ يَأْكُلُونَ لُحُومَ النَّاسِ وَ يَقَعُونَ فِي أَعْرَاضِهِمُ

571

و صحيح مسلم [2589/7] صحيح مسلم

<sup>🛭</sup> سنن أبي داود، رقم الحديث [4878]

"جب مجھے معرائ کی رات اوپر (آسانوں کی طرف) لے جایا گیا تو میرا گزرایک الی قوم کے پاس سے ہوا جن کے ناخن تا نے کے سخے، اور وہ ان کے ساتھ اپنے چہروں اور سینوں کو چھیل کر زخمی کر رہے تھے۔ میں نے پوچھا: اے جبریل! یہ کون لوگ ہیں؟ انھوں نے بتایا، یہ وہ ہیں جولوگوں کا گوشت کھاتے ہیں اور (غیبتوں اور چغلیوں کے ذریعے سے) لوگوں کی عزتیں پامال کرتے ہیں۔" نیز ابو ہریرہ رہائی سے مرفوعاً مروی ہے:

﴿إِنَّ أَرُبَى الرِّبَا الْإِسُتَطَالَةُ فِي عِرُضِ الْمُسُلِمِ بِغَيْرِ حَقِّ ﴾
''یقیناً سب سے بڑا سود یہ ہے کہ کسی مسلمان کی عزت پر ناحق دست درازی اور زبان درازی کی جائے۔''

لہذاتم پر اور تمھارے علاوہ دیگر مسلمانوں کے لیے ضروری ہے کہ وہ ایسے شخص کے ساتھ مت بیٹھیں جو مسلمانوں کی غیبت کرتا ہے۔ اس کی مجلس چھوڑتے وقت اس کی غیبت کا انکار کرتے ہوئے اسے نقیحت کریں، کیونکہ نبی اکرم مَثَافِیْنَ کا فرمان ہے:

« مَنُ رَأَىٰ مِنُكُمُ مُنُكُرًا فَلَيْغَيِّرُهُ بِيَدِهِ فَإِنْ لَمُ يَسُتَطِعُ فَبِلِسَانِهِ فَإِنْ لَمُ يَسُتَطِعُ فَبِلِسَانِهِ فَإِنْ لَمُ يَسُتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَذَلِكَ أَضُعَفُ الْإِيْمَانِ » فَإِنْ لَمُ يَسُتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَذَلِكَ أَضُعَفُ الْإِيْمَانِ » ثم ميں سے جو خض كوئى برائى وكھے تو اسے اپنے ہاتھ سے روك، ميں سے جو خض كوئى برائى وكھے تو اسے اپنے ہاتھ سے روك، ووائر وہ اس كى طاقت نہيں ركھتا تو اپنى زبان سے روك اور اگر وہ

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم: 49/78]



سنن أبي داود، رقم الحديث [4876]

اس کی بھی طاقت نہیں رکھتا تو دل (میں اسے برا جاننے) کے ساتھ (اسے روکے) اور بیدائیان کا سب سے کمزور درجہ ہے۔'' پھر اگر غیبت کرنے والاتمھاری بات نہ مانے تو اس کے ساتھ مجلس کرنا چھوڑ دو، کیونکہ بیراس کے گناہ پرانکار ہے۔

(ابن باز: فآويٰ علاءالبلدالحرام: 1614)

400- عمر رہائی کی طرف بعض لوگوں کی جاسوی کرنے اور چیکے سے ان کی باتیں سننے کا واقعہ منسوب کرنے کی حقیقت

سوال کیا عمر بن خطاب ڈاٹٹؤ کے متعلق، جو یہ بیان کیا جاتا ہے، سیح ہے کہ انھوں نے ایک دفعہ ایک گھر کی دیوار پھلائگی تو دیکھا کہ وہاں پر پچھلوگ شراب پی رہے ہیں۔ ان لوگوں نے عمر ڈاٹٹؤ کو مخاطب کر کے کہا: ہم نے تو ایک گناہ کیا ہے، مگر آپ نے تین گناہ کیے ہیں: ایک تو یہ کہ آپ بلا اجازت گھر کے اندر چلے آئے۔ دوسرا یہ ہے کہ آپ دروازے کے راستے گھر میں داخل نہیں ہوئے اور تیسرا یہ کہ آپ نے ہماری جاسوی کی ہے؟

جواب عمر ڈاٹھ کے متعلق تاریخ اور اُن کی سیرت کی کتابوں میں جو کچھ کھا گیا ہے، ان سب کا مطالعہ کرنے کے بعد ہمیں تو فدکورہ قصے کا کوئی شوت نہیں ملا، پھر یہ قصہ ویسے بھی عمر ڈاٹھ کے اخلاق اور ان کی سیرت کے موافق اور مناسب نہیں، یہ بات بڑی بعید ہے کہ اس طرح کے لوگ شراب پینے کا جرم کر مناسب نہیں، یہ بات بڑی بعید ہے کہ اس طرح کے لوگ شراب پینے کا جرم کر رہے ہوں اور پھر وہ ان کے ساتھ اس جرات سے بات کریں، بلکہ ہونا یہ چاہیے کہ وہ اس جرم کے ارتکاب کی وجہ سے اور عمر ڈاٹھ کے رعب و دیدے کی وجہ سے شرمندہ ہوں اور انھیں رسوائی کا سامنا کرنا پڑے۔ (اللجنة الدائمة: 7066)

573

### 401- نيبت سننے کا حکم

غیبت سننا حرام ہے، کیونکہ ایسا کرنے میں ایک منکر اور برائی کا اقرار ہے، جبکہ غیبت کبیرہ گناہوں میں سے ہے، اس کے مرتکب پراس کا انکار اور رد کرنا واجب ہے۔ (اللجنة الدائمة: 16109)

#### 402- صحابہ ٹھالٹٹم کی عیب جوئی کرنا

رسول الله مَنَاتِينَ مِنْ فَيْرَ فِي فِي مايا:

(لَا تَسُبُّوُا أَصُحَابِي فَوَالَّذِي نَفُسِي بِيَدِه لَوُ أَنْفَقَ أَحَدُكُمُ مِثُلَ أَخُدِ مَثُلَ أَخُدِ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمُ وَلَا نَصِيفَهُ ﴾

''میرے صحابہ کو گالی مت دو۔ قتم اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! اگرتم میں سے کوئی شخص احد پہاڑ کے برابر بھی سونا خرچ کرے تو وہ ان (صحابہ کرام ٹھائٹی کے (خرچ کیے ہوئے) ایک مداور نصف مد (کے ثواب) کونہیں پہنچ سکتا۔''

اور الله تعالیٰ نے مہاجرین اور انصار صحابہ کرام ٹھاٹیٹُم کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنُ بَعُدِهِمُ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرُ لَنَا وَلِاخُوانِنَا الْخَفِرُ لَنَا الْحِينَا وَلِاخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلاَ تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا عِلَّا لِلَّذِينَ الْمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الحشر: 10] عِلَّا لِلَّذِينَ الْمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الحشر: 10] "اور (ان كے ليے) جو ان كے بعد آئے، وہ كہتے ہيں اے

• صحيح البخاري، رقم الحديث [3673] صحيح مسلم [2541/222]

ہمارے رب! ہمیں اور ہمارے ان بھائیوں کو بخش دے جفول نے ایمان لانے میں ہم سے پہل کی اور ہمارے دلوں میں ان لوگوں کے لیے کوئی کینہ نہ رکھ جو ایمان لائے، اے ہمارے رب! یقیناً تو بے حد شفقت کرنے والا، نہایت رحم والا ہے۔''

چنانچہ تمام صحابہ کرام ٹھ گئیٹم یا ان میں سے کسی ایک کی خامیاں نکالنا اور عیب جوئی کرنا جائز نہیں ہے، بلکہ ان سے محبت کرنا، ان سے راضی وخوش ہونا اور ان کے لیے استغفار کرنا واجب اور ضروری ہے، کیونکہ ان کو گالیاں وہی دے سکتا ہے اور ان کی عیب جوئی وہی کرسکتا ہے جو گمراہ اور بدعتی ہو۔

(اللجنة الدائمة: 21368)

## 403- علماء پرِلعن طعن کرنا

یہ ایک حرام عمل ہے۔ جب انسان کے لیے یہ جائز نہیں ہے کہ وہ اپنے کسی مومن بھائی کی غیبت کرے، اگر چہ وہ عالم نہ ہوتو اس کے لیے یہ کسے جائز ہوگیا کہ وہ اپنے ان بھائیوں کی غیبت کرے جومومن بھی ہیں اور علماء بھی؟

انسان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنی زبان کو اپنے مومن بھائیوں کی غیبت کرنے سے روک کرر کھے۔فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ يَآلَيُهَا الَّذِينَ امَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ الظَّنِ اِنَّ بَعْضَ الظَّنِ اِثَ بَعْضَ الظَّنِ اِثُمْ وَلاَ تَجَسَّمُوا وَلاَ يَغْتَبُ بَعْضُكُم بَعْضًا اَيُحِبُّ اَخْدُ كُمْ اَنْ يَّا كُلُ لَحْمَ اَحِيْهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللهَ اَحَدُ كُمْ اَنْ يَّا كُلُ لَحْمَ اَحِيْهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللهَ

إِنَّ اللَّهُ تَوَّابٌ رَّحِيْمٌ ﴾ [الحجرات: 12]

''اے لوگو جو ایمان لائے ہو! بہت سے گمان سے بچو، یقینا بعض گمان گناہ ہیں اور نہ جاسوی کرو اور نہتم میں سے کوئی دوسرے کی غیبت کرے۔ کیاتم میں سے کوئی پیند کرتا ہے کہ اپنے بھائی کا گوشت کھائے، جبکہ وہ مردہ ہو، سوتم اسے نا پسند کرتے ہواور اللّد سے ڈرو، یقیناً اللہ بہت توبہ قبول کرنے والا، نہایت رحم والا ہے ۔'' جو شخص علاء برلعن طعن کرنے کے فتنے میں مبتلا ہے، اسے آگاہ رہنا چاہیے کہ جب وہ عالم پرلعن طعن کرے گا، تو عنقریب ایسا ہوگا کہ اس کی سہ جمارت اس عالم کے بیان کردہ حق کو رد کرنے کا سبب بنے گی۔ حق کی اس تر دید کا وبال اور اس کا گناہ اس شخص پر ہوگا جس نے اس عالم برلعن طعن کیا ہے، کونکہ عالم یر جرح اور تقید صرف اس کی شخصیت پر جرح و تقید نہیں ہے، بلکہ بیتو محمد مَنْ اللَّهِ کی وراثت پر تنقید ہے، اس لیے کہ علماء کرام انبیاء کرام کے وارث ہیں، پس جب عالم پر تنقید و جرح اور لعن طعن کی جائے گی تو لوگول کا اس علم سے اعتاد اٹھ جائے گا جو ان علاء کے پاس ہے اور جو اُٹھیں رسول اللّٰہ مَثَاثِیْرُا ہے وراثت میں ملا ہے، تب تو لوگوں کا اس شریعت پر کچھ اعتاد باقی نہ رہے گا، جس شریعت کی دعوت کا بیه عالم کام کررہا ہے۔

میں بیتو نہیں کہتا کہ ہر عالم معصوم عن الخطا ہے، بلکہ ہر انسان غلطی کا پتلا ہے۔ جب تم کسی عالم میں کوئی خطا اور غلطی ایسے معاملے میں مشاہدہ کروجس کے متعلق شمصیں اس پر اعتماد تھا، تو اس سے ملاقات کرواور اس کے ساتھ بیٹھ کر اس معاملے کو سمجھ سمجھا لو، پھراگر یہ ثابت ہو کہ وہ حق پر ہے تو تم پر واجب ہے

کہ تم اس کی بات مان لو اور اگر وہ مسئلہ تم پر واضح نہ ہو، بلکہ شمصیں اس کے موقف کی بھی گنجائش نظر آئے تو تم پر واجب ہے کہ تم اس مسئلے میں توقف اختیار کرو، اور اگر اس کے موقف سے بچو، کیونکہ خطا اور فلطی کا افر ارکر نا بھی جائز نہیں ہے، لیکن حسنِ نیت میں معروف عالم دین ہونے کی بنا پر اس پر تقید اور لعن طعن کرنے سے باز رہو۔

اگر ہم ایسے علاء پرلعن طعن کرنے کا ادادہ رکھتے ہوں جو اپنی حسنِ نیت میں معروف ہیں، لیکن ان کے فقہی مسائل میں کسی غلطی میں مبتلا ہونے کی وجہ سے ہم ان پر تنقید کرنا چا ہتے ہوں تو ہمیں یا در کھنا چا ہیے کہ ہم کبار علماء پر تنقید اور لعن طعن کر رہے ہیں، لہذا وہی بات واجب ہے جو ہم نے ابھی بیان کی ہے کہ جب تم کسی عالم میں کوئی غلطی دیکھوتو اس سے مناقشہ اور گفت وشنید کرو، چر اگر یہ واضح ہوجائے کہ وہ ہی حق پر ہے تو اس کی بات مان لو، اور اگر تمھارا موقف درست ہے تو وہ تمھاری بات مان لے، یا چر وہ معاملہ واضح نہ ہو یائے اور تمھارے درمیان برستور اختلاف باقی رہے، تب بھی تم پر واجب ہے کہ تم اس پر تنقید اور لعن طعن نہ کرو، جو وہ کہتا رہے اور جو تم کہتے ہو کہتے دہو۔

الحمد للله یہ اختلافِ مسائل کچھ ہمارے دور ہی میں نہیں ہے، بلکہ یہ اختلاف صحابہ کرام ڈیکٹی کے دور سے لے کر ہمارے آج کے دور تک ہے۔ اگر خطا اور غلطی واضح ہو جائے ، لیکن وہ عالم اپنے موقف کی فتح کے لیے اپنی بات پر ڈٹا رہے تو تم پر واجب ہے کہ تم اس کی غلطی کو واضح کرو اور اس سے ناپندیدگ کا اظہار کرو، لیکن اس آ دمی پر تقید اور جرح کی بنیاد پر اور اس سے انتقام لینے کے ارادے سے نہیں بلکہ خیر خواہی کے جذبے کے ساتھ، کیونکہ یہ عالم اس مسئلے کے ارادے سے نہیں بلکہ خیر خواہی کے جذبے کے ساتھ، کیونکہ یہ عالم اس مسئلے کے



علاوہ جس میں تمھارا اس سے اختلاف ہے، دوسرے ایسے موقف بھی رکھتا اور بیان کرتا ہے جو بعینہ حق اور سچے ہیں۔ (ابن عثیمین: فآوی علاء البلد الحرام: 1620)

## 404- عصمت دری اور بے عزتی کا مطلب ومفہوم

عصمت دری اور بعزتی میں کسی کی غیبت کرنا، چغلی کرنا اور ناحق کسی مسلمان پر تنقید اور جرح کرنا شامل ہے، کیونکہ آپ مٹائیڈ کا فرمان ہے:
﴿ كُلُّ الْمُسُلِمِ عَلَى الْمُسُلِمِ حَرَامٌ: دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرُضُهُ ﴾
﴿ كُلُّ الْمُسُلِمِ عَلَى الْمُسُلِمِ حَرَامٌ: دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرُضُهُ ﴾
﴿ مسلمان پر دوسرے مسلمان کا خون بہانا، اس کا مال ہتھیانا اور اس

کی بے عزتی کرنا حرام ہے۔''

نیز آپ مَنْ لَیْنَا کا فرمان ہے:

( إِنَّ دِمَاءَ كُمُ وَأَمُوالَكُمُ وَأَعْرَاضَكُمُ عَلَيُكُمُ حَرَامٌ كَحُرُمَةِ يَوُمِكُمُ هَذَا فِي بَلَدِكُمُ هَذَا فِي شَهْرِكُمُ هَذَا اللهِ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ هَذَا اللهِ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ

''یقیناً تمھارے خون، تمھارے مال اور تمھاری عز تیں تم پر اس طرح محترم ہیں، جس طرح تمھارے اس مہینے میں محترم ہیں، جس طرح تمھارے اس مہینے میں تمھارے اس دن کی حرمت ہے۔''

پس جب دنیا میں مظلوم کی داد رسی نہ کی جائے گی تو قیامت کے دن ظالم کی نیکیوں سے اس کا بدلہ دلوایا جائے گا، لہذا جو شخص اپنے اس بھائی سے معافی نہ مانگ سکے جس کی اس نے غیبت اور چغلی کی تو وہ اُنھی مجلسوں میں، جس میں وہ اس کی فیبت کرتا رہا، اب اس کی وہ پاکیزہ خوبیاں بیان کیا کرے،

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2564/32]

<sup>2</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [67] صحيح مسلم [1679/29]

جنسیں وہ جانتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ اللہ تعالیٰ سے کی توبہ کرے، اس سے امید کی جاستی ہے گاتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے اسے معافی مل جائے گی۔ اللہ بند الدائمة: 17688)

## 405- بچول کی غیبت کرنا

الیہ بیج کی غیبت کرنا جو ابھی بلوغت کی عمر کونہیں پہنچا ہے، اگر ہم اس کی غیبت کریں تو ہمارے ذمے اس کا گناہ لکھا جائے گا؟ خاص طور وہ چھوٹا بچہ جس کی ہم غیبت کرتے ہیں، ہمیشہ سے ہمیں ایسا بھڑ کانے کا سبب بنتا ہے، جس سے انسان آپے سے باہر ہوکراسے گالیاں دینے لگتا ہے۔

جواب انسان کی غیر موجودگی میں اس کے کسی ایسے عیب کے ساتھ اس کا تذکرہ کرنا جسے وہ ناپسند کرتا ہو، اسے غیبت کہتے ہیں، کیونکہ اس کا ارتکاب انسان کی غیر موجودگی میں ہوتا ہے، لیکن اگر وہ سامنے موجود ہو اور اس کی موجودگی میں اس کے کسی عیب کے ساتھ اس کا ذکر کیا جائے تو یہ غیبت نہیں کہلاتا ہے، بلکہ اسے سب وشتم اور گالی گلوچ کہتے ہیں۔ مناسب نہیں ہے کہ چھوٹے بچے کو گالی گلوچ کی جائے، بلکہ انسان پر لازم ہے کہ وہ اپنے آپ کو ہر اس کام سے روکے جس کا کرنا جائز نہیں ہے، خواہ وہ کام قولی ہو یا فعلی۔ آ داب عالیہ اور اخلاق فاضلہ کا حصہ ہے کہ وہ اپنے غیظ وغضب کو روکے، خاص طور پر بچوں کے حق میں، کیونکہ بچے جب اپنے ساتھ اس طرح کا گالی گلوچ اور غیظ و غضب والا معاملہ د کیصتے ہیں تو وہ بھی بلیٹ کر ایسا ہی کرتے ہیں اور وہ اس غضب والا معاملہ د کیصتے ہیں تو وہ بھی بلیٹ کر ایسا ہی کرتے ہیں اور وہ اس معاملہ د کیصتے ہیں تو وہ بھی بلیٹ کر ایسا ہی کرتے ہیں اور وہ اس معاملہ د کیصتے ہیں تو وہ بھی المذاب کے کو گالی دینا بڑے کو گالی دینا ہڑے کو گالی دینا ہے کو گالی دینا ہے کو گال

#### 406- کسی کی غیر موجودگی میں اس کی عادات کا تذکرہ کرنا

سوال العض بہنیں کہتی ہیں: کسی عورت کا اس کی غیر موجودگی میں ان صفات کے ساتھ تذکرہ کرنا جائز ہے جن اوصاف سے وہ متصف ہے، خواہ وہ اس کی اچھی صفات اور عادات ہوں یا بری؟

جواب کسی تخص کی غیر موجودگی میں اس کی اچھی صفات کا تذکرہ کرنا بہتر ہے، کیکن اس پر جرح اور تفییت ہے اور غیبت کبیرہ گناہوں سے ہے۔ اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں اس سے منع کیا ہے اور اس کی بہت بری مثال بیان کی ہے، چنانچہ اللہ جل وعلا کا ارشاد ہے:

﴿ وَلاَ يَغْتَبُ بَعْضُكُمُ بَعْضًا آيُحِبُ اَحَدُكُمُ اَنْ يَّاكُلَ لَحْمَ اَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُونُ ﴾ [الحجرات: 12]

''اور نہتم میں سے کوئی دوسرے کی غیبت کرے، کیاتم میں سے کوئی پیند کرتا ہے کہ اپنے بھائی کا گوشت کھائے، جبکہ وہ مردہ ہو، سوتم اسے ناپیند کرتے ہو۔''

اور نبی اکرم سَلَیْمُ سے غیبت کے متعلق دریافت کیا گیا تو آپ سَلَیْمُ نَے فرمایا: ﴿ ذِ كُرُكَ أَحَاكَ بِمَا يَكُرَهُ ﴾

''تمھارا اپنے بھائی کا (اس کی غیر موجودگی میں) اس کے کسی عیب کے ساتھ تذکرہ کرنا جسے وہ ناپسند کر ہے۔''

لہذا کسی شخص کی غیر موجودگی میں اس کے کسی عیب کے ساتھ تذکرہ کرنا جائز نہیں ہے، الا یہ کہ مخاطب کی خیرخواہی کی خاطر اس قتم کا تذکرہ کیا جائے تو پھر دوسرے کی خیر خواہی کے لیے اس کی وہ صفات بیان کرنے میں کوئی حرج نہیں، جنھیں وہ نالیند کرتا ہو۔

فاطمہ بنت قیس ری اٹنا نے ان تین صحابیوں کے متعلق مشورہ کیا، جنھوں نے ان کو نکاح کا پیغام بھیجا تھا، اور وہ تین صحابی یہ ہیں: ابوجہم، معاویہ اور اسامہ بن زید ٹن اُنڈین، تو نبی اکرم مُناٹیئی نے کہا:

«أَمَّا أَبُو جَهُم فَضَرَّابٌ لِلنِّسَاءِ»

''لیکن ابوجهم وہ تو عورتوں کو بہت زیادہ مارنے والا ہے۔''

اور ایک روایت میں ہے:

﴿ فَلَا يَضَعُ الْعَصَا عَنُ عَاتِقِهِ ﴾

"وه اپنی لاتھی اپنے کندھے سے نہیں اتارتا۔"

یہ اس (ابوجہم) کے عورتوں کو کثرت سے مارنے کی طرف اشارہ ہے کہ وہ انھیں لاٹھی کے ساتھ مارتا ہے، یا بیہ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ وہ اکثر سفروں پر رہتا ہے، کیونکہ غالبًا مسافر لاٹھی اٹھا کر رکھتا ہے، خاص طور پر ان ایام میں جب اونٹوں پر سفر کیا جاتا تھا۔

﴿ وَأَمَّا مُعَاوِيَةُ فَصُعُلُوكٌ لَا مَالَ لَهُ، إِنْكِحِي أُسَامَةَ بُنَ زَيُدٍ ﴾
"ربا معاوية وه اليا فقير ہے كه اس كے پاس مال بى نہيں ہے
(لہذا) تم اسامه بن زيد سے نكاح كراو''

پس نبی اکرم ٹاٹیٹا نے ابوجہم اور معاویہ ڈاٹٹا کا ایسے اوصاف کے ساتھ و کر کیا جن کے ساتھ اپنے اپنے ذکر کو وہ ناپند کرتے تھے، کیکن یہ تذکرہ خیر

و صحيح مسلم [1840/36]



<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [1480/47]

خواہی پرمحمول کیا جائے گا۔ اس طرح جوشخص جرح و تنقید، تاریخ اور حدیث کے راویوں کے حالات بیان کرنے والی کتابوں میں ہے، کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ، اس کی کتاب، اس کے رسول مُلَّاتِيَّا، اسکہ مسلمین اور ان کے عام لوگوں کی خیر خواہی کرنے میں شار ہوتا ہے۔ (ابن عثیمین: نورعلی الدرب: 10)

#### 407- فوت شدگان کا ان کے برے اعمال کے ساتھ تذکرہ کرنا

فوت شدگان کے برے اعمال کے ساتھ تذکرہ کرنے سے رسول علیہ ہے۔ نے منع کرتے ہوئے فرمایا:

« لَا تَسُبُّوا الْأَمُواتَ فَإِنَّهُمُ أَفُضُوا إِلَى مَا قَدَّمُوُا ﴾

'' فوت شدگان کو گالیاں مت دو، کیونکہ وہ اس انجام کو پہنچ چکے ہیں،

جس کے انھوں نے اسباب فراہم کیے تھے۔''

لیکن اس کے بجائے انسان ان کے لیے اللہ تعالیٰ سے معافی اور بخشش کی دعا کرے، ہوسکتا ہے کہ اس کی ان کے حق میں کی ہوئی دعا قبول ہوجائے اور اللہ ان کو بخش دے اور انھیں معاف کر دے، لیکن اگر ان برے اعمال کا ذکر کرنا بھی پڑے تو پھر کسی شخص کو نامزد کر کے اور اس کی تعیین کر کے ذکر نہ کیا حائے، مثلاً سود سے خبر دار کرتے ہوئے یوں کہا جائے:

'' کیاتم نے اس قوم کونہیں دیکھا جھوں نے اللہ کے محارم کو پامال کیا اور سودی لین دین کرتے تھے، پھر وہ دنیا کوچھوڑ کر چلے گئے اور ان کے وہ مال جو انھوں نے سود کے ذریعے سے حاصل کیے تھے، ان میں سے کوئی چیز ان کے ساتھ دفن نہ کی گئی، بلکہ انھوں نے وہ

• صحيح البخاري، رقم الحديث [1393]



مال دوسروں کے لیے جھوڑ دیے، دوسروں کو مال مویثی مل گئے اور ان پر تاوان اور گناہوں کا بوجھ باقی رہ گیا۔''

اور اس سے ملتا جلتا کلام کیا جا سکتا ہے، جس کے ساتھ زندوں کو واعظ و نصیحت کی جائے، رہاکسی شخص کو نامزد اور اس کی تعیین کر کے اس کے عیبوں کا ذکر کرنا تو یہ جائز نہیں ہے۔ (ابن تشمین: نورعلی الدرب: 28)

## 408- لوگوں پر تنقیدی تبصرہ کرنا اور ان کا مذاق اڑا نا

سوال میرا ایک لڑکا ہے جو اکثر لوگوں پر تقیدی تھرے کرتا ہوا ان کے متعلق رائے زنی کرتا رہتا ہے۔ میں نے اسے بار ہامنع کیا ہے کہ وہ کسی کے متعلق کوئی بات نہ کرے اور ان پر تھرے یا غیبت کر کے یا ان کی نقل اتار کر اپنے دوستوں کو نہ ہنسایا کرے۔ میں نے اس کی وجہ سے اُس پر بڑی تختی کی ہے تو میرے عمل کا کیا تھم ہے؟

جواب انسان کے لیے یہ جائز نہیں ہے کہ دوسروں کو ہنسانے کی خاطروہ لوگوں کا مذاق اڑائے، ان کی غیبت کرے، ان کی برائیاں بیان کرے اور ان کی عیب جوئی کرے، کیونکہ وہ اس پر راضی نہیں ہوں گے اور ویسے بھی یہ غیبت ہے، بلکہ غیبت سے بھی بڑا گناہ ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

﴿ وَلاَ يَغْتَبُ بَعْضُكُمُ بَعْضًا آيُحِبُ آحَدُكُمُ آنَ يَّاكُلَ لَحْمَ آخِيْهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُونُهُ وَاتَّقُوا اللهَ اِنَّ اللهَ تَوَّابٌ رَّحِيْمٌ﴾ [الحجرات: 12]

"اور نہتم میں سے کوئی دوسرے کی غیبت کرے، کیاتم میں سے کوئی



پند كرتا ہے كه اپنے بھائى كا گوشت كھائے، جبكه وہ مردہ ہو، سوتم اسے نا پند كرتے ہواور اللہ سے ڈرو، یقیناً اللہ بہت توبہ قبول كرنے والا، نہایت رحم والا ہے۔''

نبی اکرم طَالِیَّا نے ان الفاظ میں غیبت کی حقیقت بیان کی ہے: « ذِکُوْكَ أَحَاكَ بِمَا يَكُرَهُ ﴾

''تمھارا اپنے بھائی کی غیر موجودگی میں اس کے کسی ایسے عیب کے ساتھ ذکر کرنا جسے وہ ناپیند کرے۔''

صحابہ کرام وی اُنٹی نے عرض کی: یا رسول الله منگائی اگر اس میں وہ عیب موجود ہوجس کا ہم ذکر کر رہے ہوں؟ آپ منگائی نے فرمایا:

(إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ إِغُتَبَتَهُ وَإِنْ لَمُ يَكُنُ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدُ بَهَتَهُ ﴾ " " أگر وه عيب اس ميں موجود ہو، جوتم بيان كر رہے ہو، تو تم نے اس كى غيبت كى اور اگر وه عيب، جوتم بيان كر رہے ہو، اس ميں نہيں تو تم نے اس بي بہتان باندھا۔ "

ایسے ہی نبی اکرم مَنگائیم نے لوگوں کا مذاق اڑانے سے منع کیا ہے اور اللہ تعالیٰ نے بھی فرمایا ہے:

﴿ يَا يُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا لاَ يَسْخَرُ قَومٌ مِّنْ قَوْمٍ عَسَى اَنُ يَّكُونُوا خَيْرًا مِّنْهُمُ وَلاَ نِسَاءٌ مِّنْ نِسَاءٍ عَسَى اَنُ يَّكُنَّ خَيْرًا مِّنُهُنَّ وَلاَ تَلْمِزُواَ اَنفُسَكُمُ ﴾ [الحجرات: 11]

''اے لوگو جوایمان لائے ہو! کوئی قوم کسی قوم سے مذاق نہ کرے، ہو

سکتا ہے کہ وہ ان سے بہتر ہوں، اور نہ کوئی عورتیں دوسری عورتوں سے،
ہوسکتا ہے کہ وہ ان سے بہتر ہوں، اور نہ اپنے لوگوں پرعیب لگاؤ۔'

یعنی تم ایک دوسرے کی برائیاں بیان کرو اور نہ ایک دوسرے کی عیب
جوئی کرو۔ لوگوں کی حرکات وسکنات اور ان کے کلام کی نقل اتارنا خواہ وہ غائب
ہوں یا موجود، جائز نہیں ہے، کیونکہ اس میں مسلمانوں کی اذبت رسانی ہے، جبکہ
اللّٰہ جل وعلا فرماتے ہیں:

﴿ وَيُلٌ لِّكُلِّ هُمَزَةٍ لُّمَزَةٍ لُّمَزَةٍ ﴾ [الهمزة: 1]

''بڑی ہلاکت ہے ہر بہت طعنہ دینے والے، بہت عیب لگانے والے کے لیے۔''

اور مذکورہ خص جوغیبت اور عیب جوئی کرتا ہے، وہ حرام ہے، اس پراللہ ہے تو بہ کرنا واجب اور ضروری ہے۔ اور (اے سائلہ!) جوتم نے اس کے اس عمل کا انکار کیا ہے اور اس پر تحق کی ہے تو ایسا کرنا تم پر واجب تھا، شمیں ایسے ہی کرنا چاہیے۔ ان شاء اللہ شمیں اس پر اجر و ثواب سے نوازا جائے گا، کیونکہ یہ ایک منکر کا انکار اور اس سے روکنا ہے اور تم پر اس معاملے میں کوئی الزام نہیں ہے، بلکہ یہ تو ایک ایسے منکر فعل کا انکار اور رد ہے، جس پر شمیں ان شاء اللہ الرحمٰن اجر و ثواب عطا کیا جائے گا۔ (الفوزان: المنتقیٰ: 493/1)

409- ایک مسلمان کا حکمرانوں پر بہت زیادہ تنقید کرنے والوں کے پاس بیٹھنے کا حکم

اس مسلمان کو لائق یہ ہے کہ وہ ان کی خیر خواہی کرتے ہوئے سیح کام کی

585

طرف ان کی راہنمائی کرے اور ان کے سامنے اس بات کی وضاحت کر دے کہ وہ یہ کام کر کے گناہ گار ہو رہے ہیں، پھر بھی اگر وہ اس مئکر اور برے فعل کو جاری رکھیں تو اس فتم کی تقید اور تبصرے کے وقت تم ان کی مجلس سے کنارہ کشی افتیار کرلو، اللہ تعالیٰ سب کو وہ کام کرنے کی توفیق عطا فرمائے جسے وہ پسند کرتا اور اس سے خوش ہوتا ہے۔ (اللجنة الدائمة: 4510)

#### 410- دوسرول کی مصیبت پر خوش ہونا

ایک مسلمان سے مطلوب یہ ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کی خیر خواہی کرے، سیدھی راہ کی طرف اس کی راہ نمائی کرے، اسے بداخلاقی سے بچائے اور رحمد کی ونرمی کے ساتھ اسے دعوت دے، ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالی قبول حق کے لیے اس کا سینہ کھول دے اور اس کا دل فراخ کر دے۔مسلمان کے اخلاق سے بعید ہے کہ وہ بعید ہے کہ وہ اپنے بھائیوں کی مصیبت پر ہنسا کرے اور نہ یہ مناسب ہے کہ وہ ان کی غلطیوں اور گنا ہوں کی ٹوہ اور تلاش میں لگا رہے۔کھول اِٹرالٹیز نے واثلہ بن اسقع جلائے ہے کہ رسول اللہ منا اللہ منا اللہ عنا اللہ منا اللہ

« لَا تُظُهِرِ الشَّمَاتَةَ لِأَحِيُكِ فَيَرُحَمُهُ اللَّهُ وَيَبُتَلِيُكَ »

"اینے بھائی پر مت ہنسو، کہیں ایسا نہ ہو کہ اللہ تعالی اس پر رحم فرمائے (اور اسے اس مصیبت سے چھٹکارا عطا کر دے) اور شخصیں اس (مصیبت) میں مبتلا کر دے۔"

امام تر مَدى رَحُلِقَهُ نِے فرمایا: یہ حدیث حسن غریب ہے۔ اس حدیث کو امام بغوی رَحُلِقَهُ نے ''شرح النة'' (141/13) میں ذکر کیا ہے اور حافظ ابن حجر رَحُلِقَهُ

سنن الترمذي، رقم الحديث [3506]

نے اس حدیث کے شاہد کی وجہ سے اسے حسن قرار دیا ہے، وہ شاہد جسے خالد بن معدان نے روایت کیا ہے:

﴿ مَنُ غَيَّرَ أَحَاهُ بِذَنُبِ لَمُ يَمُتُ حَتَّى يَفُعَلَهُ ﴾ ﴿ مَنُ غَيَّرَ أَحَاهُ بِذَنُبِ لَمُ يَمُتُ حَتَّى يَفُعَلَهُ ﴾ ﴿ وَتَ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَم

تك نهيس مرے گا جب تك اس گناه ميں ملوث نه ہوجائے۔"

امام عجلونی رشی این منج ، طبرانی اور ان کے علاوہ دیگر محدثین ریس کہا ہے کہ اس حدیث کو ترفدی ، ابن منج ، طبرانی اور ان کے علاوہ دیگر محدثین ریس نے معافر ڈاٹنی سے مرفوعاً بیان کیا ہے ، جبکہ امام ترفدی رشی شند نے فرمایا: (بیہ حدیث) حسن غریب ہے ، اور اس کی سند متصل نہیں ہے۔ ابن منج وشید نے کہا: انھوں نے (شارحین) کہا: یعنی کسی کو ایسے گناہ سے عار دلائی جس سے وہ تو بہ کر چکا تھا۔ بیہی میں بیکی بن جابر وشائی کے واسطے سے مروی ہے کہ جب بھی کوئی شخص کسی دوسرے کو کسی عیب کی عار دلاتا ہے۔ تو اللہ تعالی اسے اس عیب میں مبتلا کرتا ہے۔ نیز صحیحین (بخاری ومسلم) میں عقیل اور ابن شہاب وئیات سے مروی ہے کہ سالم نے انھیں خبر (بخاری ومسلم) میں عقیل اور ابن شہاب وئیات سے مروی ہے کہ سالم نے انھیں خبر (بخاری ومسلم) میں عقیل اور ابن شہاب وئیات سے مروی ہے کہ سالم نے انھیں خبر

دى كه عبدالله بن عمر ولله الله على أخيل خبر دى، به شك رسول الله مَلَا الله عَلَيْمَ فَهُ مايا:

( اَلُمُسُلِمُ أَخُو المُسُلِمِ لَا يَظُلِمُهُ وَلَا يُسُلِمُهُ وَمَنُ كَانَ فِي حَاجَةِهِ وَمَنُ فَرَّجَ عَنُ مُسُلِمٍ كُرُبَةً

فَرَّجَ اللَّهُ عَنُهُ كُرُبَةً مِنُ كُرُبَاتِ يَوْم الْقِيَامَةِ وَمَنُ سَتَرَ مُسُلِمًا

سَتَرَهُ اللّهُ يَوُمَ الْقِيَامَةِ»

''مسلمان مسلمان کا بھائی ہے، وہ اس برظلم نہیں کرتا اور نہ اسے بے یار و مددگار چھوڑتا ہے۔ جو شخص اپنے بھائی کے کام میں اس کی مدد

سنن الترمذي، رقم الحديث [2505]

587

کرے گا تو اللہ تعالی اس کے کام میں اس کی مدد کرے گا، اور جو شخص کسی مسلمان سے کسی مصیبت کو دور کرے گا تو اللہ تعالیٰ قیامت کی ایک مصیبت اس سے دور کر دے گا، اور جو شخص کسی مسلمان کا عیب چھپائے گا۔'' عیب چھپائے گا۔'' عیب چھپائے گا۔'' (اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اس کا عیب چھپائے گا۔'' (اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اس کا عیب چھپائے گا۔'' (اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اس کا عیب چھپائے گا۔''

# 411- یہ خیر خواہی ہے، غیبت نہیں

سوال ایک شخف نے لوگوں میں سے کی کو ایک کام کی ذمہ داری سونینے کا ارادہ کیا، اور جب اسے معلوم ہوا کہ یہ آ دمی کی لحاظ سے نا اہل ہونے کی وجہ سے اس کام کے لیے مناسب نہیں ہے، تو کیا میرے لیے جائز ہے کہ میں اس پہلے آ دمی کو دوسرے کے بعض عیبوں سے خبر دار کروں اور کیا یمل غیبت شار ہوگا؟ جواب جب اس سے مقصود خیر خواہی ہوتو یہ غیبت نہیں ہوگی، کیونکہ نبی اگرم مَنْ اللّٰیُمُ کا فرمان ہے:

«اَلدَّينُ النَّصِيحةُ» "وين سرايا خيرخوابي ب-"

دريافت كيا كيا: يا رسول الله مَنْ النَّمْ اللهُ مَنْ النَّمْ اللهُ مَنْ النَّمْ اللهُ مَنْ النَّمْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ وَعَامَّتِهِمُ اللهُ وَلِرَسُولِهِ وَلِأَئِمَّةِ الْمُسْلَمِينَ وَعَامَّتِهِمُ اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ ا

"الله كے ليے اور اس كى كتاب، اس كے رسول مَالَّيْظِ، اسكم مسلمين اور تمام لوگوں كے ليے ـ"

صیح بخاری وصیح مسلم میں جریر بن عبداللہ بحل روانی سے مروی ہے: ( بَایَعُتُ رَسُولَ اللّٰهِ ﷺ عَلَى إِفَامِ الصَّلَاةِ وَإِیْتَاءِ الزَّ کواةِ

🛭 صحيح مسلم [55/95]



وَالنُّصُحِ لِكُلِّ مُسُلِمٍ»

''میں نے رسول اللہ عُلِیْمُ کے ہاتھ پر نماز قائم کرنے، زکوۃ ادا کرنے اور ہرمسلمان کی خیر خواہی کرنے کی بیعت کی۔'' اور اس مفہوم کی احادیث بہت زیادہ ہیں۔ وباللہ التوفیق (این عثیمین: فاوی علاء البلد الحرام: 1612)

# 412- صلح كرانے والے كى صفات

وہ حلم والا، اللہ کے تقویٰ والا، نیک اعمال بجا لانے والا اور ایک شخص کو دوسرے شخص سے انصاف لے کر دینے کی اہلیت رکھنے والا ہو، تا کہ وہ اللہ کے عطا کردہ علم، بصیرت، انصاف اور عاجزی و انکساری کے ذریعے سے لوگوں کے درمیان انصاف کے ساتھ ثالثی کا فریضہ سر انجام دے سکے اور ان لوگوں کے درمیان، جن کے لیے شیطان نے اختلاف وافتر ان کومزین بنایا ہوا ہے، بچ بچاؤ کروا سکے۔

اس میں جن صفات کا ہونا ضروی ہے ان میں کچھ مزید ہے ہیں: وہ کریم اور سخی ہو، لوگوں کی صلح کروانے کے لیے مال خرچ کر سکتا ہو۔ مصلح میں حسن اخلاق، عاجزی وانکساری، کرم اور سخاوت، پاکیزہ کلامی اور خوش کلامی کا ہونا اور بدکلامی کا نہ ہونا جیسی صفات بھی ہونی چاہمیں۔

اسے چاہیے کہ وہ پاکیزہ کلامی،خوش اسلوبی، نرمی اور سخاوت وکرم کے ساتھ لوگوں میں صلح کروائے، اور جب دعوت ولیمہ کے انعقاد یا کسی کی مدد کرنے کی ضرورت پیش آئے تو وہ مال خرچ کرے حتی کہ وہ صلح کروانے پر قادر ہو سکے۔ جن صفات کا صلح کے ساتھ تعلق ہے، وہ پچھ یوں ہیں: مال خرچ کرنا

• صحيح البخاري، رقم الحديث [57] صحيح مسلم [56/97]



چاہے وہ قرض ہی کی شکل میں ہو، وہ دیت یا قرض وغیرہ کا ضامن بن کر اپنے ذمے لے لے اور دوقبیلوں یا دوقرابت داروں یا دو بھائیوں یا اس طرح کے دیگر دو جھڑا کرنے والوں کے درمیان صلح کروانے کے لیے اپنے بعض بھائیوں سے قرض اور تعاون لے لے۔ بھی صلح مال کے خرچ کرنے کو چاہتی ہے، چاہیہ قرض اٹھا کر ہی مال خرچ کیا جائے اور جب صلح کی غرض سے کوئی تاوان وغیرہ قرض اٹھا کر ہی مال خرچ کیا جائے اور جب صلح کی غرض سے کوئی تاوان وغیرہ اٹھا لیا جائے تو وہ اسے مال زکوۃ سے ادا کیا جائے، بہر حال لوگوں کے درمیان صلح کروانے والے کے حق میں لائق اور مناسب ہے کہ اس کے ساتھ تعاون کیا جائے، چاہے مال زکوۃ ہی سے ہی ۔ صحیح حدیث میں ہے کہ یقیناً رسول اللہ مُنافِیْجَ

(إِنَّ الْمَسُأَلَةَ لَا تَحِلُّ لِأَحَدِ إِلَّا لِأَحَدِ ثَلاَنَةٍ وَذَكَرَ مِنْهُمُ ورَجُلاً تَحْمِلُ حَمَّالَةً فَحَلَّتُ لَهُ الْمَسُأَلَةُ حَتَّى يُصِيبُهَا ثُمَّ يُمُسِكُ ( تُحَمِلُ حَمَّالَةً فَحَلَّتُ لَهُ الْمَسُأَلَةُ حَتَّى يُصِيبُهَا ثُمَّ يُمُسِكُ ( تُحَمِلُ حَمَّالَةً فَحَلَّتُ لَهُ الْمَسُلَّةُ حَتَّى يُصِيبُهَا ثُمَّ يُمُسِكُ ( تُحَمِلُ خَصَ كَ لِي مَا لَكُ اور سوال كرنا حلال نهيں جموائے اس على ذكركيا: ايك وه آدى جس نے (بغرض ملح) كوئى تاوان اٹھاليا تو اس كے ليے ايك وه آدى جس نے (بغرض ملح) كوئى تاوان اٹھاليا تو اس كے ليے سوال كرنا حلال ہوجاتا ہے حتى كہ اس كا تاوان پورا ہوجائے تو وہ سوال كرنا حلال ہوجاتا ہے حتى كہ اس كا تاوان يورا ہوجائے تو وہ سوال كرنا حلال ہوجاتا ہے حتى كہ اس كا تاوان يورا ہوجائے تو وہ سوال كرنا حلال ہوجاتا ہے حتى كہ اس كا تاوان يورا ہوجائے تو وہ سوال كرنا حلال ہوجاتا ہے حتى كہ اس كا تاوان يورا ہوجائے تو وہ سوال كرنا حلال ہوجاتا ہے حتى كہ اس كا تاوان يورا ہوجائے تو وہ سوال كرنا حلال ہوجاتا ہے حتى كہ اس كا تاوان القال عالم اللہ ہوجاتا ہے حتى كہ اس كا تاوان القال ہوجائے تو وہ سوال كرنا حلال ہوجاتا ہے حتى كہ اس كا تاوان القال ہوجائے تو وہ سوال كرنا حلال ہوجاتا ہے حتى كہ اس كا تاوان القال ہوجائے ہوئے الفتاد کی والقالات کے دور آب ہوجائے ہوئے الفتاد کی والفتاد کی

413- فاسق آ دمی سے لوگوں کو بچانا

سوال کیا بظاہر فاسق اور اپنے فسق میں معروف ومشہور شخص سے لوگوں

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [1044/109]

کوخبردار کرنا اور بچانا غیبت شار ہوگا؟ کیا اس کے متعلق انسان سے قیامت کے دن بازیرس کی جائے گی؟

جواب جب صورت واقع وہی ہے جو بیان کی گئی ہے اور اس آ دمی کے عیبوں کو بیان کرنامحض لوگوں کو اس کے شر سے خبر دار کرنے اور بچانے کی غرض سے ہوتا کہ وہ شخص جو اس سے واقف نہیں، دھوکا نہ کھا جائے، تو یہ جائز ہے، لیکن اگر وہ دل بہلانے، اپنا غصہ نکا لنے اور اس طرح کے دیگر مقاصد کے حصول کے طور پر ہوتو جائز نہیں ہے۔ (اللجنة الدائمة: 9895)

414- وہ مواقع جن میں کسی مسلمان کے بارے میں کلام کرنا حلال ہواور غیبت شار نہ ہو

غیبت یہ ہے کہ مسلمان اپنے بھائی کا ان عیبوں اور خامیوں کے ساتھ تذکرہ کرے جن کے ساتھ وہ اپنا تذکرہ ناپند کرتا ہو، لیکن کچھ مواقع ایسے ہیں جنھیں علمانے بیان کیا ہے، ان میں مسلمان اپنے بھائی کے متعلق مصلحت کی بنا پر کلام کر سکتا ہے۔

- (1) ظالم سے انصاف طلب کرتے ہوئے قاضی یا حاکم سے کلام کرے، مثلاً بیہ کہ: فلاں شخص نے مجھ پر بیظلم کیا ہے۔
- و فتوی طلب کرتے وقت فتوی لینے والا مفتی سے کے: فلال نے میرے ساتھ ریسلوک کیا ہے، کیا اس کا میرے ساتھ ایسا کرنا درست ہے یانہیں؟
- اہل شر اور مشکوک افراد سے مسلمانوں کو خبر دار کرتے وقت جیسے مجروح
   راو بوں اور گواہوں پر جرح اور تنقید کرنا۔
- اسی شخص سے شادی بیاہ کرنے یا اس سے مشارکت کرنے یا اس کا پڑوس

اختیار کرنے کے لیے مشورہ طلب کرنا (اور جس سے مشورہ طلب کیا گیا اس کا اس شخص کے متعلق کلام کرنا)۔

5) علانی فتق و فجور کرنے والے کا ذکر کرنا اس فتق کے ساتھ جس کا وہ علی الاعلان ارتکاب کررہا ہے۔

اسی شخص کا تعارف کروانا اس کے کسی ایسے لقب کے ساتھ جس میں وہ معروف ہو، بشرطیکہ اس کا وہ لقب ذکر کرنے سے اس کی عیب جوئی مقصود نہ ہو، جیسے اعمش (چوندھا) اعرج (لنگرا)، اصم (بہرا) اور اس طرح کے دیگر القابات ہیں۔ (اللجنة الدائمة: 10912)

#### 415- منکرات کے مرتکب کی غیبت کرنے کے بجائے اسے نصیحت کرنا

سوال اگر میں کسی شخص کے متعلق بیہ جانتا ہوں کہ وہ نماز ادا کرتا ہے اور نہ اللہ کا ذکر کرتا ہے، بلکہ اس سے بڑھ کر وہ ایسے برے اعمال کا ارتکاب کرتا ہے جو ہر لحاظ سے اللہ اور اس کے رسول علیہ ہیں، تو کیا میرے لیے بیہ جائز ہے کہ میں اس کی غیبت کروں تا کہ میں لوگوں کے کیا میرے لیے بیہ جائز نہیں ہے؟ سامنے اس کی اصلیت واضح کرسکوں یا میرے لیے بیہ جائز نہیں ہے؟

جواب سب سے پہلے تو تم پریہ لازم ہے کہتم اسے نصیحت کرواوراسے وہ کام کرنے کا کہوجس کا اللہ نے اسے حکم دیا ہے اورتم اس کے ایسے فعل پر نکیر کرو، جس سے اللہ نے اسے منع کیا ہے، پھر اگر وہ تمھاری بات مان لے، اگر چہ تھوڑی تھوڑی ہی سہی تو حسبِ استطاعت اسے نصیحت کرنے کا کام جاری رکھو،

اور اگر تمھاری نصیحت کا اسے پچھ فائدہ حاصل نہیں ہور ہاتو حتی المقدور فتنے سے بچے اور برائی سے دور رہنے کے لیے اس سے کنارہ کشی کرو۔

پھر اس کے بعد تمھارے لیے ضروری ہے کہ وہ واجبات و فرائض میں جن کوتا ہیوں کا مرتکب ہوتا ہے اور جو غلط کام وہ کرتا ہے تم بوقت ضرورت اسے نصیحت کرتے اور یاد دہانی کرواتے رہو اور اس کا بول تعارف کرواتے ہوئے لوگوں کو اس کے شر سے محفوظ رکھو، اور جب کوئی شخص اس سے شادی وغیرہ کا معاملہ کرنا جاہے یا اس سے شراکت کرنے یا اس سے کوئی کام اور خدمت لینے کا ارادہ کرے اور وہ تم سے اس کے متعلق مشورہ کرے یا تم کسی شخص کے متعلق میر خدشہ محسوں کرو کہ اسے اس شخص کی طرف سے کسی شر کے پہنچنے یا اس کے جال میں پھنس جانے کا ڈر ہے تو تم پر واجب ہے کہتم اس کی صورت حال واضح کرو، تا کہ اہل خیر اس کے شر سے محفوظ رہیں۔اس میں تیرا ارادہ صرف بیہ ہو کہ میخف لوگوں کے اس سے کنارہ کشی اختیار کرنے سے عبرت حاصل کرے گا اور اپنی اصلاح کر لے گا، لیکن تمھارے لیے یہ جائز نہیں ہے کہتم اپنی اورلوگوں کی تفریح طبع اور مجالس میں ایک لطیفے کے طور پر اس کی بد کرداری کا تذکرہ کیا کرو اور نہ تمھارے لیے یہ جائز ہے کہتم اس کی حالت کومزید بدنما بنانے کے لیے اور اس پر طعن و تشنیع کرنے کے لیے اس کے ذمے ایسے منکرات لگاؤ جن کا اس نے ارتکاب نہیں کیا ہے، یقیناً مہجھوٹ اور بہتان ہوگا اور اس سے نبی اکرم مُثَاثِیْم نے منع كرركها ب- (اللجنة الدائمة: 1607)

**416-** نکاح کرنے والوں کی حقیقت بیان کرنا

سوال خاطب (نکاح کا پیغام دینے والے) یامخطوبہ وہ عورت جسے نکاح



کا پیغام دیا جائے کے تعارف میں جو پچھ بیان کیا جائے کیا وہ غیبت شار ہوتا ہے؟

حواب فاطب یا مخطوبہ کا تعارف کروانے اور ان دونوں کی خیر خواہی کرنے کے لیے ان کے اوصاف کا ذکر کرنا، تا کہ شادی کے بندھن میں بندھنے سے پہلے ہرایک دوسرے کے متعلق باخر ہوجائے، یہ وہ غیبت شارنہیں ہوگا جس سے اللہ اور اس کے رسول مُن اللہ کے منع کیا ہوا ہے، بلکہ یہ تو وہ نصیحت اور خیر خواہی ہے جس کے متعلق حدیث میں یہ تھم موجود ہے:

«اَلَدِّينُ النَّصِيحَةُ، اَلَدِّينُ النَّصِيحَةُ، اَلَدِّينُ النَّصِيحَةُ»

''دین سرایا خیرخواہی ہے، دین سراسر خیرخواہی ہے، دین نام ہی خیر خواہی کا ہے۔''

یہ تو خیرو بھلائی اور نیکی پر وہ تعاون ہے جس کا اللہ تعالی نے تکم دیا ہے، چناچہ فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

> ﴿ وَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِّ وَ التَّقُوٰى ﴾ [المائدة: 2] ''اور نیکی اور تقوی پرایک دوسرے کی مدد کرو۔''

(اللجنة الدائمة: 6316)

## 417- نا فرمانیوں کے مرتکب کے متعلق گفتگو کرنا

جبتم مذکورہ لوگوں اور ان جیسے دیگر لوگوں کے متعلق دل گی اور ہنسی مذاق کے طور پر یا تفریح کی خاطر یا حاضرین مجلس کو ہنسانے کے لیے گفتگو کرو گئت ہے وہ غیبت جے شریعت نے حرام قرار دیا ہے، کیونکہ اس میں برائی کو کھیلانے اور دلوں کو اس برائی سے بہلانے کی خرابی پائی جاتی ہے اور اس سے دل مردہ ہوجاتے ہیں، غیرت نام کونہیں رہتی ہے اور بداخلاتی عام ہوجاتی ہے۔

594

اور اگر اس کے متعلق بید کلام اس کا تعارف کروانے اور اس کے متعلق حقیقت حال سے آگاہ کرنے کے لیے ہو مثلاً لوگوں کو اس کے شر سے بچایا جاسکے اور اس سے روایت لینے، اس کو اپنا ساتھی بنانے، اس سے کوئی معاملہ کرنے اور اس سے رشتہ داری قائم کرنے سے کنارہ کشی کی جائے تو پھر یہ کلام حرام اور ناجائز نہیں ہے۔ (اللجنة الدائمة: 8895)

# 418- نام ليے بغير کسى حقیقی واقعہ کا بیان

اگر وہ واقعہ برا ہو اور اس واقعہ کے احوال کے متعلق ایسے قرائن وشواہد اس میں نہ ہوں جن سے اس واقعہ کے کردار متعین یا واضح ہوتے ہوں تو بیہ غیبت نہیں ہے، لیکن اگر اس واقعہ کے بیان سے کوئی بداخلاقی تھیلتی ہو یا وہ کسی شروفساد کا ذریعہ بنتا ہوتو اس کو بیان کرنا حرام ہے، اگر چہوہ غیبت نہیں ہے۔ (اللجنة الدائمة: 10896)

### 419- عورت کا اپنے شوہر کے ساتھ اختلاف کو بیان کرنا

جب یہ عورت اپنے خاوند کے متعلق وہ باتیں کرتی ہوجھیں اس کا خاوند
ناپیند کرتا ہوتو یہی وہ غیبت ہے جس سے شریعت اسلامیہ نے منع کر رکھا ہے۔
اس عورت کے لیے ضروری ہے کہ وہ اس سے پکی اور سچی تو بہ کرے اور اس کے
اور اس کے خاوند کے درمیان جو جھڑا ہوا ہے، اس پر اللہ تعالیٰ سے اجر و ثواب
کی امید رکھے اور اپنے خاوند کے ساتھ حسن سلوک کر کے اور اس معاملے پر صبر
کر کے اس مسئلے کوحل کرنے کی کوشش کرے اور اپنے بچوں یا دوسرے لوگوں
کے سامنے ان اختلافات کا چرچا نہ کرے جو اس کے شوہر اور اس کے درمیان

واقع ہوئے ہیں، کیونکہ بہتو برائی کا علاج برائی کے ساتھ کرنے کی قبیل سے ہے اور اختلاف کا دائرہ وسیع کرنے کے مترادف ہے، نیز اس کا ایک نقصان بہ ہوگا کہ اولاد کے دلوں میں اپنے باپ کی نفرت پیدا ہوگی اور وہ اس سے اختلاف کریں گے، اس سے قطع تعلقی کریں گے اور پھراس کی نافر مانی کرنے پر دلیراور آمادہ ہوجا کیں گے۔ (اللجنة الدائمة: 20721)

## 420- دل میں کسی کے عیب یاد کرنا

سوال جب کوئی شخص مجھے غصہ دلاتا ہے تو میں بعض اوقات اپنے دل میں ان عیبوں کے متعلق گفتگو کرتا ہوں جو اس شخص میں موجود ہیں۔ میں محض قلبی تسکین کی خاطر ایسا کرتا ہوں تو کیا اس میں ممیں گناہگار ہوں اور کیا یہ غیبت شار ہوگی؟

جواب تمھارا اپنے بھائی کے عیبوں کے متعلق اپنے دل میں باتیں کرنا غیبت شار نہیں ہوگا، لین اولی اور بہتر یہ ہے کہتم اس سے پر ہیز کرواور کنارہ شی اختیار کرواور اپنے بھائی کے ان عیبوں کو بھلانے کی کوشش کرو، جن کے ذریعے سے اس نے تم سے بدسلوکی کی ہے، لیکن اگر انسان اپنے بھائی کے عیبوں کو اسے نصیحت کرنے کی غرض سے یاد کرے تو بیاچھی بات ہے، اس میں کوئی حرج نہیں ہے اور اگر وہ اپنے بھائی کے عیبوں کو اس لیے یاد کرے کہ اس کے اور اس کے ہوائی کے عیبوں کو اس کے اور اس کے بھائی کے درمیان عداوت، بغض اور کینہ باقی رہے تو بیا کی خطی ہے، انسان کے لیے یہ مناسب نہیں ہوگی جو کبیرہ گناہوں میں سے لیے یہ مناسب نہیں ہوگی جو کبیرہ گناہوں میں سے در ابن عثیمین: نورعلی الدرب: 24)



#### 421- بیوی کا اپنے گھر والول سے اپنے شوہر کا شکوہ کرنا

یه غیبت اور چغلی شار نہیں ہوگی، کیونکہ الله تعالی ارشاد فرماتے ہیں:
﴿ لَا یُحِبُّ اللهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَنْ خُلِمَ ﴾
[النساء: 148]
د'الله بری بات کے ساتھ آواز بلند کرنا پیند نہیں کرتا مگر جس پرظلم کیا
گیا ہو۔''

پی جس شخص برظلم کیا گیا ہو، اسے بید حق حاصل ہے کہ وہ ایسے شخص کے سامنے ظلم کی بید داستاں بیان جواس کو دور کرنے کی کوشش کرے۔
(ابن عثیمین: نور علی الدرب: 28)

### 422- غیبت اور بهتان میں فرق

رسول الله مَثَاثِيَّم نے غیبت کی حقیقت اپنے اس فرمان میں بیان کی ہے: ﴿ ذِ كُرُكَ أَحَاكَ بِمَا يَكُرَهُ ﴾

''تمھارا اپنے بھائی کاکسی عیب کے ساتھ ذکر کرنا جسے وہ ناپبند کرتا ہو۔''
یعنی وہ عیب بیان کرنا جن کا تعلق اس کی خلقت سے ہو یا اس کے خلق
سے، چنانچ تمھارا اپنے بھائی کی غیر موجودگی میں اس کاکسی عیب کے ساتھ تذکرہ
کرنا ہی غیبت ہے۔ اس کی غیر موجودگی میں ایبا کرنے کی وجہ سے اسے
''فیبت'' کہتے ہیں، لیکن اگرتم اس کی ناپبندیدہ باتوں کو اس کے سامنے بیان
کروتو یہ سب وشتم اور گائی گلوچ ہوگی اور یہ اس صورت میں ہے جب اس کے
اندر واقعی وہ عیب موجود ہوں، جن کے ساتھ تم اس کا اس کی موجودگی یا غیر

597

(إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ إِغْتَبَتَهُ وَإِنْ لَمُ يَكُنُ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدُ بَهَتَهُ ﴾ ''اگر وہ عیب اس میں موجود ہو جوتم بیان کررہے ہوتو تم نے اس کی غیبت کی اور اگر وہ عیب جوتم بیان کررہے ہواس میں نہیں تو تم نے اس یر بہتان باندھا۔''

ندکورہ گفتگو کی روشنی میں غیبت اور بہتان کا فرق کچھ یوں ہے کہ غیبت تو وہ ہے کہ وہ آ دمی جس کی غیر موجودگی میں اس کے جس عیب کو بیان کیا گیا ہے، اس میں وہ عیب موجود ہو، اور بہتان میہ ہے کہ کسی کے حوالے سے بیان کردہ عیب اس میں موجود نہ ہو، بلکہ جھوٹ بول کر اس پر بہتان لگایا جائے، اس وقت میصورت حال غیبت اور بہتان کا مرکب اور مجموعہ بن جائے گی۔

(ابن عثيمين: نورعلى الدرب: 2)

# 423- ''نميمه'' ( چغلی ) کا مطلب ومفهوم

''نمیمہ'' کا مطلب ہے چغل خوری کرنے اور لوگوں کے درمیان فساد بر پاکرنے کی خاطر باتوں کو إدھراُدھر منتقل کرنا اور بیان کرنا۔

(اللجنة الدائمة: 12721)

🛭 صحيح مسلم [2589/7]

## 424۔ چغل خوری کا حکم اور اس کے نقصا نات

چنلی کا مطلب ہے انسان کا لوگوں کے درمیان فساد ہر پاکرنے کے لیے ان کا کلام ایک دوسرے کے سامنے پیش کرنا۔ مثلاً وہ کس شخص کے پاس جاکر کہے: فلاں آ دی نے تیرے متعلق یہ بات کی ہے، فلال شخص نے تیرے بارے میں یہ بات کہی ہے اور مقصد اس کا محض مسلمانوں میں عداوت اور دشمنی پیدا کرنا موتو یہ کبیرہ گناہوں میں سے ہے، چنانچہ بخاری ومسلم میں عبداللہ بن عباس شائیا موتو یہ کبیرہ گناہوں میں سے کہ نبی اکرم شائیا موں کے پاس سے کے واسطے سے حدیث مروی ہے کہ نبی اکرم شائیا موں کے پاس سے گزرے اور فرمایا:

﴿ أَمَا أَنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيْرٍ أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ يَمُشِيُ بِالنَّمِيْمَةِ وَأَمَّا الْآخَرُ فَكَانَ لَا يَتَنَرَّهُ مِنَ الْبَوُلِ»

''ان دو قبروں والوں کو عذاب ہور ہا ہے اور وہ دونوں کسی بڑے گناہ

کرتا تھا اور دوسرا پیثاب (کے چھینٹوں) سے نہیں بچتا تھا۔''

راوی کہتے ہیں: پھر آپ سُلَیْمُ نے ایک سبز شہی منگوائی اور اسے دوحصوں میں تقسیم کیا اور پھر اس قبر میں بھی ایک شہی گاڑھ دی اور اس قبر میں بھی ایک شاخ اور شہی گاڑھ دی۔لوگوں نے دریافت کیا: (یا رسول الله مَالَیْمُ اِ) آپ نے شاخ اور شہی گاڑھ دی۔لوگوں نے دریافت کیا: (یا رسول الله مَالَیْمُ اِ) آپ نے

اليا كيول كيامي توآب عَلَيْظِم في فرمايا:

«لَعَلَّهُ يُخَفَّفُ عَنهُمَا مَالَمُ يَيْبَسَا»

''شاید کہ ان ٹہنیوں کے خشک ہونے تک ان کے عذاب میں تخفیف

● صحيح البخاري، رقم الحديث [218] صحيح مسلم [292/111]

کر دی جائے۔''

اور نبی اکرم مُولِیَّا کا بیفرمان بھی ثابت ہے کہ آپ مُنَالِیَّا نے فرمایا: (لَا يَدُخُلُ الْحَنَّةُ فَتَّاتٌ )

'' چغل خور جنت میں نہیں جائے گا۔''

سواس بنا پرمون پر واجب اور ضروری ہے کہ وہ چغلی سے پر ہیز کرے اور اس سے کنارہ کش رہے۔ چغل خوری کے نقصانات جو چغل خور کو ہوتے ہیں وہی ہیں جو میں نے ابھی بیان کیے ہیں، رہے وہ نقصانات جو اس کی وجہ سے معاشرے کو ہوتے ہیں تو وہ لوگوں کے درمیان اختلاف و تفریق اور فتنہ و فساد کا بر پاہونا ہے۔ (ابن شیمین: فاوئ علاء البلد الحرام: 1758)

#### 425- چغل خور کے ساتھ مجلس کرنا اور اٹھنا بیٹھنا

سوال ایک جماعت ہے جس میں بیٹھنے والے غیبت، چغلی اور تاش وغیرہ کھیل کر محظوظ ہوتے ہیں۔ کیا ان کے ساتھ مجلس کرنا جائز ہے؟ معلوم رہے کہ وہ میرے تعلق دار ہیں، ان میں سے اکثر کے ساتھ میرا بھائی چارا اور دوستی وغیرہ کا ناتا ہے؟

جواب اس جماعت کے لوگ جو اپنے مردہ بھائیوں کا گوشت کھا کر محظوظ ہوتے ہیں، در حقیقت یہ بے وقوف لوگ ہیں، کیونکہ اللہ تعالی قرآن میں فرماتے ہیں:
﴿ وَلاَ يَغْتَبُ بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُم أَنْ يَّاكُلَ لَحُمَ أَخِيْهِ مَيْتًا فَكَرِهُتُمُولاً﴾ [الحجرات: 12]

لَحُمَ أَخِيْهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُولاً﴾ [الحجرات: 12]

''اور نہتم میں سے کوئی دوسرے کی غیبت کرے، کیا تم میں سے کوئی

600

پیند کرتا ہے کہ اپنے بھائی کا گوشت کھائے، جبکہ وہ مردہ ہو، سوتم اسے ناپیند کرتے ہو۔''

پس اس جماعت کے افراد جو ۔العیاذ باللہ۔ اپنی مجلسوں میں (مردہ) لوگوں کا گوشت کھاتے ہیں (غیبت کرتے ہیں) یہ کبیرہ گناہوں کے مرتکب ہوتے ہیں۔

للذا تمهارے ذمے واجب ہے کہ تم انھیں نفیحت کرو۔ اگر تو وہ تمهاری بات مان کر ان گناہوں سے باز آ جا کیں جن کے وہ مرتکب ہوتے ہیں تو ٹھیک ہو درنہ تم پر واجب ہے کہ تم ان سے کنارہ شی کرو، کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:
﴿ وَ قَلُ نَزَّلَ عَلَیْکُم فِی الْکِتٰبِ اَنْ اِذَا سَمِعْتُم ایْتِ اللهِ کُکُفَرُ بِهَا وَ یُسْتَهُزَأُ بِهَا فَلَا تَقْعُدُوا مَعَهُم حَتَّی یَخُوضُوا فِی حَدِیْثٍ غَیْرِهِ آ اِنَّکُم اِذًا مِثْلُهُم اِنَّ اللهَ جَامِعُ الْمُنْفِقِیْنَ وَ الْکُفِرِیْنَ فِی جَهَنَّم جَمِیْعًا ﴾ [النساء: 140]

''اور بلاشبہہ اس نے تم پر کتاب میں نازل فرمایا ہے کہ جب تم اللہ

کی آیات کوسنو کہ ان کے ساتھ کفر کیا جاتا ہے اور ان کا غداق اڑایا
جاتا ہے تو ان کے ساتھ مت بیٹھو، یہاں تک کہ وہ اس کے علاوہ کسی
اور بات میں مشغول ہو جائیں۔ بے شک تم بھی اس وقت ان جیسے ہو،
بے شک اللہ منافقوں اور کافروں، سب کو جہنم میں جمع کرنے والا ہے۔''
تو جب اللہ تعالی نے ان لوگوں کو، جو اللہ کی آیات سے کفر ہوتا ہوا اور
ان سے مذاق ہوتا ہوا سنتے ہیں، ان کے حکم میں قرار دیا ہے جو اللہ کی آیات کا

601

کفر کرتے اور ان کا نداق اڑاتے ہیں، باوجود یکہ اللہ کی آیات سے کفر اور ان کا

مذاق بہت بڑا گناہ ہے جو آ دمی کوملت اسلامیہ سے خارج کر دیتا ہے تو یقیناً جو ایسے نافر مانوں کے ساتھ مجلس کرتا ہے تو یہ بھی ان لوگوں کی طرح ہی ہوگا، اس بنا پر اس مجلس میں بیٹھنے والا، جس مجلس میں غیبت ہوتی ہے، گناہ گار ہونے میں غیبت کرنے والے کی طرح ہی ہے، الہذاتم پر واجب اور ضروری ہے کہتم ان کی مجلس سے کنارہ کشی اختیار کرتے ہوئے ان کے پاس مت بیٹھو اور رہی تمھاری ان کے ساتھ مضبوط تعلق داری تو پیتعلق داری قیامت کے دن تمھارے کسی کام نہ آئے گی ، اور نہ اس وقت ہی تمھارے کسی کام آئے گی جب تم اپنی قبر میں تنہا ہی دفن کر دیے جاؤ گے۔عنقریب تم ان کو یا وہ شمصیں جھوڑنے والے ہیں، پھر ہر شخص کواینے عمل کا اسکیلے ہی حساب دینا ہوگا۔ الله سبحانہ وتعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿ ٱلَّاخِلَّاءُ يَوْمَئِنِ بَعْضُهُمُ لِبَعْضِ عَدُوٌّ إِلَّا الْمُتَّقِينَ ﴾

[الزخرف: 67]

"سب دلی دوست اس دن ایک دوسرے کے دشمن ہول کے مگرمتقی لوگ \_'' (ابن عثیمین: فناوی علاء البلد الحرام: 1610 )

426- رسول الله مَنْ اللهُ عَلَيْمَ كَ اس فرمان: ' و چغل خور جنت ميں داخل نہیں ہوگا'' کا مطلب

یہ حدیث ان وعید والی احادیث میں سے ہے جنھیں اینے ظاہری مفہوم بر پر محمول کیا جاتا ہے اور ان کی تاویل نہیں کی جاتی۔ یہ حدیث چفل خوری کی مٰدمت اور اس شخص کی مذمت پر دلالت کرتی ہے، جوشخص اس بدخلقی میں مبتلا ہوتا ہے۔ بیہ بات معلوم ومعروف ہے کہ ہر وہ گناہ جواللہ کے ساتھ شرک کرنے کے سوا ہے، وہ اللہ کی مثیت پر منحصر ہے، چاہے تو اللہ سبحانہ وتعالیٰ اس گناہگار کو معاف کر دے، بشرطیکہ اس کی موت تو حید اور ایمان کی حالت پر واقع ہوئی ہو اور اگر چاہے تو اس کی نافر مانی کے برابر اسے عذاب اور سزا دے، پھر وہ اللہ تعالیٰ کی رحمت کے ساتھ جنت میں واغل ہوجائے گا، لیکن اس میں شرط یہ ہے کہ وہ عقیدہ تو حید اور اللہ تعالیٰ پر ایمان کی حالت میں فوت ہوا ہو، جیسا کہ خارجیوں اور معتز لیوں کے برخلاف کتاب و سنت کی نصوص اور اسلاف امت کے اجماع کے دلائل اس پر دلالت کرتے ہیں۔ (اللجنة الدائمة: 16362)

# فخراور تكبر

## 427- تكبر كى تعريف

نبی اکرم مَثَاثِیَّا نے اپنے اس فرمان میں تکبر کی تفسیر بیان کی ہے: ﴿ بَطَرُ الْحَقِّ وَغَمُطُ النَّاسِ ﴾ ''حق کورد کرنا اورلوگوں کوحقیر جاننا''

حدیث کے الفاظ ﴿ بَطَرُ الْحَقِّ ﴾ کا مطلب ہے تی کورد کرنا۔ مثلاً ایک شخص کوئی بات کے تو اسے کہا جائے: نبی اکرم سُلُیْنِ نے ایسے ایسے ارشاد فرمایا ہے، لیمی اس شخص کی بات کے برعکس اور اس کے خلاف، لیکن وہ شخص رسول اللہ سُلُیْنِ کے فرمان کورد کر دے اور اپی بات پر ڈٹا رہے، یہی عمل تکبر ہے، بلکہ تکبر کی انواع واقسام میں سے بیسب سے بڑا تکبر ہے، کیونکہ اس کے ذریعے سے رسول اللہ سُلُیْنِ کے فرمان کورد کر دیا جاتا ہے۔ ایسے ہی اگر کہا جائے: اللہ شخص اپنی بات ہی پر اصرار کرے اور ڈٹا رہے تو یہ نہ صرف تکبر ہے بلکہ تکبر کی شخص اپنی بات ہی پر اصرار کرے اور ڈٹا رہے تو یہ نہ صرف تکبر ہے بلکہ تکبر کی شخص اپنی بات ہی پر اصرار کرے اور ڈٹا رہے تو یہ نہ صرف تکبر ہے بلکہ تکبر کی شخص اپنی بات ہی پر اصرار کرے اور ڈٹا رہے تو یہ نہ صرف تکبر ہے بلکہ تکبر کی قسام میں سے ایک شم ہے، جون دروحق'' کہتے ہیں۔

• تکبر کی اقسام میں سے ایک شم ہے، جے''روحق'' کہتے ہیں۔

• تکبر کی اقسام میں سے ایک شم ہے، جے''روحق'' کہتے ہیں۔

604

ایسے ہی اگر کوئی شخص احکام شرعیہ میں سے کسی تھم میں اجتہاد کر رہا ہو، پھر مناقشہ اور گفتگو یہ واضح کرے کہ حق اس کے قول کے برعکس ہے لیکن پھر بھی وہ اپنے قول پر اصرار کرتا ہوا ڈٹا رہے تو یہ بھی تکبر ہی کے زمرے میں آتا ہے۔

حدیث کا دوسرا حصہ ﴿ غَمُطُ النَّاسِ ﴾ کا مطلب ہے کہ کسی شخص کا لوگوں
کو یوں حقیر اور ذلیل سمجھنا کہ وہ اضیں کچھ بھی نہ سمجھے اور وہ سمجھ کہ میں تمام
لوگوں پر فوقیت رکھتا ہوں، یہ بھی تکبر ہی میں سے ہے۔ اس کی علامت یہ ہے کہ
زمین پر اکڑ کر چلے اور اپنے آپ کو پہاڑوں کی چوٹیوں سے بھی بلند سمجھے اور
لوگوں کو کنوؤں کے بیندوں میں سمجھے۔ یہ تکبر کے زمرے میں آتا ہے۔ جب
صحابہ کرام جی گئی نے رسول اللہ تُل اللہ علی خدمت میں عرض کی: آ دمی یہ پہند کرتا
ہے کہ اس کا کیڑ ااجھا ہواور اس کا جوتا اچھا ہوتو آپ تا گئی نے فرمایا:

﴿إِنَّ اللَّهَ جَمِيْلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ، ٱلْكِبُرُ بَطَرُ الْحَقِّ وَغَمُطُ النَّاسِ » ''يقيناً الله تعالى خوبصورت ہے اور خوبصورتی کو پہند کرتا ہے، مگر تکبر حق کورد کرنا اور لوگول کو حقیر جاننا ہے۔''

بنا بریں انسان کا اپنے جسم پر موجود کیڑوں کو خوبصورت بنانا اور خوبصورت بنانا اور خوبصورت بنانا اور خوبصورت جوتے پہننا کسی لحاظ سے بھی تکبر نہیں ہے، الاب کہ انسان کے اندر وہ چنز پائی جائے جس کی طرف نبی عظام اللہ انتخابہ انسارہ کیا ہے کہ وہ لوگوں کوان کے ساتھ حقیر جاننے لگے، یعنی جس نے اس طرح کے کیڑے نہیں پہنے اسے حقیر سمجھے۔ حقیر جاننے لگے، یعنی جس نے اس طرح کے کیڑے نہیں پہنے اسے حقیر سمجھے۔ (ابن عثیمین: نورعلی الدرب: 4)



#### 428- تکبر کا علاج اور انکساری کے حصول کا طریقہ

اس میں کوئی شک نہیں کہ ہرمسلمان پر واجب ہے کہ وہ تکبر سے پر ہیز کرے اور عاجزی وانساری اختیار کرے۔ فرمانِ نبوی ہے:

«مَنُ تَوَاضَعَ لِلَّهِ دَرَجَةً رَفَعَهُ اللَّهُ دَرَجَةً»

"جس شخص نے اللہ کے لیے ایک درجہ عاجزی کی، اللہ تعالیٰ اس کا ایک درجہ بلند کر دے گا۔"

اور جوشخص تكبركرے گا وہ اس خطرے ميں ہے كہ اللہ تعالىٰ اسے ہلاك كردے۔ ہم اللہ سے سوال كرتے ہيں كہ وہ ہميں اس سے محفوظ فرمائے۔
ايك صحابی نے عرض كى: يا رسول اللہ مَثَاثِیْمَ میں يہ پيند كرتا ہوں كہ ميرا لباس اور جوتا خوبصورت ہو، كيا يہ بھى تكبركا حصہ ہے؟ تو رسول اللہ مَثَاثِیَمَ نے فرمایا:

( إِنَّ اللَّهُ جَمِيْلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ، ٱلْكِبُرُ بَطَرُ الْحَقّ وَغَمُطُ النَّاسِ )

''یقیناً اللہ تعالیٰ خوبصورت ہے اور خوبصورتی کو پیند کرتا ہے، مگر تکبر حق کورد کرنا اور لوگوں کو حقیر جاننا ہے۔''

(بَطَرُ الْحَقِّ) کا مطلب ہے حق کو رد کرنا۔ یعنی جب حق انسان کی خواہش اور مرضی کے خلاف ہوتو اسے رد کر دینا اور (غَمُطُ النَّاسِ) کا مطلب ہے لوگوں کو حقیر سمجھنا۔ لوگ انسان کی نگاہ میں اس سے بہت ہوں، اس لیے وہ انھیں حقیر سمجھے اور اپنے آپ کو یا تو فصاحت و بلاغت کی وجہ سے یا اپنی مالداری و تو نگری کی وجہ سے یا اپنی شخواہ اور وظیفے کی وجہ سے یا دیگر اسباب کی وجہ سے برتر سمجھے۔ بھی وہ خود فقیر بھی ہوتا ہے، لیکن وہ اپنے آپ اسباب کی وجہ سے برتر سمجھے۔ بھی وہ خود فقیر بھی ہوتا ہے، لیکن وہ اپنے آپ



<sup>🛭</sup> الحلية [46/8]

کو لوگوں سے برتر ہی سمجھتا ہے۔ صحیح حدیث میں ہے کہ رسول الله سَالَيْظِ اللهِ سَالِيْظِ اللهِ اللهِ سَالِيْظِ اللهِ اللهِ سَالِيْظِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْ

( تَلَاثَةٌ لَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوُمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمُ وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمُ وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمُ وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمُ وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمُ وَلَا يُنظُرُ إِلَيْهِمُ عَذَابٌ أَيُمٌ: شَيْخُ زَانٍ، وَمَلِكْ كَذَّابٌ وَعَائِلٌ مُّسْتَكُبِرٌ ﴾ ''تين طرح ك آ دمى السي بين كه قيامت كے دن الله تعالى ان سے كلام كرے گا اور نه انسى ( گناموں سے ) پاكيز گی عطا كرے گا اور نه ان كى طرف ( نظر رحمت سے ) ديھے گا اور ان كے ليے دردناك عذاب ہوگا (ان ميں سے ايك) بوڑھا زانى (ہے اور درمزا) جموٹا بادشاہ اور (تيسرا) تكبركرنے والا فقير ہے۔''

حدیث میں جو لفظ "عَائِلٌ" استعال ہوا ہے اس کا مطلب ہے فقیر جو اپنے فقر و فاقہ کے باوجود تکبر کرتا اور تکبر کی بیاری میں مبتلا ہے، تکبر کرنے پر تو انسان کا مال اور تو تگری و امیری اکسایا کرتی ہے، مگر یہ فقیر ہو کر بھی تکبر کرتا ہے تو ثابت ہوا کہ تکبر کرنا اس کی انتہائی بری عادت ہے۔

عاجزی و انکساری کا مطلب ہے نرم مزاجی اور خوش اخلاقی اور لوگوں پر اپنی برتری کو نہ جتانا، جبیبا کہ رسول الله مُنالِثِیَّا نے ارشاد فرمایا:

﴿ إِنَّ مِنُ أَحَبِّكُمُ إِلَيَّ وَأَقْرَبِكُمُ مِنِّيُ مَجُلِسًا يَوُمَ الْقِيَامَةِ: أَحَاسِنُكُمُ أَخُلَاقًا ﴾

"قیناً تم میں مجھے سب سے زیادہ محبوب اور قیامت کے دن مقام و مرتبے میں میرے سب سے زیادہ قریب وہ شخص ہے جوتم میں

ع سنن الترمذي، رقم الحديث [2018]



<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [107/173]

اخلاق کے اعتبار سے سب سے اچھا ہے۔'' نیز آ پ مُکاٹیائم نے فرمایا:

« ٱلْبِرُّ حُسُنُ الْخُلُقِ» ﴿ يَكَى حَسَ ظُلَقَ كَا نَام ہے۔ ''

البداانیان کو چاہیے کہ وہ اللہ کی عظمت کو یا در کھے، نیز وہ یہ یا در کھے کہ اللہ ہی وہ ذات ہے جس نے اسے مال عطا کیا ہے، اس کا وظیفہ اور تخواہ مقرر کی ہے، اس کومقام اور مرتبہ عطا کیا ہے، اسے خوبصورت چہرہ یا اس طرح کی دیگر نعتیں عطا کی ہیں۔ وہ یہ بھی یا در کھے کہ ان نعتوں کا شکریہ اس طرح ادا ہوگا کہ وہ عاجزی وانکساری اختیار کرے اور تکبر نہ کرے، وہ مال یا تنخواہ یا حسب ونسب یا خوبصورتی یا قوت یا اس کے علاوہ کسی چیز پر تکبر نہ کرے، بلکہ یہ یا در کھے کہ یہ چیزیں اللہ کی نعتوں میں سے ہیں اور ان نعتوں کے شکر یے کا طریقہ یہ ہے کہ وہ عاجزی وانکساری کا مظاہرہ کرے، اپنے نفس کو حقیر سمجھے، اپنے بھائیوں پر تکبر فرہ کرے اور ان پر اپنی برتری نہ جائے، کیونکہ تکبر انسان کوظلم کرنے، جھوٹ نہ کرے اور ان پر اپنی برتری نہ جائے، کیونکہ تکبر انسان کوظلم کرنے، جھوٹ نہ کو لئے اور وہ اپنے آپ کو ایسے بھائی سے مال یا جمال یا تنخواہ یا نسب یا دیگر اشیاء کی بنا پر برتر سمجھتا ہے، اسی لیے آپ شائی ہے مال یا جمال یا تنخواہ یا نسب یا دیگر اشیاء کی بنا پر برتر سمجھتا ہے، اسی لیے آپ شائی ہے مال یا جمال یا تنخواہ یا نسب یا دیگر اشیاء کی بنا پر برتر سمجھتا ہے، اسی لیے آپ شائی ہے مال یا جمال یا تنخواہ یا نسب یا دیگر اشیاء کی بنا پر برتر سمجھتا ہے، اسی لیے آپ شائی ہے تی قرمایا:

« ٱلْكِبُرُ بَطَرُ الْحَقِّ وَغَمُطُ النَّاسِ »

''حق کورد کرنا اورلوگوں کوحقیر جاننا تکبر ہے۔''

لیمی حق کو اپنی خواہش اور مرضی کے خلاف دیکھ کر اس کی مخالفت کرنا اور اسے رد کر دینا تکبر ہے، اور ﴿ غَمُطُ النَّاسِ ﴾ کا مطلب ہے: لوگوں کو حقیر اور

<sup>🛭</sup> سنن الترمذي، رقم الحديث [2389]

و صحيح مسلم [91/147]

ذلیل سمجھنا، انھیں اپنے سے کمتر سمجھنا اور ان کو اس لائق نہ سمجھنا کہ وہ ان سے انسان کرے یا ان کی دعوت کو قبول کرے انسان کرے یا ان کی دعوت کو قبول کرے یا اس قتم کے دیگر کام کرے۔

یا اس قتم کے دیگر کام کرے۔

جب انسان اپنی کمزوری کو یاد رکھے کہ وہ حقیر پانی کے ضعیف نطفے سے
پیدا ہوا ہے اور وہ قضائے حاجت کے لیے جمام (Toilet) جانے کامختاج ہے،
وہ ادھر (منہ) سے کھا تا ہے اور ادھر (پشت) سے نکل جا تا ہے، اور وہ یہ بھی یاد
رکھے کہ اگر وہ اللہ کی اطاعت پر قائم نہیں رہے گا تو وہ آگ میں داخل ہوگا،
جس سے اس کے ضعف اور کمزوری کا پتا چلتا ہے کہ وہ مسکین ہے، تکبر کرنا اس
کے لائق اور جائز نہیں ہے۔ (ابن باز: مجموع الفتاوی والمقالات: 267/9)

# 429- تکبر کے متعلق ایک حدیث کی وضاحت

جواب اس حدیث کا مطلب سے ہے کہ رسول اللہ منافیظ اس بات کی خبر وے رہے ہیں کہ جس کے دل میں ذرہ برابر بھی تکبر ہوگا وہ جنت میں نہیں وے رہے گئی دوقسموں پر مشتمل ہے: جائے گا۔ جنت میں داخلے کی نفی دوقسموں پر مشتمل ہے:

اگراس کا بی تکبراس طرح کا ہو کہ تکبر سے اس کا کفر اور اسلام سے خارج
 ہونا لازم آتا ہو، مثلاً وہ اللہ کی شریعت سے تکبر کرے اور ساری شریعت کو ہونا لازم آتا ہو، مثلاً وہ اللہ کی شریعت سے تکبر کرے وجہ سے وخول یا اس کے بعض جھے کو رد کر دے تو اس صورت میں تکبر کی وجہ سے وخول یا اس کے بعض جھے کو رد کر دے تو اس صورت میں تکبر کی وجہ سے وخول



جنت سے نفی جنت میں کلی طور پر دخول کی نفی ہے، کیونکہ کا فر کبھی جنت میں داخل نہیں ہوگا، اس کا ٹھکانا تو آگ ہے، جس میں وہ ہمیشہ ہمیشہ رہنے والا ہے۔

اگراس کا تکبر مخلوق کے خلاف ہواور لوگوں کے حوالے سے جواس پر ذمہ داریاں ہیں ان کو پورا نہ کرنے کے حوالے سے تکبر ہو، اللہ کی شریعت کو رد کرنے والا تکبر ہوتو اس وقت جنت میں دخول کی نفی کامل دخول کی نفی ہوگی، یعنی وہ اس وقت تک کامل طور پر جنت میں داخل نہیں ہوگا، جب تک لوگوں کے حقوق ضائع کرنے پر اسے مزانہیں دی جاتی اور اس کا محاسب نہیں کیا جاتا، کیونکہ لوگوں کے حقوق کو مرانہیں دی جاتی اور اس کا محاسب نہیں کیا جاتا، کیونکہ لوگوں کے حقوق کو مکمل طور پر پورا کرنا اور ان کا بدلہ دلوانا لازم اور ضروری ہے۔

مکمل طور پر پورا کرنا اور ان کا بدلہ دلوانا لازم اور ضروری ہے۔

(ابن شیمین: نور علی الدرب: 4)

#### حجفوك

#### 430- زبان کی آفتیں اور خرابیاں

زبان کی آفت ہر وہ کلام ہے جوشریعت کے مخالف ہواور وہ کلام شریعت کا مکلّف آ دمی کر رہا ہو۔ یہ کلام یا تو کفر ہوتا ہے، جیسے اللہ کو گالی دینا اور اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب عزیز میں جو کچھ بیان کیا ہے، اس کو جھٹلانا اور اس کی تکذیب کرنا۔ یا وہ کلام فسق و فجور اور معصیت و نافر مانی پرمشمل ہوگا، جیسے جھوٹ بولنا، چغلی کھانا، غیبت کرنا، مصلھا کرنا، نداق اڑانا، تہمت لگانا، جھوٹی گواہی دینا اور گناہ میں ڈبونے والی) جھوٹی قشم کھانا۔ (اللجنة الدائمة: 18534)

## 431- كثرت كلام

جبتم سے صادر ہونے والا کلام اور فضول کلام کرنے کے سبب سے ہوتو تمھارے لیے اس سے باز آنا، زبان کی حفاظت میں اسلامی آداب کو ملحوظ رکھنا اور اسے شریعت مطہرہ کی لگام دینا ضروری اور لازمی ہے۔ اس سلسلے میں شخصیں ان شاء اللہ اس کا مطالعہ کرنے سے فائدہ حاصل ہوگا، جو پچھ اہلِ علم نے آداب شرعیہ کے ضمن میں اپنی کتابوں میں درج فرمایا ہے، لیکن اگر کثر سے کلام اوہام اور وساوس کے نتیج میں ہوتو اس کی طرف التفات نہ کرو،

کیونکہ وہ شیطان کی طرف سے ہے۔

البذا ہم مصص گفتگو میں میانہ روی اختیار کرنے اور زبان کی حفاظت کرنے کی نصیحت کرتے ہیں، تا کہ مصیں اپنے دین و دنیا میں سلامتی حاصل ہو، نیز شخصیں نصیحت کرتے ہیں کہ کثرت سے اللہ تعالیٰ کا ذکر اور اس سے استغفار کیا کرو اور شیطان مردود سے اللہ کی پناہ طلب کیا کرو۔ (اللجنة الدائمة: 1828)

#### 432- جھوٹ منافقین کی صفت ہے

مؤن كے اخلاق سے بعيد ہے كہ وہ جھوٹ بولا كرے، بلكہ جھوٹ بولنا منافقوں كى نشانيوں اور علامات ميں سے ہے، جيسا كہ اللہ تبارك و تعالىٰ نے فرمايا: ﴿ إِذَا جَأَءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشْهَلُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهُ مِنْ وَاللّٰهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللّٰهُ يَشْهَلُ إِنَّ الْمُنْفِقِيْنَ لَكُذِبُونَ ﴾ [المنافقون: 1]

"جب منافق تيرے پاس آتے ہيں تو كہتے ہيں ہم شہادت ديتے ہيں كم بلاشبه تو بين كم بلاشبه تو بين كم بلاشبه تو بين كم بلاشبه تو يقيناً اس كا رسول ہے اور الله شہادت ديتا ہے كم بلاشبه يه منافق يقيناً جمولے ہيں۔"

اور حدیث میں نبی اکرم سَلَقَیْم سے مروی ہے کہ آپ سَلَقَیْم نے قرمایا: ﴿ آیَةُ الْمُنَافِقِ ثَلَاثُ: إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخُلَفَ، وَإِذَا اوُتُمِنَ خَانَ ﴾
وَإِذَا اوُتُمِنَ خَانَ ﴾

<sup>■</sup> صحيح البخاري، رقم الحديث [33] صحيح مسلم [59/107] 612

"منافق کی تین علامتیں ہیں: جب بات کرے جھوٹ بولے، جب وعدہ کرے تو خلاف ورزی کرے اور جب اسے کوئی چیز امانت دی جائے تو وہ خیانت کرے۔"

لہذاکسی کے لیے دین و دنیا کے امور میں سے کسی معاملے میں جھوٹ

بولنا جائز نہیں ہے۔ دینی امور میں جھوٹ بولنا زیادہ بڑا گناہ ہے، جیسا کہ بعض

لوگ یہ کام کرتے ہیں کہ وہ جھوٹ اور کذب بیانی سے کام لیتے ہوئے علاء کی

طرف ایسے اقوال منسوب کرتے ہیں جو انھوں نے کہ نہیں ہوتے اور ایسے
فقے ان کے ذمے لگاتے ہیں جو انھوں نے فقے نہیں دیے ہوتے، لیکن اس
کا قصد و ارادہ صرف اور صرف یہ ہوتا ہے کہ وہ اپنے قول کو کسی عالم کی طرف
منسوب قول یا فقوے کے ساتھ ملا کر اپنے قول کو قابل قدر بنائے۔ یہ کام بڑا
ضرر رساں اور اس کا خطرہ بہت زیادہ ہے۔ (ابن شیمین: نورعلی الدرب: 5)

## 433- جھوٹ کی تقسیم: سفید اور سیاہ جھوٹ

یہ ایک باطل اور غلط تقسیم ہے، کیونکہ جھوٹ تو تمام کا تمام سیاہ ہوتا ہے، کیکن جب اس پر کوئی بڑا ضرر مرتب ہوتا ہے تو اس کی سیاہی میں اضافہ ہوجا تا ہے۔ (ابن عثیمین: نور علی الدرب: 14)

## 434- اپریل فول کی شرعی حیثیت

کیم اپریل کو (اپریل فول مناتے ہوئے) بعض بیوتوف جو جھوٹ بولا کرتے ہیں، میں اپنے مسلمان بھائیوں کو اس سے بیخنے کی تلقین کرتا ہوں۔ یہ وہ جھوٹ ہے جو ان بیوتو فول نے یہودیوں، نصرانیوں، مجوسیوں اور کافروں سے سکھا ہے، اس کے جھوٹ ہونے کے ساتھ ساتھ، جو جھوٹ شرعاً حرام ہے، اس میں غیر مسلموں کے ساتھ مشابہت اختیار کرنے کا جرم بھی موجود ہے اور غیر مسلموں سے مشابہت کرنا بھی حرام ہے، یقیناً نبی اکرم سَلَّ اللَّائِمُ نے فرمایا:

( مَنُ تَشَبَّهُ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمُ ﴾

( مَنُ تَشَبَّهُ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمُ ﴾

''جس نے کسی قوم کی مشابہت اختیار کی وہ انہی میں سے ہے۔'' شیخ الاسلام ابن تیمیہ رشالٹنا نے فرمایا ہے کہ اس حدیث کی سندعمرہ ہے۔

ک الا ملام ابن میمیہ دھے سے حرمایا ہے کہ ان حدیث کی سرار مدہ ہے۔ کسی بھی غیر مسلم قوم سے مشابہت کم از کم حرام ہے اگر چہ حدیث کا ظاہری مفہوم ان سے مشابہت اختیار کرنے والے کے کافر ہونے کا نقاضا کرتا ہے۔

مقہوم ان سے مشابہت اختیار لرنے والے کے کافر ہونے کا تقاضا کرتا ہے۔
کیم اپریل کو جھوٹ بولنے میں مذکورہ دو ممنوع کام (جھوٹ اور غیر مسلموں کی مشابہت) پائے جانے کے ساتھ ساتھ ایک تیسری خرابی بیہ پائی جاتی ہے کہ اس کے ذریعے سے مسلمانوں کو ان کے دشمنوں کے سامنے ذلیل کیا جاتا ہے، کیونکہ انسانی طبیعت اور فطرت سے یہ بات ظاہر اور مشہور ہے کہ جس کی تقلید اور پیروی کی جاتی ہے وہ تقلید کرنے والے پر فخر کرتا ہے اور اپنے آپ کو اس سے زیادہ قدر اور شان والا سمجھتا ہے، اور وہ سمجھتا ہے کہ اس کا مقلد کمزور ہے، تبہر حال اپریل فول مناتے ہوئے جھوٹ ہول کر اس رسم کو اختیار کرنے میں مومن کی ذلت ہے، اس لیے کہ وہ ایسا کرنے میں کافروں کا اتباع کرتا ہے۔ (ابن شمین: نورعلی الدرب: 14)

435- مذاق میں جھوٹ بولنا

جھوٹ بولنا حرام ہے، بلکہ کبیرہ گناہوں میں سے ہے، اگر چہ مذاق کے

❶ سنن أبي داود، رقم الحديث [4031]

طور يربى كيول نه بولا جائد (اللجنة الدائمة: 5091)

## 436- نصاريٰ کے خلاف جھوٹ بولنے کا حکم

اس معاملے میں اصل تو یہ ہے کہ اللہ تعالی نے مسلمانوں پر جھوٹ بولنا حرام اور پچ بولنا واجب قرار دیا ہے، اور سچائی کو اسلامی شعائر کا جز اور حصہ بنایا ہے، لہذا کسی مسلمان کے لیے کسی مسلمان یا کسی کا فر کے خلاف جھوٹ بولنا جائز نہیں ہے۔ فرمانِ باری تعالی ہے:

﴿ يَا يُهَا الَّذِينَ الْمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ كُونُوا مَعَ الصّٰدِقِينَ ﴾ التوبة: 119]

''اے لوگو جو ایمان لائے ہو! اللہ سے ڈرو اور سے لوگوں کے ساتھ ہو جاؤ۔''

اور بخاری ومسلم میں ابن مسعود ڈٹائیئ سے منقول حدیث ہے کہ یقیناً نبی اکرم مُٹاٹیئِ نے فرمایا:

(عَلَيُكُمُ بِالصِّدُقِ فَإِنَّ الصِّدُقَ يَهُدِيُ إِلَى الْبِرِّ وَإِنَّ الْبِرَّ يَهُدِيُ الْمَ الْبَرِّ وَإِنَّ الْبَرَّ يَهُدِيُ إِلَى الْبِرِّ وَإِنَّ الْبَرَّ يَهُدِيُ إِلَى الْجَنَّةِ وَإِنَّ الرَّحُلَ لَيَصُدُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّدُقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللهِ صِدِّيقًا وَإِيَّاكُمُ بَالُكَذِبِ فَإِنَّ الْكَذِبَ يَهُدِي إِلَى النَّارِ وَلَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَكُذِبُ الْفُجُورِ وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهُدِي إِلَى النَّارِ وَلَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَكُذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللهِ كَذَّابًا ()

''سچائی کو لازم پکڑو، کیونکہ سے نیکی کی راہ دکھا تا ہے اور نیکی جنت کی طرف لے جاتی ہے، اور آ دمی کیسال طور پر سے کہتا اور سے کی جسجو

🛭 صحيح مسلم [2607/105]



میں رہتا ہے، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ کی نظر میں اس کا نام پیوں میں لکھ دیا جاتا ہے، اور جھوٹ گناہ اور فجور کی راہ بتاتا ہے، اور جھوٹ سے بیچتے رہواس لیے کہ جھوٹ گناہ اور آدمی فجور کی طرف لے جاتا ہے اور فجور دوزخ کی راہ بتاتا ہے، اور آدمی مسلسل جھوٹ بولتا اور اس کی جبتو میں رہتا ہے، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک اس کا شار جھوٹوں میں لکھ دیا جاتا ہے۔''

(اللجنة الدائمة: 17262)

### 437- امتحانی شمیٹی اور سلیکشن بورڈ ز میں جھوٹ بوکنا

جس شخص نے کمیٹیوں اور بورڈ ز میں جھوٹ بولا اور دھوکا دیا تو وہ گناہگار ہو۔ ہوگا،خواہ وہ جھوٹ بولنے والا امیدوار ہو یا سمیٹی او بورڈ کا کوئی رکن اور ممبر ہو۔ (اللجنة الدائمة: 5736)

### 438- کسی خفیہ بات کا جواب دیتے ہوئے جھوٹ بولنا

سوائے ان حالات کے جنھیں نبی اکرم سُلُقِیْم نے مشنیٰ قرار دیا ہے، کسی بھی قتم کا جھوٹ بولنا جائز نہیں ہے، اور وہ حالات جن میں جھوٹ بولنا مشنیٰ قرار دیا گیا ہے، وہ ہے آپس میں صلح کراتے ہوئے جھوٹ بولنا، جنگ میں جھوٹ بولنا اور میاں بیوی کے درمیان بگاڑ کی اصلاح کرنے کے لیے جھوٹ بولنا۔ جوشخص کسی گناہ کا مرتکب ہواس کے ذمے توبہ کرنا واجب ہے، اور وہ اس گناہ کی لوگوں کو خبر نہ دے، الا میہ کہ اس گناہ کا تعلق حقوق العباد سے ہو جیسے ان پرظم کرنا اور ان پرزیادتی کرنا تو وہ اس کا ان سے ذکر کرے، اور اگر اس ظلم و

زیادتی کا تعلق مال سے ہے تو وہ مال ان کو واپس لوٹائے اور اگر وہ مالی معاملہ نہیں ہے تو ان سے معافی اور در گزر کرنے کی درخواست کرے۔

(اللجنة الدائمة: 19958)

### 439- لوگوں کو ہنسانے اور خوش کرنے کے لیے عمداً جھوٹ بولنا

اییا کرنا دین اسلام میں حرام ہے، کیونکہ ہرفتم کا حجوث بولنا حرام اور اس سے گریز و پر ہیز کرنا واجب ہے۔ نبی علیہ ایٹھا ہے ارشاد فرمایا:

(عَلَيُكُمُ بِالصِّدُقِ فَإِنَّ الصِّدُقَ يَهُدِيُ إِلَى الْبِرِّ وَإِنَّ الْبِرَّ يَهُدِيُ الْمَالُحُ وَيَتَحرَّى الصِّدُقَ حَتَّى يُكْتَبَ إِلَى الْجَنَّةِ وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَصُدُقُ وَيَتَحرَّى الصِّدُقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنُدَ اللهِ صِدِّيُقًا وَإِيَّاكُمُ بَالْكَذِبِ فَإِنَّ الْكَذِبَ يَهُدِيُ إِلَى النَّارِ وَلَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَكُذِبُ اللهِ كَذَبُ اللهِ كَذَابًا اللهِ كَذَبُ اللهِ كَذَبُ اللهِ كَذَبُ اللهِ كَذَبُ اللهِ اللهِ كَذَابًا اللهِ اللهِ اللهِ كَذَبُ اللهِ عَنْدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

رسیائی کو لازم بکڑو کیونکہ سی نیکی کی راہ دکھا تا ہے اور نیکی جنت کی طرف لے جاتی ہے، اور آ دمی کیساں طور پر سی کہنا اور سی کی جبتو میں رہتا ہے، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ کی نظر میں اس کا نام پچوں میں لکھ دیا جاتا ہے، اور جموٹ سے بچتے رہواس لیے کہ جموٹ گناہ اور فجور کی طرف لیے جاتا ہے اور فجور دوزخ کی راہ بتاتا ہے اور آ دمی مسلسل جموٹ کہنا ہے اور اس کی جبتو میں رہتا ہے، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ کے نزد یک اس کا شار جموٹوں میں لکھ دیا جاتا ہے۔ '
نیز آ پ مُنافیظ سے مروی ہے کہ آپ مُنافیظ نے فر مایا:

🛭 صحيح مسلم [2607/105]

( وَ يُلْ لِّمَنُ كَذَبَ لِيُضُحِكَ بِهِ الْقَوْمَ وَيُلْ لَّهُ ثُمَّ وَيُلْ لَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ ( اس خض كے ليے ہلاكت ہے جوكى قوم كے لوگوں كو ہنانے كے ليے جھوٹ بولتا ہے۔ اس كے ليے ہلاكت ہے، پھر اس كے ليے ہلاكت ہے۔ اس كے ليے ہلاكت ہے۔ ''

سواس بنا پر ہمہ قتم کے جھوٹ سے پر ہیز کرنا واجب ہے، نہ کسی قوم کے لوگوں کو ہنسانے کے لیے، نہ مذاق کے طور پر اور نہ سنجیدگی کے ساتھ عمداً۔غرضکہ ہر جھوٹ سے بچنا لازم ہے۔ جب انسان اپنے نفس کو پچ بولنے اور پچ تلاش کرنے کا عادی بنا لیتا ہے تو وہ اپنے ظاہر و باطن میں صادق اور سچا بن جاتا ہے، اس لیے رسول علیہ بھی نے فرمایا:

﴿ وَلَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَصُدُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّدُقَ حَتَّى يُكُتَبَ عِندَ اللَّهِ صِدِّيُقًا ﴾ الله صِدِّيقًا ﴾

''آ دمی سی کہتا اور سیح کی تلاش میں رہتا ہے، یہاں تک کہ اللہ کے ہاں''صدیق'' (بہت زیادہ سیح بولنے والا) لکھ دیا جاتا ہے۔''

سنن أبي داود، رقم الحديث [4990]

و صحيح مسلم [2607/105]

ستائش کی گئی اور ان کی اقتدا کا حکم دیا گیا، چنانچہ الله تعالی نے فرمایا:

﴿ لَقَدُ تَّابَ اللهُ عَلَى النَّبِي وَ الْمُهٰجِرِيْنَ وَ الْاَنْصَارِ الَّذِيْنَ اللهُ عَلَى النَّبِي وَ الْمُهٰجِرِيْنَ وَ الْاَنْصَارِ الَّذِيْنِ النَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسُرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيْخُ قُلُوبُ فَرِيْقٍ مِنْ مَعْدُ لَكُ وَفْ رَّحِيْمٌ لَنَّ قَلُوبُ فَرِيْقٍ مِنْ مُنْهُمْ ثُمَّ وَقُ عَلَى النَّلْقَةِ الَّذِيْنَ خُلِّفُولُ [التوبة: 118,117]

''بلاشبہہ یقینا اللہ نے نبی پرمہربانی کے ساتھ توجہ فرمائی اور مہاجرین و انسار پر بھی، جو تنگ دستی کی گھڑی میں اس کے ساتھ رہے، اس کے بعد کہ قریب تھا کہ ان میں سے ایک گروہ کے دل ٹیڑ ھے ہو جا ئیں، بعد کہ قریب تھا کہ ان میں سے ایک گروہ کے دل ٹیڑ ھے ہو جا ئیں، پھر وہ ان پر بہت شفقت کرنے والا، نہایت رحم والا ہے۔ اور ان تینوں پر بھی جوموقوف رکھے گئے۔'' غزوہ تبوک سے پیچھے رہ جانے والوں میں سے ان تینوں سے بولے

عروہ مول سے بیچے رہ جانے واتوں یں سے ان میوں کی ہوسے واتوں کی اللہ واقعہ والے صحابیوں کی توبہ قبول ہونے کا اللہ تعالیٰ نے الگ سے ذکر کیا، حالانکہ واقعہ ایک ہی ہے، مگر ان تینوں کی سچائی کی وجہ سے ان کو بید مقام حاصل ہوا:

﴿ وَ عَلَى الثَّلْثَةِ الَّذِينَ خُلِّفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتُ عَلَيْهِمُ الْكُرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَ ضَاقَتُ عَلَيْهِمُ انْفُسُهُمُ وَ ظَنُّوا اَنُ لَّا اللهَ هُوَ مَلْجَا مِنَ اللهِ المُلْمُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِي

''اور ان نتنوں پر بھی جوموقوف رکھے گئے، یہاں تک کہ جب زمین ان پر تنگ ہوگئ، باوجود اس کے کہ فراخ تھی اور ان پر ان کی جانیں

تنگ ہوگئیں اور انھوں نے یقین کرلیا کہ بے شک اللہ سے پناہ کی کوئی جگہ اس کی جناب کے سوانہیں، پھر اس نے ان پر مہر بانی کے ساتھ توجہ فر مائی، تاکہ وہ تو بہ کریں۔ یقیناً اللہ ہی ہے جو بہت تو بہ قبول کرنے والا، نہایت رحم والا ہے۔ اے لوگو جو ایمان لائے ہو! اللہ سے ڈرو اور سے لوگوں کے ساتھ ہو جاؤ۔''

پس ان تین صحابہ کرام ٹھائی کو، جضوں نے رسول اللہ سکاٹی کے بولا تھا، یہ مقام حاصل ہوا کہ ان کے حق میں مذکورہ آیات نازل ہوئیں اور ان تین آیتوں میں سے درمیانی آیت بطور خاص ان کے حق میں نازل ہوئی کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی توبہ قبول کر لی ہے اور ان کے ذکر اور شہرت کو ایک ایس کتاب میں بلند کیا ہے جو قیامت تک نمازوں اور خطبوں میں تلاوت ہوتی رہے گی۔

تو میرے مسلمان بھائی! اپنے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان، نیز اپنے اور اللہ کے بندول کے معاطع میں سے کو لازم بکڑ اور اسی کی تلاش میں رہ، جھوٹ سے پر ہیز کر، کیونکہ جھوٹ کا نتیجہ وہی ہے جس کی خبر نبی اکرم مُثَاثِیُمُ نے اپنے اس فرمان میں دی ہے:

( يَهُدِيُ إِلَى الْفُحُورِ وَإِنَّ الْفُحُورَ يَهُدِيُ إِلَى النَّارِ وَ لَا يَزَالُ اللَّهِ كَذَّابًا ﴾ الرَّحُلُ يَكُذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ كَذَّابًا ﴾ الرَّحُولُ يَكُذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ كَذَّابًا ﴾ " ومجموث كناه اور فجور كى راه بتاتا ہے، اور جموث كى جبتو ميں رہتا ہے، يہاں اور آ دى مسلسل جموث كہتا ہے اور جموث كى جبتو ميں رہتا ہے، يہاں تك كه الله تعالى كن و يك اس كانام جموثوں ميں لكھ ديا جاتا ہے۔''

<sup>🛭</sup> صحيح مسلم [2607/105]

اپنے جھوٹ کو جواز فراہم کرنے کے لیے یہ بہانہ نہ بنا کہ میں تو یہ جھوٹے قصے اور کہانیاں بیان کر کے لوگوں میں خوشی بانٹتا ہوں تا کہ وہ اس پر ہسیں اور راحت محسوس کریں، یقیناً یہ تیرے لیے اور سننے والے لوگوں کے لیے بہت ضرر رساں بات ہے، لوگوں کو اگر خوش کرنا ہے تو ان کو اپنی معلومات کے مطابق وہ مفید واقعات اور قصے سناؤ جو ان کے ایمان میں اضافے اور ان کی نیکی کی طرف رغبت جیسے فوائد کا باعث بنیں، مثلاً آپ ان کو نبی اکرم سائٹیل کی سیرت اور خلفاءِ راشدین کی سیرت کے متعلق جو کچھ جانتے ہو، وہ ان کو سناؤ اور اس کے علاوہ اس موضوع پر لکھی ہوئی کتابوں میں جو مواد تمھارے علم میں ہے، وہ ان کے سامنے پیش کرو۔ (ابن شیمین: نورعلی الدرب: 16)

## 440- بے ضرر جھوٹ کا حکم

جھوٹ بولنا مطلق طور پر حرام ہے، اس سے اگر مشنیٰ ہے تو وہی جسے شارع نے مشنیٰ قرار دیا ہے اور سوال میں جس بے ضرر جھوٹ کا ذکر کیا گیا ہے، عمومی دلائل کی وجہ سے وہ ان مشنیٰ صورتوں میں سے نہیں ہے، جیسے اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ يَا يَنُهَا الَّذِينَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ كُونُوا مَعَ الصَّدِقِينَ ﴾ [التوبة: 119] درواور سيح لوگول كساتھ "اللہ سے ڈرواور سيح لوگول كے ساتھ

ائے تو تو جو ایمان لانے ہو! اللہ سے درو اور نے تو وں سے سم ھ بو جاؤ۔''

بخاری و مسلم اور ان کے علاوہ دیگر کتب احادیث میں عبداللہ بن مسعود رہائی کے واسطے سے حدیث مروی ہے کہ رسول اللہ مثالی منظم نے فرمایا:

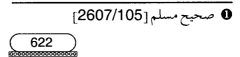
(عَلَيُكُمُ بِالصِّدُقِ فَإِنَّ الصِّدُقَ يَهُدِيُ إِلَى الْبِرِّ وَإِنَّ الْبِرَّ يَهُدِيُ الْمَا الْبَرِّ وَإِنَّ الْبَرَّ يَهُدِيُ الْمَا اللهِ صِدِّيُهُ اللهِ عِنْدَ اللهِ صِدِّيُهُ الْمَا اللهِ عَنْدَ اللهِ صِدِّيُهُ اللهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ اللهِ كَذَابُ الرَّجُلُ يَكُذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ عَنْدَ اللهِ كَذَابُ الرَّجُلُ يَكُذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللهِ كَذَّابًا اللهِ كَذَابًا اللهِ عَنْدَ اللهِ كَذَابًا اللهِ عَنْدَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى ا

''سچائی کو لازم پکڑو کیونکہ سے نیکی کی راہ دکھاتا ہے اور نیکی جنت کی طرف لے جاتی ہے، اور آ دمی کیساں طور پر سے کہتا اور سے کی جبتو میں رہتا ہے، یہاں تک کہ اللہ تعالی کی نظر میں اس کا نام بچوں میں لکھ دیا جاتا ہے، اور جھوٹ سے بچتے رہواس لیے کہ جھوٹ گناہ اور فجور کی راہ بتاتا ہے اور آ دمی مسلسل جھوٹ کہتا ہے اور آس کی جبتو میں رہتا ہے، یہاں تک کہ اللہ مسلسل جھوٹ کہتا ہے اور اس کی جبتو میں رہتا ہے، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک اس کا شار جھوٹوں میں لکھ دیا جاتا ہے۔''

نیز عبداللہ بن مسعود ڈلائٹ ہی سے مروی ہے کہ انھوں نے فرمایا: جھوٹ کسی صورت میں درست نہیں ہے، خواہ وہ سنجیدگی کے ساتھ ہو یا مذاق کے طور پر، اس کی تصدیق چاہتے ہوتو ہے آیت پڑھ لو:

﴿ يَا يُهَا الَّذِينَ الْمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ كُونُواْ مَعَ الصَّدِقِينَ ﴾ [التوبة: 119]

''اے لوگو جو ایمان لائے ہو! اللہ سے ڈرواور سپچ لوگوں کے ساتھ ہو جاؤ۔''



یہ آیت اسی طرح تلاوت کر کے عبداللہ بن مسعود ڈٹاٹٹۂ سوال کرتے: کیا اس آیت میں تم کسی کے لیے جھوٹ کی گنجائش اور رخصت پاتے ہو؟

(اللجنة الدائمة: 6355)

#### 441- جھوٹے خواب کا دعویدار

خواب دیکھنے کے حوالے سے جھوٹ بولنا حرام ہے، اس کے متعلق ایک ایس وعید آتی ہے جس میں اس سے باز آنے کا سامان ہے، چنانچہ ابن عمر ڈالٹہا سے مروی ہے کہ رسول الله مُلائلہ مُل فیا نے فرمایا:

(إِنَّ مِنُ أَفْرَى الْفِرِي أَنُ يُّرِى عَيُنُهُ مَا لَمُ تَرَ»

''بہتانوں میں سے بڑا بہتان یہ ہے کہ جو خواب آ تکھوں نے نہ دیکھا ہو کیے کہ میری آ تکھول نے دیکھا ہے۔''

نیز ابن عباس والثیاسے مروی ہے که رسول الله مَالیّیم نے فرمایا:

«مَنُ تَحَلَّمَ بِحُلُمٍ لَمُ يَرَةً كُلِّفَ أَنْ يَعُقِدَ بَيْنَ شَعِيرتَيُنِ وَلَنُ يَّفَعَلَ »

''جو شخص دیکھے بغیر (جھوٹا) خواب بیان کرے تو (قیامت کے دن)

اسے بیتھم اور تکلیف دی جائے گی کہ وہ دو بھو کے دانوں کوگرہ لگا کر

جوڑے اور وہ انھیں جوڑنہیں سکے گا۔ ' (اللجنة الدائمة: 20517)

#### 442- جن حالات میں جھوٹ بولنا جائز ہے ان پر قیاس نہ کیا جائے

**سوال** جن حالات میں حجموٹ بولنا جائز ہے، وہ تین ہیں جیسا کہ

- 1 صحيح البخاري، رقم الحديث [7043]
- 2 صحيح البخاري، رقم الحديث [7042]

حدیث میں اس کی دلیل موجود ہے۔ کیا بر بنائے مصلحت دوسر بے حالات کو ان بر قیاس کیا جاسکتا ہے؟

جواب اولاً: جن تین حالات میں جھوٹ بولنے کی حدیث وارد ہوئی ہے، بعض اہلِ علم نے اسے تاویلی توریہ پرمحمول کیا ہے، نہ کہ حقیق جھوٹ پر، انھوں نے کہا ہے: جھوٹ کسی حالت میں بھی جائز نہیں ہے، رہا حدیث میں جھوٹ کے جواز کا بیان تو وہ'' توریہ'' ہے، جھوٹ نہیں ہے۔

ٹانیا: جب ہم مان لیں کہ حدیث میں جس جھوٹ کا جواز ہے، وہ جھوٹ حقیقاً ہی جھوٹ ہے ہواز ہے، وہ جھوٹ پر حقیقاً ہی جھوٹ ہے تو پھر کسی اور جھوٹ کو حدیث کے اس جائز کردہ جھوٹ پر قیاس نہیں کیا جائے گا۔ ہمیں اس قتم کا قیاس کرنے کی ضرورت ہی کیا ہے، جبکہ ہمارے پاس تاویل کی قدرت اور گنجائش موجود ہے، بہر حال تاویل کے ذریعے ہمارے پاس تاویل کی قدرت ور تجہ

اس کی مثال یوں سمجھ لو: کسی شخص نے تمھارے پاس گھر میں آنے کی اجازت مائلی، یعنی اس نے دروازہ کھئکھٹایا اور تم گھر میں موجود ہو، لیکن تم اس کے لیے دروازہ کھولنا اور اس سے ملنا پیند نہیں کرتے تو تم اپ گھر والوں سے کہو کہ وہ کہہ دیں: "إنه لیس موجودا" (وہ موجود نہیں ہے) اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ ان کا یہ کہنا: "إنك لست موجودا" (تم موجود نہیں ہو) كيے درست ہے، حالانكہ تم گھر ہی میں ہو؟ تو یہ اس طرح درست ہے کہ گھر والے اپنے اس قول "إنه لیس موجود آ" (وہ موجود نہیں ہے) سے کسی دوسری ایسی مرجود نہیں ہو، بلکہ كسی اور جگہ ہو، اس طرح مثال کے طور پر جب صورت حال یہ ہو کہ تم مجلس میں بیٹھے ہوتو گھر والے کہہ مثال کے طور پر جب صورت حال یہ ہو کہ تم مجلس میں بیٹھے ہوتو گھر والے کہہ

دی: "لیس موجوداً" (وہ موجود نہیں ہے) اور مرادیہ لیں کہ وہ کمرے میں نہیں ہے، وہ تو باہر مجلس میں بیٹا ہے تو اس طرح بغیر جھوٹ بولے مقصد حاصل ہوجاتا ہے، بہر حال خلاف ِ ظاہر بات کر کے اور تاویل کے ذریعے سے جھوٹ سے چھٹکارا حاصل کرنے کی گنجائش موجود ہے اور جھوٹ بولنے کی بالکل ضرورت نہیں ہے۔ ماصل کرنے کی گنجائش موجود ہے اور جھوٹ بولنے کی بالکل ضرورت نہیں ہے۔ انسان جب اللہ کے لیے نیت خالص کر لیتا ہے اور سے کی تلاش میں رہتا ہے تو اللہ تعالی اسے بی مہیا کردیتا ہے، حدیث میں ہے کہ نبی اکرم مَنْ اللهِ اللهِ عِنْدَ ﴿ وَ لَا يَزَالُ الرَّ جُلُ يَصُدُقُ وَ يَتَحَرَّى الصِّدُقَ حَتَّى يُكتَبَ عِنْدَ اللهِ صِدِّيُقًا ﴾ اللهِ صِدِّيُقًا ﴾ اللهِ صِدِیْقًا ﴾ اللهِ صِدِّیْقًا ﴾

''آ دمی سیج کہتا اور سیج کی تلاش میں رہتا ہے، یہاں تک کہ اللہ کے ہاں''صدیق'' (بہت زیادہ سیج بولنے والا ) لکھ دیا جا تا ہے۔'' (ابن تثیمین: نورعلی الدرب: 17)

## 443- صله رحمی کی خاطر جھوٹ بولنا

لوگوں کے درمیان اصلاح اور صلح کروانے کے سواکسی اور کام کے لیے جھوٹ بولنا جائز نہیں ہے، جب کوئی شخص یہ جانتا ہو کہ دوقر یبی رشتہ دار آپس میں لڑے ہوئے اور قطع رحی کے مرتکب ہورہ ہیں تو وہ ان کے درمیان صلح کروانے کے لیے جھوٹ بولے تو یہ اس بنا پر جائز ہے کہ بعض اہل علم کہتے ہیں: لوگوں میں صلح کروانے کے لیے جوجھوٹ بولا جاتا ہے وہ جھوٹ نہیں بلکہ توریہ ہوتا ہے، اور اس توریہ کا مطلب یہ ہے کہ توریہ کرنے والا ایک بات کہتا ہے اور نیت اس کے علاوہ کسی اور بات کی کرتا ہے، تا کہ وہ صریح جھوٹ بولنے کا مرتکب نہ ہو۔

مثلاً وہ آپس میں لڑے ہوئے قربی رشتہ داروں سے کہے: تمھارا وہ قربی رشتہ دار تو تمھاری تعظیم کرتا ہے، تمھارا احترام کرتا ہے اور شمیں بڑی فضیلت دیتا ہے، اور اپنے اس کلام سے مراد یہ لے کہ وہ تمھاری تعظیم کرتا ہے، تمھارا احترام کرتا ہے اور شمیں بڑی فضیلت دیتا ہے اگرتم اس سے قطع رحی اور قطع کلامی نہ کرو، تو اس طرح وہ صریح جھوٹ بولنے سے محفوظ رہے گا، جبکہ ان دونوں قطع رحی کرنے والوں اور لڑنے والوں میں سے ہرایک کے سامنے یہ کلام اس بات پر دلالت کرے گا کہ اس کا ساتھی اس کا احترام کرتا ہے، اس کی تعظیم کرتا ہے۔ (ابن شیمین: نور علی الدرب: 18)

444- '' قول الزور'' (حجورتی بات) کا مطلب ومفهوم

'' قول الزور'' (جھوٹی بات) کا مطلب ہے وہ قول اور بات جوحق سے ہٹی ہوئی اور درستی سے انحراف کرنے والی ہو۔ (اللجنة الدائمة: 9173)

دوستوں کو یہود ونصاریٰ کے ناموں سے پکار کر مذاق اورخوش طبعی کرنا

ایبا کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ یہ کافروں کے ناموں میں ان کی مشابہت اختیار کرنے کے مترادف ہے، جبکہ نبی اکرم مُثَاثِیْمُ نے ارشاد فرمایا ہے: ﴿ مَنُ تَشَبَّهُ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمُ ﴾

''جس نے کسی قوم کی مشابہت اختیار کی وہ انہی میں سے ہے۔''

(4031 سنن أبي داود، رقم الحديث [4031]

لہذا واجب اور ضروری ہے کہ یہود و نصاریٰ کے ان اجنبی ناموں کے الہٰذا واجب اور ضروری ہے کہ یہود و نصاریٰ کے ان اجنبی ناموں کے ساتھ ایک دوسرے کو مذاق کے طور پر بھی لیکارنے سے پر ہیز کیا جائے۔
(اللجنة الدائمة: 20818)



#### الله کی رحمت سے مایوسی و نا امیدی

### 446- مایوسی اور ناامیدی کی تعریف اور اس کا حکم

الله سبحانہ و تعالیٰ وسیع رحمت والا ہے، جو رحمت مومنوں کے ساتھ خاص ہے، لہذا بندوں پر ضروری اور واجب ہے کہ وہ الله کا تقویٰ اختیار کرتے ہوئے الله کی رحمت کے امیدوار بن کر اور اس کے عذاب سے ڈرتے ہوئے اس کی عبادت بجالا ئیں۔

پی مومن خوف اور امید کی درمیانی کیفیت اور حالت میں ہوتا ہے، نہ تو وہ خوف اور ڈرکی جانب کو اتنا غالب اور طاری کر لیتا ہے کہ وہ اللہ کی رحمت سے مایوس ہو جائے، اور نہ الی امید ہی باندھتا ہے کہ وہ اللہ عزوجل کی تدابیر سے بے خوف ہوجائے۔ بلا شہہ انبیاء ورسل کا طریقہ کاریدرہا ہے کہ وہ رغبت و امید اور خوف کے ساتھ اللہ کو بکارتے تھے، جیسے کہ ان کے متعلق اللہ تعالیٰ نے امید اور خوف کے ساتھ اللہ کو بکارتے تھے، جیسے کہ ان کے متعلق اللہ تعالیٰ نے ذکر کیا ہے:

﴿ اُولَئِكَ الَّذِيْنَ يَدُعُوْنَ يَبْتَغُوْنَ اللَّى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ اَيُّهُمُ الْوَسِيلَةَ اَيُّهُمُ الْوَسِيلَةَ اَيُّهُمُ الْوَسِيلَةَ اَيُّهُمُ الْوَسِيلَةَ اَيُّهُمُ الْوَرْبُ وَ يَخَافُونَ عَذَا اَبَهُ ﴾ [الإسراء: 57] ''وه لوگ جنعيں يہ پکارتے ہيں، وه (خود) اپنے رب کی طرف وسیلہ وُھونڈتے ہیں، جوان میں سے زیادہ قریب ہیں اور اس کی رحمت کی وُھونڈتے ہیں، جوان میں سے زیادہ قریب ہیں اور اس کی رحمت کی



امیدر کھتے ہیں اور اس کے عذاب سے ڈرتے ہیں۔'
جب انسان صرف خوف والی جانب کو پکڑ لے اور اس میں اتنا مبالغہ اور شدت پیدا کرے کہ وہ اللہ کی رحمت ہی سے مایوس ہوجائے تو اللہ سبحانہ وتعالیٰ نے اس شخص پر گمراہی کا فتو کی اور حکم لگایا ہے، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:
﴿ وَ مَنْ يَقْنَطُ مِنْ دَّحْمَةِ دَبِّهٖ إِلَّا الضَّالُونَ ﴾ [الحجر: 56]
''اور گمراہوں کے سواا ہے رب کی رحمت سے کون ناامید ہوتا ہے۔''
ایسے ہی جب وہ اللہ کی رحمت سے نا امید ہوتو اللہ تعالیٰ اس پر یہ حکم الگاتے ہیں:

﴿ إِنَّهُ لَا يَايْنُسُ مِنْ رَّوْحِ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَفِرُونَ ﴾

[يوسف: 87]

'' بے شک حقیقت یہ ہے کہ اللہ کی رحمت سے نا امید نہیں ہوتے مگر وہی لوگ جو کا فرہیں ۔''

یہ تو ان خارجیوں وغیرہ کا وعیدی طریقہ ہے جنھوں نے جانب وعید کو اس طرح غالب اور طاری کیا اور اس میں اتن شدت اور بختی کی کہ وہ گمراہی کا شکار ہوگئے۔العیاذ باللّٰد۔ (الفوزان:المنتقیٰ: 497/1)

## 447- ياس اور قنوط ميں فرق

بظاہر تو ان میں کوئی فرق نہیں ہے، گمراہی اور کفر دو ایک جیسے اکشے وصف ہیں۔ کسی شخص کے متعلق کہا جاتا ہے: وہ گمراہ ہے اور بھی اس کے متعلق یہ کہا جاتا ہے، وہ کا فر ہے، لہذا گمراہی اور کفر دومترادف وصف ہیں، چنانچہ کفر پر



گراہی کا لفظ بولا جاتا ہے، جبیبا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمُ وَ لَا الضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحه: 7] 
" جن ير نه غصه كيا كيا اور نه وه مراه بين - "

بعض علاء نے ماس اور قنوط میں فرق کیا ہے، اور مندرجہ ذیل دو آیتوں سے استدلال واشنباط کرتے ہوئے ماس کو قنوط سے شدید اور سخت قرار دیا ہے۔ اللہ سبحانہ وتعالیٰ نے قانطین کو گمراہی کے ساتھ متصف کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ وَ مَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَّحْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا الضَّالُّوْنَ ﴾ [الحجر: 56] "اور گراہوں کے سوااپنے رب کی رحمت سے کون ناامید ہوتا ہے۔" اور رحمت سے مایوس لوگوں کو کفر کے ساتھ متصف کرتے ہوئے فرمایا: ﴿ إِنَّهُ لَا يَا يُنْسُ مِنْ رَّوْحِ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَفِرُوْنَ ﴾

[يوسف: 87]

'' بے شک حقیقت سے ہے کہ اللہ کی رحمت سے نا امید نہیں ہوتے مگر وہی لوگ جو کا فر ہیں۔'' (الفوزان:المنتقیٰ: 498/1)

## 448- توبه کی قبولیت

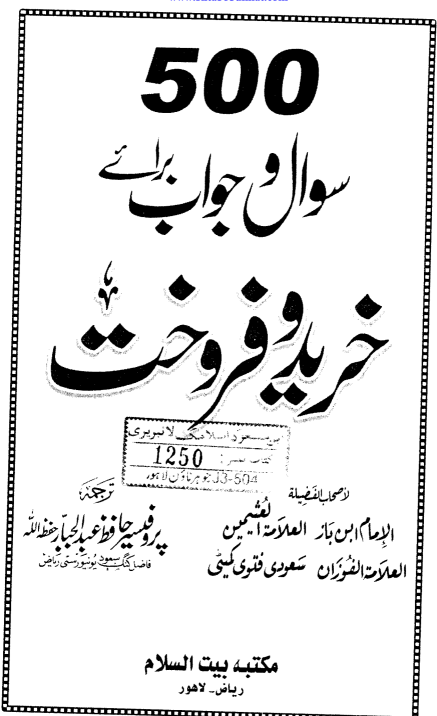
ہرانسان کے لیے تو بہ کی قبولیت کا دروازہ کھلا ہے جب تک وہ موت ہرانسان کے لیے تو بہ کی قبولیت کا دروازہ کھلا ہے جب تک وہ موت ہے پہلے نزع کی کیفیت سے دوچار نہیں ہوتا، اس لیے کسی مسلمان کو اپنے گنا ہوں کی کثر ت اور معاصی کے خوف سے مایوس نہیں ہونا چاہیے، بلکہ اللہ کی بارگاہ میں اخلاص اور آئندہ گناہ نہ کرنے کے ارادے کے ساتھ تو بہ کرنی چاہیے۔

# 449- گناہوں کی بخشش

الله تعالی انسان کے گناہ معاف فرما دیتے ہیں، اگر چہ وہ آسان کی بلندیوں تک پہنچ جائیں، بشرطیکہ وہ موت سے پہلے توبہ کر لے۔ گزشتہ زمانے میں ایک انسان نے 100 افراد کوقل کیا تھا، لیکن جب اس نے توبہ کی تو اللہ تعالیٰ نے اس کے گناہوں کو بھی معاف کر دیا۔

🅴 450- مغفرت کا راسته

گناہوں کی بخشش کا اولین طریقہ ان سے کنارہ کش ہونا، ندامت کا اظہار کرنا اور آئندہ ان کے ارتکاب سے باز رہنے کاعزم بالجزم ہے۔



مكتبه بيت السلام



**450** لِجَنع مِنْ الْعُلَمَاء الإَمَام أَبْنَ بَازِ الْعَلّامة الْعَثْمِينِ الْعَلّامة الْفُورانُ اللَّجْنُ الْدَامُ لِلْمُحُوثِ الْعِلْمِينِ وَالْإِفَاءِ

Ph: +966-11-4381155,4381122 Fax: 4385991 كالمسلح المسلح ا Email: bait.us.salam1@gmail.com

رحمان مارکیٹ، غزنی سٹریٹ، اردوبازار، لاہور 37361371 Mob: 0321-9350001 Web: baitussalam.exai.com Facebook page : Baitussalam book store

